



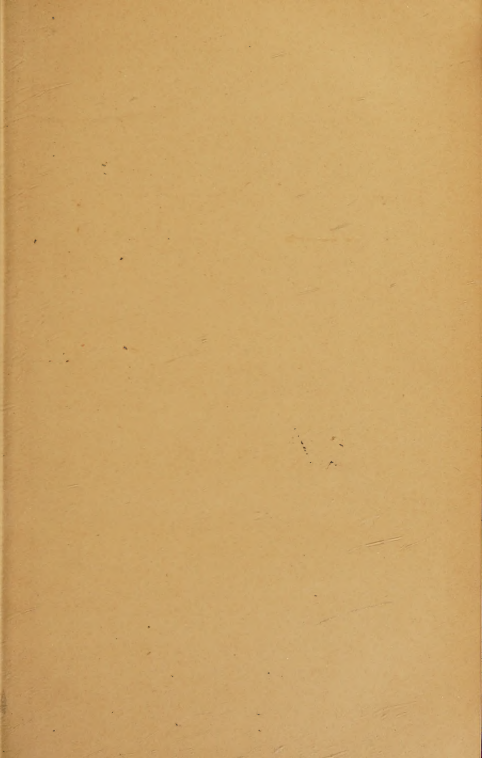
Virginia Library

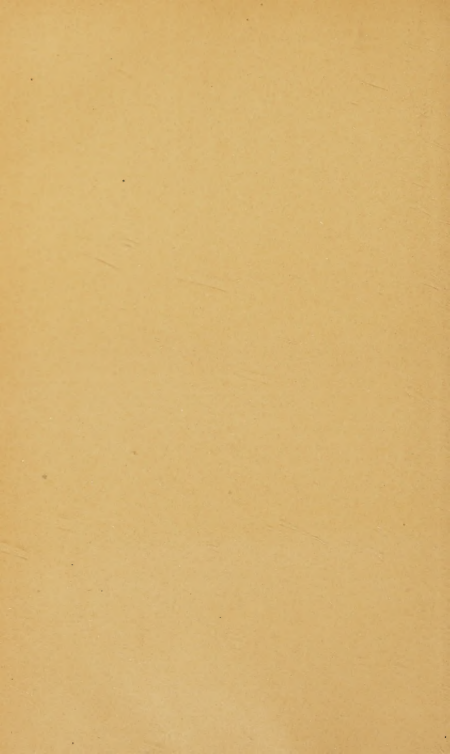
SHELF NUMBER

The Virginia Icilirary
Me Cormick
Theological Seminary

of the
Presbyterian Church, Chicago.

RECEIVED





Digitized by the Internet Archive in 2024

# Arthur Schopenhauer's sämmtliche Werke.

Herausgegeben

bon

### Julius Frauenstädt.

Zweite Auflage. Reue Ausgabe.

Dritter Band.



**Leipzig:** F. A. Brockhaus.

1891.

#### Die Welt

als

## Wille und Vorstellung.

Von

## Arthur Schopenhauer.

Bweiter Band,

welcher die Ergänzungen zu den vier Büchern des ersten Bandes enthält.

Paucis natus est, qui populum aetatis suae cogitat. Sen.



Leipzig:

K. A. Brockhaus.

1891

McCORMICK THEOLOGICAL SEMINARY
McGAW MEMORIAL LIBRARY
800 WEST BELDEN AVENUE
CHICAGO, ILLINOIS 60614

23° 11

## Inhaltsverzeichniss des zweiten Bandes.

|                               |          | Segungungen zum ernen wuth.                                           |       |  |  |  |
|-------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|
|                               | Erst     | e Balfte: die Lehre von der anschaulichen Vorstellung.                |       |  |  |  |
| Kav.                          | 4        | One is vinity or other control                                        | Seite |  |  |  |
|                               | 1.       | Bur ibealistischen Grundansicht.                                      | 3     |  |  |  |
| ))                            | 2.       | Bur Lehre von ber anschauenden oder Berftandes-Erfenntniß             | 22    |  |  |  |
| ))                            | 3.<br>4. | Ueber die Sinne                                                       | 30    |  |  |  |
| 10                            | 4.       | Bon ber Erkenntniß a priori                                           | 37    |  |  |  |
|                               | Zwei     | te Hälfte: die Lehre von der abstrakten Borstellung, ober dem Denken. |       |  |  |  |
| Rap.                          | 5.       | Bom vernunftlosen Intellekt                                           | 62    |  |  |  |
| - ))                          | G.       | Bur Lehre bon ber abstraften, ober Bernunft-Erfenntniß                | 67    |  |  |  |
| ))                            | 7.       | Bom Berhältniß ber anschauenben zur abstraften Erfenntniß             | 76    |  |  |  |
| ))                            | 8.       | Bur Theorie des Lächerlichen                                          | 99    |  |  |  |
| ))                            | 9.       | Bur Logif überhaupt                                                   | 112   |  |  |  |
| 10                            | 10.      | Zur Syllogistif                                                       | 117   |  |  |  |
| >>                            | 11.      | Bur Rhetorif                                                          | 129   |  |  |  |
| 1)                            | 12.      | Bur Wiffenschaftslehre                                                | 131   |  |  |  |
| >>                            | 13.      | Bur Methodenlehre ber Mathematik                                      | 142   |  |  |  |
| 1)                            | 14.      | Ueber die Gedankenassociation                                         | 145   |  |  |  |
| ))                            | 15.      | Von den wesentlichen Unvollkommenheiten des Intellekts                | 156   |  |  |  |
| ))                            | 16.      | Ueber den praftischen Gebrauch der Bernunft u. ben Stoicismus         |       |  |  |  |
| ))                            | 17.      | Ueber das metaphysische Bedürfniß des Menschen                        | 175   |  |  |  |
| Ergänzungen zum zweiten Buch. |          |                                                                       |       |  |  |  |
| Rap.                          | 18.      | Bon ber Erkennbarkeit bes Dinges an sich                              | 213   |  |  |  |
| ))                            | 19.      |                                                                       | 224   |  |  |  |
| ))                            | 20.      |                                                                       | 277   |  |  |  |
| ))                            | 21.      |                                                                       | 304   |  |  |  |
| ))                            | 22.      | Objektive Ansicht bes Intellekts                                      | 307   |  |  |  |
| "                             | 23.      | Ueber die Objektivation des Willens in der erkenntniflosen Natur      | 331   |  |  |  |
|                               | 0.1      | m 6 m 1 · · · · ·                                                     | 246   |  |  |  |

|                               |     |                                                               | Seite |  |  |
|-------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------|-------|--|--|
| Rap.                          | 25. | Transscendente Betrachtungen über ben Willen als Ding an sich | 361   |  |  |
| 30                            | 26. | Bur Teleologie                                                | 372   |  |  |
| 3)                            | 27. | Bom Instinkt und Kunfttrieb                                   | 390   |  |  |
| )()                           | 28. | Charakteristik des Willens zum Leben                          | 398   |  |  |
| Ergänzungen zum dritten Buch. |     |                                                               |       |  |  |
| Rap.                          | 29. | Bon ber Erkenntniß ber Ibeen                                  | 415   |  |  |
| ))                            | 30. | Bom reinen Subjekt bes Erkennens                              |       |  |  |
| ))                            | 31. | Bom Genie                                                     | 429   |  |  |
| ))                            | 32. | Ueber ben Wahnsinn                                            | 456   |  |  |
| ))                            | 33. | Bereinzelte Bemerkungen über Naturschönheit                   | 460   |  |  |
| ))                            | 34. | Heber das innere Wesen ber Kunst                              | 463   |  |  |
| ))                            | 35. | Bur Aesthetik ber Architektur                                 |       |  |  |
| 30                            | 36. | Bereinzelte Bemerkungen gur Aefthetik ber bilbenben Rünfte    | 478   |  |  |
| )))                           | 37. | Bur Aesthetik der Dichtkunst                                  |       |  |  |
| ))                            | 38. | Neber Geschichte                                              |       |  |  |
| N                             | 39. | Bur Metaphysik ber Musik                                      | 511   |  |  |
|                               |     | Ergänzungen zum vierten Buch.                                 |       |  |  |
| Rap.                          | 40. | Borwort                                                       | 527   |  |  |
| ))                            | 41. | Ueber ben Tod und fein Berhaltniß zur Ungerftorbarfeit        | 02,   |  |  |
|                               |     | unsers Wesens an sich                                         | 528   |  |  |
| )))                           | 42. | Leben ber Gattung                                             | 584   |  |  |
| )))                           | 43. | Erblichkeit ber Eigenschaften                                 | 591   |  |  |
| 3))                           | 44. | Metaphysik ber Geschlechtsliebe                               | 607   |  |  |
| ))                            | 45. | Bon ber Bejahung bes Willens jum Leben                        | 651   |  |  |
| 30                            | 46. | Bon ber Nichtigkeit und bem Leiben bes Lebens                 | 657   |  |  |
| 10                            | 47. | Zur Ethit                                                     | 676   |  |  |
| 30                            | 48. | Bur Lehre von ber Berneinung bes Willens jum Leben            | 692   |  |  |
| 39                            | 49. | Die Heilsordnung                                              | 729   |  |  |
| 39                            | 50. | Epiphilosophie                                                | 736   |  |  |

## Ergänzungen

zum

## ersten Buch.

"Barum willft bu bic von uns Allen Und unfrer Meinung entfernen?"— Ich schreibe nicht euch zu gefallen, Ihr sollt was lernen.

Gretbe.



## 

The first of the second of the

## Zum ersten Buch.

#### Erfte Balfte.

Die Lehre von der auschaulichen Vorstellung.
(3u §. 1-7 bes ersten Bandes.)

#### Rapitel 1.

Bur idealistischen Grundansicht.

Im unendlichen Raum zahllose leuchtende Angeln, um jede von welchen etwan ein Duzend kleinerer, beleuchteter sich wälzt, die inwendig heiß, mit erstarrter, kalter Rinde überzogen sind, auf der ein Schimmelüberzug lebende und erkennende Wesen erzengt hat; — dies ist die empirische Wahrheit, das Reale, die Welt. Jedoch ist es für ein denkendes Wesen eine mißliche Lage, auf einer zahllosen im gränzenlosen Raum frei schwebenden Augeln zu stehen, ohne zu wissen woher noch wohin, und nur Eines zu sehn von unzählbaren ähnlichen Wesen, die sich drängen, treiben, quälen, rastlos und schnell entstehend und vergehend, in anfangs= und endloser Zeit: dabei nichts Beharrliches, als allein die Materie und die Wiederkehr der selben, verschiedenen, orga=nischen Formen, mittelst gewisser Wege und Kanäle, die nun ein Mal da sind. Alles was empirische Wissenschaft lehren kann, ist

nur die genauere Beschaffenheit und Regel dieser Hergänge. — Da hat nun endlich die Philosophic ver neueren Zeit, zumal durch Berkelen und Kant, sich darauf besonnen, daß Jenes alles zunächst doch nur ein Gehirmphäusmen und mit for großen, vielen und verschiebenen suchjektiven Bedingungen behäftet sei, daß die gewähnte absolute Realität desselben verschwindet und für eine ganz andere Westordnung Naum läßt, die das jenem Phänomen zum Grunde Liegende wäre, d. h. sich dazu verhielte, wie zur bloßen Erscheinung das Ding an sich selbst.

"Die Welt ist meine Vorstellung" - ift, gleich ben Axio= men Guflids, ein Satz, ben Jeder als mahr erfennen muß, fobald er ihn verfteht; wenn gleich nicht ein folder, den Jeder versteht, sobald er ihn hört. — Diesen Sat zum Bewußtschn gebracht und an ihn das Problem vom Berhältniß des Idealen gum Realen, b. h. ber Welt im Ropf zur Welt außer dem Ropf, gefnüpft zu haben, macht, neben dem Problem von der moralischen Freiheit, ben auszeichnenden Charafter ber Philosophie der Neueren aus. Denn erft nachdem man fich Jahrtaufende lang im bloß objektiven Philosophiren versucht hatte, entdeckte man. daß unter dem Bielen, mas die Welt fo rathselhaft und bedentlich macht, das Nächste und Erfte Dieses ift, daß, so unermefilich und massiv sie auch sehn mag, ihr Dasehn dennoch an einem einzigen Fädchen hängt: und diefes ift das jedesmalige Bewufit= fenn, in welchem fie bafteht. Diese Bedingung, mit welcher bas Dasenn der Welt unwiderruflich behaftet ist, drückt ihr, trot aller empirischen Realität, ben Stempel ber Ibealität und somit der blogen Erscheinung auf; wodurch fie, wenigstens von Giner Seite, als dem Traume verwandt, ja als in die felbe Rlaffe mit ihm ju feten, erkannt werden muß. Denn die felbe Gehirnfunktion, welche, mahrend des Schlafes, eine vollkommen objektive, anschauliche, ja handgreifliche Welt hervorzaubert, muß eben fo viel Antheil an der Darstellung der objektiven Welt des Wachens haben. Beibe Welten nämlich find, wenn auch burch ihre Materie verschieden, doch offenbar aus Giner Form gegoffen. Diese Form ift der Intellekt, die Gehirnfunktion. - Bahricheinlich ift Kartesius der Erfte, welcher zu dem Grade von Befinnung gelangte, den jene Grundwahrheit erfordert und, in Folge hievon, dieselbe, wenn gleich vorläufig nur in ber Gestalt ifen-

tifder Bedenklichkeit, jum Ausgangspunkt feiner Philosophie machte. Wirklich war badurch, daß er das Cogito ergo sum als allein gewiß, das Dasenn der Welt aber vorläufig als problematisch nahm, der wesentliche und allein richtige Ausgangs= punkt und zugleich der mahre Stütpunkt aller Philosophie ge= funden. Diefer nämlich ift wesentlich und unumgänglich bas Subjettive, bas eigene Bewußtsehn. Denn biefes allein ift und bleibt das Unmittelbare: alles Andere, mas immer es auch fei, ift durch daffelbe erft vermittelt und bedingt, sonach bavon abhängig. Daber geschieht es mit Recht, daß man bie Philosophie der Neueren, vom Kartefins, als dem Bater der= felben, ausgehn läßt. Auf diesem Bege weiter gehend gelangte. nicht lange barauf, Berkelen zum eigentlichen Ibealismus, d. h. ju der Erkenntnig, daß das im Raum Ausgedehnte, alfo die objektive, materielle Welt überhaupt, als folche, schlechterdings nur in unserer Borftellung existirt, und daß es falsch, ja ab= jurd ift, ihr, als folder, ein Dasenn außerhalb aller Bor= ftellung und unabhängig vom erkennenden Subjekt beigulegen, also eine schlechthin vorhandene an sich seiende Materie anzuneh= men. Dieje jehr richtige und tiefe Ginficht macht aber auch eigentlich Berkelen's gange Philosophie aus: er hatte fich daran erschöpft.

Demnach muß die mahre Philosophie jedenfalls idealistisch fenn: ja, fie muß es, um nur redlich zu fenn. Denn nichts ift gewiffer, als daß Reiner jemals aus sich herauskann, um sich mit den von ihm verschiedenen Dingen unmittelbar zu identifiziren: fondern Alles, wovon er sichere, mithin unmittelbare Runde, hat, liegt innerhalb feines Bewußtsehns. Ueber dieses hinaus fann es daher feine unmittelbare Bewißheit geben: eine folche aber muffen die erften Grundfate einer Biffenschaft haben. Dem empirifchen Standpunkt ber übrigen Wiffenschaften ift es gang angemeffen, die objektive Welt ale schlechthin vorhanden angunehmen: nicht fo bem ber Philosophie, als welche auf bas Erfte und Urfprüngliche zurückzugehn hat. Nur das Bewußtsehn ift unmittelbar gegeben, daher ift ihre Grundlage auf Thatfachen des Bewußtsenns beschränkt: b. h. sie ift wesentlich idealistisch. - Der Realismus, ber fich bem rohen Verstande badurch empfiehlt, daß er sich das Unsehn giebt thatsächlich zu fehn, geht

gerade von einer willfürlichen Annahme aus und ift mithin ein windiges Luftgebäude, indem er die allererfte Thatsache überspringt oder verleugnet, diese, daß Alles was wir kennen innerhalb des Bewußtsehns liegt. Denn, daß das objektive Dasenn ber Dinge bedingt fei durch ein fie Borftellendes, und folglich die objektive Welt nur als Vorstellung existire, ift keine Sppothese, noch weniger ein Machtspruch, ober gar ein Disputirens halber aufgestelltes Paradoxon; sondern es ift die gewiffeste und einfachste Wahrheit, beren Erkenntnig nur baburch erschwert wird, daß fie jogar zu einfach ift, und nicht Alle Besonnenheit genug haben, um auf die erften Clemente ihres Bewußtsehns von den Dingen gurudingeben. Nimmermehr kann es ein absolut und an fich selbst objektives Dasenn geben; ja, ein folches ift geradezu un= bentbar: benn immer und wesentlich hat das Objektive, foldes, feine Existen; im Bewußtschn eines Subjekts, ift alfo beffen Borftellung, folglich bedingt durch daffelbe und bagu noch durch beffen Vorstellungsformen, ale welche bem Subjekt, nicht bem Objett anhängen.

Dag die objektive Welt da ware, auch wenn gar kein erkennendes Wefen existirte, scheint freilich auf den erften Anlauf gewiß; weil es sich in abstracto benten läßt, ohne daß der Widerspruch zu Tage fame, ben es im Innern trägt. — Allein wenn man diefen abstraften Gebanten realifiren, b. f. ihn auf anschauliche Borftellungen, von welchen allein er doch (wie alles Abstrakte) Gehalt und Wahrheit haben fann, gurudführen will und bemnach versucht, eine objektive Welt ohne erkennen= bes Subjekt zu imaginiren; fo wird man inne, baf Das. was man da imaginirt, in Wahrheit bas Gegentheil von Dem ist, was man beabsichtigte, nämlich nichts Anderes, als eben nur ber Vorgang im Intellett eines Erkennenden, der eine objektive Belt anschaut, also gerade Das, was man ausschließen gewollt hatte. Denn diese anschauliche und reale Welt ift offenbar ein Gehirnphänomen: baher liegt ein Widerspruch in ber Unnahme. bag fie auch unabhängig von allen Behirnen, als eine folche, basenn follte.

Der Haupteinwand gegen die unumgängliche und wefentliche Idealität alles Objekts, der Einwand, der sich in Jedem, deutlich oder undeutlich, regt, ist wohl dieser: Auch meine eigene

Berfon ift Objett für einen Andern, ift alfo beffen Borftellung: und doch weiß ich gewiß, daß ich dawäre, auch ohne daß Jener mich vorstellte. In demfelben Berhältniß aber, in welchem ich gu feinem Intellekt ftehe, ftehen auch alle andern Objekte gu Diefem: folglich wären auch sie ba, ohne daß jener Andere sie vorstellte. - Hierauf ift die Antwort: Jener Andere, als deffen Dbieft ich jest meine Person betrachte, ift nicht schlechthin bas Subjeft, sondern junächst ein erfennendes Individuum. Daber, wenn er auch nicht dawäre, ja fogar wenn überhaupt fein anderes erkennendes Wefen als ich felbst existirte; so ware bamit noch feineswegs das Subjeft aufgehoben, in beffen Borftellung allein alle Dbjefte existiren. Denn diefes Subjeft bin ja eben auch ich felbft, wie jedes Erkennende es ift. Folglich mare, im angenommenen Fall, meine Person allerdings noch da, aber wieder als Vorstellung, nämlich in meiner eigenen Erkenntnift. Denn fie wird, auch von mir felbst, immer nur mittelbar nie unmittelbar erfannt: weil alles Vorstellungsenn ein mittelbares ift. Nämlich als Objekt, b. h. als ausgedehnt, raumerfüllend und wirkend, erkenne ich meinen Leib nur in der Anschauung meines Gehirns: diese ist vermittelt durch die Sinne, auf deren Data der anschauende Verftand feine Funktion, von der Wirkung auf die Ursache zu gehen, vollzieht, und badurch, indem bas Auge ben Leib sieht, oder die Bande ihn betaften, die raumliche Rigur konstruirt, die im Raume als mein Leib sich darstellt. Reineswegs aber ift mir unmittelbar, etwan im Gemeingefühl bes Leibes, ober im innern Selbstbewußtsehn, irgend eine Musbehnung, Geftalt und Birtfamteit gegeben, welche dann gufammenfallen murde mit meinem Wefen felbft, bas bemnach, um fo bagusenn, feines Andern, in beffen Erkenntnig es fich barftellte, bedürfte. Bielmehr ift jenes Gemeingefühl, wie auch das Gelbit= bewußtsehn, unmittelbar nur in Bezug auf ben Willen ba. nämlich als behaglich oder unbehaglich, und als aftiv in den Willensatten, welche, für die außere Unschauung, sich als Leibes= aftionen barftellen. Sieraus nun folgt, bag bas Dafehn meiner Berjon ober meines Leibes, ale eines Ausgedehnten und Wirkenden, allezeit ein bavon verschiedenes Erkennendes poraussett: weil es wesentlich ein Dasenn in der Apprehension. in ber Borftellung, alfo ein Dasenn für ein Underes ift. In

der That ist es ein Gehirnphänomen, gleichviel ob das Gehirn, in welchem es sich darstellt, der eigenen, oder einer fremden Person angehört. Im ersten Fall zerfällt dann die eigene Person in Erkennendes und Erkanntes, in Objekt und Subjekt, die sich hier, wie überall, unzertrennlich und unvereindar gegenüberstehen.
— Wenn unn also meine eigene Person, um als solche dazusenn, stets eines Erkennenden bedarf; so wird dies wenigstens eben so sehr von den übrigen Objekten gelten, welchen ein von der Erskenntniß und deren Subjekt unabhängiges Dasenn zu vindieiren, der Zweck des obigen Einwandes war.

Inzwischen versteht es sich, daß das Daseyn, welches durch ein Erkennendes bedingt ist, ganz allein das Daseyn im Raum und daher das eines Ausgedehnten und Wirkenden ist: dieses allein ist stets ein erkanntes, folglich ein Daseyn für ein Ausderes. Hingegen mag sedes auf diese Weise Daseinde noch ein Daseyn für sich selbst haben, zu welchem es keines Subsetus bedarf. Iedoch kann dieses Daseyn für sich selbst nicht Ausdehnung und Wirksamkeit (zusammen Raumerküllung) sehn; sondern es ist nothwendig ein Sehn anderer Art; nämlich das eines Dinges an sich selbst, welches, eben als solches, nie Obsiekt sehn kann. — Dies also wäre die Antwort auf den oben dargelegten Haupteinwand, der demnach die Grundwahrheit, daß die objektiv vorhandene Welt nur in der Vorstellung, also nur für ein Subsett daseyn kann, nicht umstößt.

Hier sei noch bemerkt, daß auch Kant unter seinen Dingen an sich, wenigstens so lange er konsequent blieb, keine Objekte gebacht haben kann. Denn dies geht schon daraus hervor, daß er bewies, der Naum, wie auch die Zeit, sei eine bloße Form unserer Anschauung, die folglich nicht den Dingen an sich angehöre. Was nicht im Raum, noch in der Zeit ist, kann auch nicht Objekt sehn: also kann das Sehn der Dinge an sich kein objektives mehr sehn, sondern nur ein ganz anderartiges, ein metaphysisches. Folglich liegt in jenem Kantischen Sate auch schon dieser, daß die objektive Welt nur als Vorstelslung existit.

Nichts wird so anhaltend, Allem was man sagen mag zum Trot und stets wieder von Neuem migverstanden, wie der 3dea= lismus, indem er dahin ausgelegt wird, daß man die empiri=

sche Realität der Außenwelt leugne. Hierauf beruht die beftandige Wiederkehr der Appellation an den gesunden Berftand, die in mancherlei Bendungen und Berkleidungen auftritt, 3. B. als "Grundüberzeugung" in der Schottischen Schule, ober als Jacobifcher Glaube an die Realität der Aufenwelt. Reineswegs giebt fich, wie Jacobi es darftellt, die Augenwelt bloß auf Rredit und wird von uns auf Tren und Glauben angenommen: fie giebt fich als das mas fie ift, und leiftet unmittelbar mas fie verspricht. Man muß fich erinnern, daß Jacobi, der ein folches Areditinftem der Welt aufstellte und es glücklich einigen Philofophieprofessoren aufband, die es dreißig Sahre lang ihm behag= lich und breit nachphilosophirt haben, ber felbe mar, ber einft Leffingen als Spinoziften und fpater Schollingen als Atheiften benunzirte, von welchem Letteren er die befannte, wohlverdiente Buchtigung erhielt. Solchem Gifer gemäß wollte er, indem er die Außenwelt zur Glaubensfache herabsetzte, nur das Pförtchen für den Glauben überhaupt eröffnen und den Rredit vorbereiten für Das, was nachher wirklich auf Rredit an den Mann gebracht werden follte: wie wenn man, um Papiergeld einzuführen, fich barauf berufen wollte, daß ber Werth der flingenden Munge boch auch nur auf dem Stempel beruhe, ben der Staat darauf gesetzt hat. Jacobi, in feinem Philosophem über die auf Glauben angenommene Realität der Außenwelt, ift gang genau der von Rant (Rritit ber reinen Bernunft, erfte Auflage, S. 369) getadelte "transscendentale Realist, der den empirischen Idealisten fpielt." -

Der wahre Ibealismus hingegen ist eben nicht der empirische, sondern der transscendentale. Dieser läßt die empirische Realität der Belt unangetastet, hält aber fest, daß alles Objekt, also das empirisch Reale überhaupt, durch das Subjekt zwiesach bedingt ist: erstlich materiell, oder als Objekt überhaupt, weil ein objektives Dasenn nur einem Subjekt gegenüber und als dessen Borstellung denkbar ist; zweitens formell, indem die Art und Beise der Existenz des Objekts, d. h. des Vorgestelltwerdens (Raum, Zeit, Kausalität), vom Subjekt ausgeht, im Subjekt prädisponirt ist. Also an den einsachen oder Verkeley's schen Ibealismus, welcher das Objekt überhaupt betrifft, schließt sich unmittelbar der Kauntische, welcher die speciell ges

gebene Urt und Beife bes Objeftfenns betrifft. Diefer weift nad), daß die gefammte materielle Belt, mit ihren Körpern im Raum, welche ausgedehnt find und, mittelft der Zeit, Raufalverhältniffe zu einander haben, und was dem anhängt, - daß dies Alles nicht ein unabhängig von unferm Ropfe Borhanbenes fei: fondern feine Grundvorausfetzungen habe in unfern Gehirnfunftionen, mittelft welcher und in welchen allein eine folche objettive Ordnung ber Dinge möglich ift; weil Zeit, Naum und Ranfalität, auf welchen alle jene realen und objet= tiven Vorgänge beruhen, felbst nichts weiter, als Junktionen des Gehirnes find; daß alfo jene unwandelbare Ordnung der Dinge, welche das Ariterium und den Leitfaden ihrer empirischen Reali= tät abgiebt, felbst erft vom Gehirn ausgeht und von diesem allein ihre Kreditive hat: dies hat Rant ausführlich und gründlich dargethan; nur daß er nicht das Gehirn nennt, sondern fagt: "das Erkenntnigvermögen". Sogar hat er zu beweisen versucht, daß jene objektive Ordnung in Zeit, Raum, Raufalität, Materie u. f. f., auf welcher alle Borgange ber realen Welt zulett beruhen, sich ale eine für sich bestehende, d. h. ale Ordnung ber Dinge an sich felbst, oder als etwas absolut Objektives und ichlechthin Borhandenes, genan betrachtet, nicht ein Mal benten läßt, indem fie, wenn man versucht fie zu Ende zu benken, auf Widersprüche leitete. Dies darzuthun mar die Absicht der Anti= nomien: jedoch habe ich, im Anhange zu meinem Werke, bas Miglingen bes Berfuches nachgewiesen. — Singegen leitet bie Kantische Lehre, auch ohne die Antinomien, zu der Ginficht, daß die Dinge und die gange Art und Weife ihres Dasenns mit unferm Bewußtsehn von ihnen ungertrennlich verknüpft find: daher wer Dies deutlich begriffen hat, balb zu der Ueberzeugung gelangt, daß die Unnahme, die Dinge exiftirten als folche auch außerhalb unfere Bewußtsehns und unabhängig bavon, wirklich absurd ift. Dag wir nämlich fo tief eingefenkt find in Zeit, Raum, Raufalität und den gangen darauf beruhenden gesetmäßigen Bergang der Erfahrung, daß wir (ja fogar die Thiere) darin fo vollkommen zu Hause sind und uns von Anfang an barin zurecht zu finden miffen, - Dies ware nicht möglich, wenn unfer Intelleft Gines und die Dinge ein Anderes waren; fondern ift nur baraus erklärlich, daß Beibe ein Ganges ausmachen, ber Intellekt felbit jene Ordnung schafft und er nur für die Dinge, diese aber auch nur für ihn da find.

Allein selbst abgesehn von ben tiefen Ginfichten, welche nur bie Rantische Philosophie eröffnet, läßt sich die Unstatthaftigkeit ber so hartnäckig festgehaltenen Unnahme des absoluten Realis= mus auch wohl unmittelbar nachweisen, ober doch wenigstens fühlbar machen, burch die blofe Berdeutlichung ihres Sinnes, mittelft Betrachtungen, wie etwan folgende. - Die Welt foll, bem Realismus zufolge, jo wie wir fie erkennen, auch unabhangig von diesem Erkennen dasenn. Best wollen wir ein Mal alle erkennenden Wefen baraus wegnehmen, alfo bloß bie unorganische und die vegetabilische Natur übrig laffen. Fels, Baum und Bach fei da und blauer Himmel: Sonne, Mond und Sterne erhellen diefe Belt, wie zuvor; nur freilich vergeblich, indem fein Auge ba ift, folche zu fehn. Nunmehr aber wollen wir, nachträglich, ein erkennendes Wefen hineinseten. Jest alfo ftellt, in beffen Behirne, jene Welt fich nochmals dar und wiederholt fich inner= halb deffelben, genau eben fo, wie fie vorher außerhalb mar. Bur erften Welt ift alfo jest eine zweite gefommen, die, obwohl von jener völlig getrennt, ihr auf ein haar gleicht. Wie im objektiven endlosen Raum die objektive Welt, genau fo ift jett im subjektiven, erkannten Raum die subjektive Welt dieser Anschauung beschaffen. Die lettere hat aber vor der erstern noch die Erkenntnig voraus, daß jener Raum, da draugen, end= los ift, fogar auch fann fie bie gange Befetmäßigfeit aller in ihm möglichen und noch nicht wirklichen Berhältniffe haarklein und richtig angeben, zum voraus, und braucht nicht erft nach= aufehen: eben jo viel giebt fie über ben Lauf ber Zeit an, wie auch über das Verhältniß von Urfach und Wirkung, welches da braufen die Beränderungen leitet. Ich bente, daß dies Alles, bei näherer Betrachtung, absurd genug ausfällt und badurch zu ber leberzeugung führt, daß jene abfolut objektive Welt, außerhalb des Ropfes, unabhängig von ihm und vor aller Erfenntniß, welche wir zuerft gedacht zu haben mahnten, eben feine anbere war, ale ichon die zweite, die subjettiv erkannte, die Belt ber Borftellung, als welche allein es ift, die wir wirklich zu benfen vermögen. Demnach brangt fich von felbst die Annahme auf, bag die Welt, jo wie wir fie erfennen, auch nur fur unfere Grkenntniß da ift, mithin in der Vorstellung allein, und nicht noch ein Mal außer derselben\*). Dieser Annahme entsprechend ist sodann das Ding an sich, d. h. das von unserer und jeder Erkenntniß unabhängig Dasehende, als ein von der Vorstellung und allen ihren Attributen, also von der Objektivität überhaupt, gänzlich Verschiedenes zu seizen: was dieses sei, wird nachher das Thema unsers zweiten Buches.

Hingegen auf der so eben kritisirten Annahme einer objektiven und einer subjektiven Welt, beide im Nanme, und auf der bei dieser Voranssetzung entstehenden Unmöglichsteit eines Ueberganges, einer Brücke, zwischen beiden, beruht der, §. 5 des ersten Bandes, in Betracht gezogene Streit über die Realität der Außenwelt, hinsichtlich auf welchen ich noch Folgendes beizubringen habe.

Das Subjektive und bas Objektive bilben kein Kontinuum: das unmittelbar Bewußte ift abgegränzt durch die Saut, oder vielmehr durch die äußersten Enden der vom Cerebralinftem aus= gehenden Nerven. Darüber hinaus liegt eine Belt, von der wir feine andere Runde haben, als durch Bilder in unferm Kopfe. Db nun und inwiefern diefen eine unabhängig von une vorhandene Welt entspreche, ift die Frage. Die Beziehung zwischen Beiden könnte allein vermittelt werden durch das Gefetz der Raufalität: benn nur diefes führt von einem Gegebenen auf ein bavon gang Verschiedenes. Aber diefes Gesetz felbst hat zuvörderft seine Gultigkeit zu beglaubigen. Es muß nun entweder objektiven, oder subjektiven Urfprungs febn: in beiden Fällen aber liegt es auf dem einen oder dem andern Ufer, kann alfo nicht die Brude abgeben. Ift es, wie Lode und hume annahmen, a posteriori, also aus der Erfahrung abgezogen; so ift es ob= jeftiven Urfprunge, gehört dann felbst zu der in Frage stehen=

<sup>\*)</sup> Ich empfehle hier besonders die Stelle in Lichtenberg's vermischten Schriften (Göttingen 1801, Bb. 2, pag. 12 fg.): "Euler sagt in seinen Briesen über verschiedene Gegenstände aus der Natursehre (Band 2, S. 228), es würde eben so gut bonnern und blitzen, wenn auch kein Mensch vorhanden wäre, den der Blitz erschlagen könnte. Es ist ein gar gewöhnlicher Ausdruck, ich muß aber gestehen, daß es mir nie leicht gewesen ist, ihn ganz du salfen. Mir kommt es immer vor, als wenn der Begriff senn etwas von unserm Denken erborgtes wäre, und wenn es keine empfindenden und benkenden Geschöpse mehr gibt, so ist auch nichts mehr."

ben Außenwelt und fann daher ihre Realität nicht verbürgen: benn ba murbe, nach Lode's Methode, bas Raufalitätsgesets aus der Erfahrung, und die Realität der Erfahrung aus bem Raufalitätsgesetz bewiesen. Ift es hingegen, wie Rant uns rich= tiger belehrt hat, a priori gegeben; so ist es subjektiven Ur= fprungs, und bann ift flar, bag wir bamit ftete im Gubjet= tiven bleiben. Denn das einzige wirklich empirisch Gegebene. bei der Auschanung, ift der Gintritt einer Empfindung im Sinnes= organ: die Voraussetzung, daß diese, auch nur überhaupt, eine Urfache haben muffe, beruht auf einem in ber Korm unfers Erkennens, d. h. in den Funktionen unfere Gehirns, wurzelnden Gefet, beffen Urfprung baher eben fo subjektiv ift, wie jene Sinnesempfindung felbit. Die in Folge diefes Gefetes gu ber gegebenen Empfindung vorausgesette Urfache ftellt fich alsbald in der Anschauung bar als Objekt, welches Raum und Zeit zur Form feines Erscheinens hat. Aber auch diefe Formen felbst find wieder gang subjektiven Urfprungs: benn fie find die Art und Beise unsers Anschauungsvermögens. Jener Uebergang von der Sinnesempfindung ju ihrer Ursache, der, wie ich wiederholentlich dargethan habe, aller Sinnesanschauung zum Grunde liegt, ist zwar hinreichend, uns die empirische Gegenwart, in Raum und Zeit, eines empirischen Objekts anzuzeigen, also völlig genügend für das praktische Leben; aber er reicht keineswegs hin, uns Aufschluß zu geben über das Dasehn und Wefen an fich ber auf folche Beife für uns entstehenden Erscheinungen, oder vielmehr ihres intelligibeln Substrats. Dag also auf Unlag gewiffer, in meinen Sinnesorganen eintretenber Empfindungen, in meinem Ropfe eine Unschauung von räumlich ausgedehnten, zeitlich beharrenden, und urfächlich wirkenden Dingen entsteht, berechtigt mich durchaus nicht zu der Annahme, daß auch an sich felbit, b. h. unabhängig von meinem Ropfe und außer bemfelben bergleichen Dinge mit folden ihnen schlechthin angehörigen Gigenschaften existiren. — Dies ift bas richtige Ergebniß ber Ranti= fchen Philosophie. Dasselbe knüpft sich an ein früheres, eben fo richtiges, aber fehr viel leichter fafliches Resultat Lode's. Wenn nämlich auch, wie Locke's Lehre es zuläßt, zu ben Sinnesempfindungen äußere Dinge als ihre Urfachen ichlechthin angenom= men werben; so kann boch zwischen der Empfindung, in welcher die Birkung besteht, und der objektiven Beschaffenheit der sie veranlassenden Ursache gar keine Aehnlichkeit sehn; weil die Empfindung, als organische Funktion, zunächst bestimmt ist durch die sehr künstliche und komplicirte Beschaffenheit unserer Sinneswertzenge, daher sie von der äußern Ursache bloß angeregt, dann aber ganz ihren eigenen Geseken gemäß vollzogen wird, also völlig subjektiv ist. — Locke's Philosophic war die Kritik der Sinnessunktionen: Kant aber hat die Kritik der Gehirnssunktionen geliesert. — Nun aber ist diesem Allen noch das Bersteleh's die, von mir erneuerte Resultat unterzubreiten, daß nämslich alles Objekt, welchen Ursprung es auch haben nöge, schon als Objekt durch das Subjekt bedingt, nämlich wesentlich bloß dessen Vorsellung ist. Der Zielpunkt des Realismus ist eben das Objekt ohne Subjekt: aber ein solches auch nur klar zu densken ist unmöglich.

Aus dieser ganzen Darstellung geht sicher und deutlich hervor, daß die Absicht, das Wesen an sich der Dinge zu erfassen, schlechthin unerreichdar ist auf dem Wege der bloßen Ertenntniß und Borstellung; weil diese stets von außen zu
den Dingen kommt und daher ewig draußen bleiben muß.
Jene Absicht könnte allein dadurch erreicht werden, daß wir
selbst uns im Innern der Dinge befänden, wodurch es uns unmittelbar befannt würde. Inwiesern dies nun wirklich der Fall
sei, betrachtet mein zweites Buch. So lange wir aber, wie in
diesem ersten Buche, bei der objektiven Auffassung, also bei der
Erkenntniß, stehen bleiben, ist und bleibt uns die Welt eine
bloße Vorstellung, weil hier kein Weg möglich ist, der darüber
hinausssührte.

Ucberdies nun aber ist das Festhalten des idealistischen Gesichtspunktes ein nothwendiges Gegengewicht gegen den mate=rialistischen. Die Kontroverse über das Reale und Ideale läßt sich nämlich auch ansehen als betreffend die Existenz der Ma=terie. Denn die Realität, oder Idealität dieser ist es zuletzt, um die gestritten wird. Ist die Materie als solche bloß in unserer Vorstellung vorhanden; oder ist sie es auch unabhängig davon? Im letzteren Falle wäre sie das Ding an sich, und wer eine an sich existirende Materie annimmt, muß, konsequent, auch Mate=rialist sehn, d. h. sie zum Erklärungsprincip aller Dinge machen.

Wer fie hingegen ale Ding an fich leugnet, ist eo ipso Idealift. Geradezu und ohne Umweg die Realität der Materie behanptet hat, unter den Neueren, nur Locke: baber hat seine Lehre, unter Condillac's Bermittelung, jum Gensualismus und Materialismus der Frangofen geführt. Geradezu und ohne Modifitationen gelengnet hat die Materie nur Berkelen. Der burchgeführte Gegenfat ift also Idealismus und Materialismus, in feinen Extremen repräsentirt burch Berkelen und bie frangösischen Materialisten (Sollbach). Fichte ift hier nicht zu erwähnen: er verdient feine Stelle unter ben wirklichen Philosophen, unter diefen Auserwählten der Menschheit, die mit hobem Ernft nicht ihre Cache, fondern die Wahrheit fuchen und daher nicht mit Solchen verwechselt werden durfen, die unter diefem Borgeben bloß ihr perföuliches Fortkommen im Auge haben. Fichte ift ber Bater ber Schein=Philosophie, ber unredlichen Methode, welche durch Zweidentigkeit im Gebrauch der Worte, durch un= verständliche Reden und durch Sophismen zu täuschen, babei durch einen vornehmen Ton zu imponiren, also den Lernbegierigen zu übertölpeln sucht; ihren Gipfel hat diese, nachdem auch Schelling fie angewandt hatte, bekanntlich in Begeln erreicht, als woselbst fie zur eigentlichen Scharlatanerie herangereift war. Wer aber felbst nur jenen Fichte gang ernsthaft neben Rant nennt, beweist, daß er feine Uhndung davon hat, was Rant fei. - Singegen hat auch der Materialismus feine Berechtigung. Es ift eben fo mahr, daß das Erkennende ein Produkt der Materie fei, als daß die Materie eine bloße Borftellung des Erfennenden sei: aber es ist auch eben so einseitig. Denn der Materialismus ift die Philosophie des bei seiner Rechnung sich selbst vergessenden Subjekts. Darum eben muß der Behauptung, daß ich eine bloge Modififation der Materie fei, gegenüber, diefe geltend gemacht werden, daß alle Materie bloß in meiner Borstellung existire: und sie hat nicht minder Recht. Gine noch dunkle Erkenntnig biefer Berhältniffe scheint ben Platonischen Unespring δλη αληθινον ψευδος (materia mendacium verax) hervorgerufen zu haben.

Der Realismus führt, wie gesagt, nothwendig zum Masterialismus. Denn liefert die empirische Anschauung die Dinge an sich, wie sie unabhängig von unserm Erkennen da sind; so

liefert auch bie Erfahrung die Dronung der Dinge an fich, b. h. die mahre und alleinige Beltordnung. Diefer Beg aber führt ju der Annahme, daß es nur ein Ding an fich gebe, die Materie, deren Modifikation alles Uebrige fei; da hier der Naturlauf die absolute und alleinige Beltordnung ift. Um diefen Ronfequengen auszuweichen, murbe, fo lange ber Realismus in unangefochtener Geltung war, ber Spiritualismus aufgestellt, also die Un= nahme einer zweiten Substang, außer und neben der Materie, einer immateriellen Substang. Diefer von Erfahrung, Beweisen und Begreiflichkeit gleich fehr verlaffene Dualismus und Spiritualismus murbe von Spinoza geleugnet und von Rant als falich nachgewiesen, der dies durfte, weil er zugleich den Idealismus in seine Rechte einsetzte. Denn mit dem Realismus fällt ber Materialismus, als beffen Wegengewicht man den Spiritualismus ersonnen hatte, von felbst meg, indem alsdann die Materie, nebst dem Naturlauf, gur blogen Ericheinung wird, welche durch den Intellett bedingt ift, indem fie in beffen Borftellung allein ihr Dafenn hat. Sonach ift gegen ben Materialismus das scheinbare und falsche Rettungsmittel der Spiritualismus, das wirkliche und mahre aber der 3dea= lismus, der dadurch, daß er die objektive Welt in Abhängigkeit von uns fett, das nöthige Gegengewicht giebt zu ber Abhängig= feit, in welche ber Naturlauf uns von ihr fett. Die Welt, aus der ich durch den Tod scheide, war andererseits nur meine Vorstellung. Der Schwerpunkt des Dasehns fällt ins Subjekt jurud. Nicht, wie im Spiritualismus, die Unabhängigfeit bes Erkennenden von der Materie, fondern die Abhängigkeit aller Materie von ihm wird nachgewiesen. Freilich ift bas nicht fo leicht faflich und bequem ju handhaben, wie der Spiritualismus mit feinen zwei Substanzen: aber χαλεπα τα καλα.

Allerdings nämlich steht dem subjektiven Ausgangspunkt "die Welt ist meine Vorstellung" vorläufig mit gleicher Berechstigung gegenüber der objektive "die Welt ist Materie", oder "die Materie allein ist schlechthin" (da sie allein dem Werden und Bergehen nicht unterworfen ist), oder "alles Existirende ist Materie". Dies ist der Ausgangspunkt des Demokritos, Leukippos und Epikuros. Näher betrachtet aber bleibt dem Ausgehen vom Subjekt ein wirklicher Vorzug: es hat einen völlig berechs

tigten Schritt voraus. Nämlich das Bewußtsenn allein ift bas Unmittelbare: Diefes aber überfpringen wir, wenn wir gleich zur Materie gehen und fie zum Ausgangspunkt machen. bererfeits mußte es möglich fenn, aus ber Materie und ben rich= tig, vollständig und erichöpfend erfannten Gigenschaften berselben (woran uns noch viel fehlt) die Welt zu fonftruiren. Denn alles Entstandene ift durch Urfachen wirklich geworden, welche nur vermöge der Grundfräfte der Materie wirken und zusammenfommen fonnten: diese aber muffen wenigstens objective vollständig nadweisbar senn, wenn wir auch subjective nie dahin fommen werden, fie zu erfennen. Immer aber murde einer folchen Erflärung und Konstruftion der Welt nicht nur die Voraus= jetung eines Dasenns an fich der Materie (mahrend es in Bahr= heit durch das Subjett bedingt ift) jum Grunde liegen; fondern fie mußte auch noch an dieser Materie alle ihre ursprung= lichen Eigenschaften als schlechthin unerklärliche, also als qualitates occultae, gesten und stehen laffen. (Siehe §. 26, 27 des ersten Bandes.) Denn die Materie ift nur der Träger diefer Rrafte, wie das Gefet der Raufalität nur der Ordner ihre: Erscheinungen. Mithin wurde eine folche Erflärung der Welt doch immer nur eine relative und bedingte fenn, eigentlich bas Werk einer Phnfik, die fich bei jedem Schritte nach einer Deta= physik jehnte. — Andererseits hat auch der subjektive Ausgangspunft und Urfat "die Welt ift meine Borftellung" fein Inadaguates: theils fofern er einseitig ift, da die Welt doch außerdem noch viel mehr ist (nämlich Ding an sich, Wille), ja, das Borftellungsenn ihr gewiffermaagen accidentell ift; theils aber auch, fofern er blog das Bedingtfenn des Objekte durch das Gubjett ausspricht, ohne zugleich zu bejagen, daß auch das Subjett als foldes durch das Objett bedingt ift. Denn eben fo falfch wie der Cat des roben Berftandes, "die Belt, das Objeft, ware doch ba, auch wenn es fein Subjett gabe", ift diefer: "das Subjeft mare boch ein Erfennendes, wenn es auch fein Objeft, b. h. gar feine Borftellung hatte". Ein Bewuftfeyn ohne Wegen= ftand ift fein Bewußtfenn. Gin bentendes Gubjett hat Begriffe au feinem Objett, ein sinnlich anschauendes hat Objette mit den seiner Organisation entsprechenden Qualitäten. Berauben wir nun bas Subjeft aller näheren Bestimmungen und Formen

seines Erkennens; so verschwinden auch am Objekt alle Eigensschaften, und nichts bleibt übrig, als die Materie ohne Form und Onalität, welche in der Erfahrung so wenig vorsommen kann, wie das Subjekt ohne Formen seines Erkennens, jedoch dem nackten Subjekt als solchem gegenüber stehen bleibt, als sein Reslex, der nur mit ihm zugleich verschwinden kann. Wenn auch der Materialismus nichts weiter als diese Materie, etwa Antome, zu postuliren wähnt; so setzt er doch unbewußt nicht nur das Subjekt, sondern auch Raum, Zeit und Kansalität hinzu, die auf speciellen Bestimmungen des Subjekts beruhen.

Die Welt als Vorstellung, die objektive Welt, hat also aleichsam zwei Rugel = Pole: nämlich das erkennende Subjett schlechthin, ohne die Formen seines Erkennens, und dann die rohe Materie ohne Form und Qualität. Beide find durchaus merkennbar: das Subjekt, weil es das Erkennende ift; die Materie, weil sie ohne Form und Qualität nicht angeschaut werden fann. Dennoch find beibe die Grundbedingungen aller empiri= ichen Aufchauung. So fteht ber roben, formlofen, gang tobten (b. i. willenslosen) Materie, die in keiner Erfahrung gegeben, aber in jeder vorausgesett wird, als reines Widerspiel gegenüber das erkennende Subjekt, blos als folches, welches chenfalls Bor= aussetzung aller Erfahrung ift. Dieses Subjekt ift nicht in der Beit: denn die Beit ift erft die nabere Form alles feines Bor= stellens; die ihm gegenüberstehende Materie ist, dem entsprechend, ewig unvergänglich, beharrt durch alle Zeit, ift aber eigentlich nicht einmal ausgedehnt, weil Ausdehnung Form giebt, also nicht räumlich. Alles Undere ift in beständigem Entstehen und Bergehen begriffen, mahrend jene beiden die ruhenden Rugel-Pole der Welt als Borftellung barftellen. Man fann baber die Beharr= lichkeit ber Materie betrachten als den Refler ber Zeitlofigkeit bes reinen, schlechthin als Bedingung alles Objekts angenommenen Subjekts. Beide gehören ber Erscheinung an, nicht bem Dinge an fich: aber fie find bas Grundgeruft ber Erscheinung. Beibe werden nur durch Abstraktion herausgefunden, find nicht unmittel= bar rein und für sich gegeben.

Der Grundfehler aller Shsteme ist das Berkennen dieser Bahrheit, daß der Intellekt und die Materie Korrelata sind, d. h. Eines nur für das Andere da ist, Beide mit einander

stehen und fallen, Gines nur der Reflex des Andern ift, ja, daß fie eigentlich Gines und daffelbe find, von zwei entgegengesetzten Seiten betrachtet; welches Gine, was ich hier anticipire, - bie Erscheinung des Willens, oder Dinges an sich ist; daß mithin beide fekundar find: baher ber Urfprung ber Welt in keinem von Beiden zu suchen ift. Aber in Folge jenes Berkennens suchten alle Systeme (den Spinozismus etwan ausgenommen) den Urfprung aller Dinge in einem jener Beiben. Gie feten nämlich entweder einen Intellekt, vous, als schlechthin Erstes und dyμιουργος, laffen bemnach in diefem eine Borftellung ber Dinge und der Welt vor der Wirklichkeit derfelben vorhergehen: mithin unterscheiden sie die reale Welt von der Welt der Borftellung; welches falsch ist. Daher tritt jetzt als Das, wodurch Beide unterschieden find, die Materie auf, ale ein Ding an fich. Hieraus entsteht die Verlegenheit, diese Materie, die ban, herbeiauschaffen, damit fie zur blogen Borftellung der Welt hinzukommend, diefer Realität ertheile. Da muß nun entweder jener urfprüngliche Intellekt fie vorfinden: dann ift fie, fo gut wie er, ein absolut Erstes, und wir erhalten zwei absolut Erste, ben δημιουργος und die bin. Oder aber er bringt sie aus nichts hervor; eine Annahme, der unfer Berstand sich widersett, da er nur Beränderungen an der Materie, nicht aber ein Entstehen oder Vergeben derfelben zu fassen fähig ist; welches im Grunde gerade darauf beruht, daß die Materie sein wesentliches Korrelat ift. - Die diesen Snitemen entgegengesetten, welche das andere der beiden Korrelate, also die Materie, zum absolut Ersten machen, setzen eine Materie, die damäre, ohne vorgestellt zu werben, welches, wie aus allem oben Befagten genugfam erhellt, ein gerader Widerspruch ist; da wir im Dasehn der Materie stets nur ihr Vorgestelltwerden denken. Danach aber entsteht ihnen die Berlegenheit, zu dieser Materie, die allein ihr absolut Erftes ift, ben Intellekt hinzuzubringen, ber endlich von ihr erfahren foll. Diefe Bloge des Materialismus habe ich §. 7 des erften Bandes geschildert. — Bei mir hingegen find Materie und Intelleft unzertrennliche Korrelata, nur für einander, daher nur relativ, da: die Materie ift die Borftellung des Intelletts; der Intellett ift bas, in beffen Borftellung allein die Materie exiftirt. Beide gufammen machen die Welt als Borftellung aus, welche eben 23

Kants Erscheinung, mithin ein sekundäres ist. Das Primäre ift das Erscheinende, das Ding an sich selbst, als welches wir nachher den Willen kennen lernen. Dieser ist an sich weder Borstellendes, noch Vorgestelltes; sondern von seiner Erscheinungs-weise völlig verschieden.

Zum nachdrücklichen Schluß dieser so wichtigen, wie schwiesrigen Betrachtung will ich jetzt jene beiden Abstrakta ein Mal personisicirt und im Dialog auftreten lassen, nach dem Borgang des Prabodha Tschandro Daha: auch kann man damit einen ähnlichen Dialog der Materie mit der Form in des Raismund Lullius Duodecim principia philosophiae, c. 1 et 2, vergleichen.

#### Das Subjekt.

Ich bin, und außer mir ist nichts. Denn die Welt ist meine Vorstellung.

#### Die Materie.

Vermessener Wahn! Ich, ich bin: und außer mir ist nichts. Denn die Welt ist meine vorübergehende Form. Du bist ein bloßes Resultat eines Theiles dieser Form und durchaus zufällig.

#### Das Subjett.

Welch thörichter Dünkel! Weber du noch deine Form wären vorhanden ohne mich: ihr sehd durch mich bedingt. Wer mich wegdenkt und dann glaubt euch noch denken zu können, ift in einer groben Täuschung begriffen: denn euer Dasehn außerhalb meiner Vorstellung ist ein gerader Widerspruch, ein Sideroxylon. Ihr sehd heißt eben nur, ihr werdet von mir vorgestellt. Meine Vorstellung ist der Ort eures Dasehns; daher bin ich die erste Bedingung besselben.

#### Die Materie.

Zum Glück wird die Vermessenheit deiner Behauptung bald auf eine reale Weise widerlegt werden und nicht durch bloße Worte. Noch wenige Augenblicke, und du — bist wirklich nicht mehr, bist mit sammt beiner Großsprecherei ins Nichts versunken, hast, nach Schatten-Weise, vorübergeschwebt und das Schicksal

jeber meiner vergänglichen Formen erlitten. Ich aber, ich bleibe, unverletzt und unvermindert, von Jahrtausend zu Jahrtausend, bie unenbliche Zeit hindurch, und schaue unerschüttert dem Spiel bes Wechsels meiner Formen zu.

#### Das Subjett.

Diese unendliche Zeit, welche zu durchleben du dich rühmst, ist, wie der unendliche Raum, den du füllst, bloß in meiner Vorstellung vorhanden, ja, ist bloße Form meiner Vorstellung, die ich fertig in mir trage, und in der du dich darstellst, die dich aufnimmt, wodurch du allererst dabist. Die Vernichtung aber, mit der du mir drohest, trifft nicht mich; sonst wärst du mit vernichtet: vielmehr trifft sie bloß das Individuum, welches auf furze Zeit mein Träger ist und von mir vorgestellt wird, wie alles Andere.

#### Die Materie.

Und wenn ich dir dies zugestehe und darauf eingehe, dein Dasehn, welches doch an das dieser vergänglichen Individuen unzertrennlich geknüpft ist, als ein für sich bestehendes zu bestrachten; so bleibt es dennoch von dem meinigen abhängig. Denn du bist Subjekt nur sosern du ein Objekt hast: und dieses Objekt din ich. Ich din dessen Kern und Gehalt, das Bleibende darin, welches es zusammenhält und ohne welches es so unzusammenhängend wäre und so wesenlos verschwebte, wie die Träume und Phantasien deiner Individuen, die selbst ihren Scheingehalt doch noch von mir geborgt haben.

#### Das Subjett.

Du thuft wohl, mein Dasenn mir deshalb, daß es an die Individuen geknüpft ist, nicht abstreiten zu wollen: denn so unzertrennlich, wie ich an diese, bist du an deine Schwester, die Form, gesettet, und bist noch nie ohne sie erschienen. Dich, wie mich, hat nackt und isolirt noch sein Auge gesehen: denn beide sind wir nur Abstraktionen. Ein Wesen ist es im Grunde, das sich selbst anschaut und von sich selbst angeschaut wird, dessen sehn an sich aber weder im Anschauen noch im Angeschautwerden bestehen kann, da diese zwischen uns Beide vertheilt sind.

#### Beibe.

So find wir denn unzertrennlich verknüpft, als nothwendige Theile eines Ganzen, das uns Beide umfaßt und durch uns befteht. Nur ein Mißverftändniß kann uns Beide einander feindlich gegenüber stellen und dahin verleiten, daß Eines des Andern Dasenn bekämpft, mit welchem sein eigenes steht und fällt.

Dieses Beide umsafsende Ganze ist die Welt als Vorstellung, oder die Erscheinung. Nach deren Wegnahme bleibt nur noch das rein Metaphysische, das Ding an sich, welches wir im zweisten Buche als den Willen erkennen werden.

#### Rapitel 2.

Bur Lehre von der aufdanenden, oder Berftandes-Erkenntnif.

Bei aller transscendentalen Idealität behält die objettive Welt empirische Realität: das Obieft ift zwar nicht Dina an sich; aber es ist als empirisches Objekt real. Zwar ift der Raum nur in meinem Ropf; aber empirisch ist mein Ropf im Raum. Das Raufalitätsgeset tann zwar nimmermehr bienen. ben Idealismus zu beseitigen, indem es nämlich zwischen ben Dingen an sich und unserer Erfenntnig von ihnen eine Brude bildete und sonach der in Folge seiner Anwendung sich darstellen= den Welt absolute Realität zusicherte: allein Dies hebt keines= wegs das Raufalverhältniß der Objekte unter einander, alfo auch nicht das auf, welches zwischen dem eigenen Leibe jedes Erkennenden und den übrigen materiellen Objetten unstreitig Statt hat. Aber das Rausalitätsgesetz verbindet blog die Erscheinungen, führt hingegen nicht über fie hinaus. Wir find und bleiben mit bem= felben in der Welt der Objekte, d. h. der Erscheinungen, also eigent= lich der Borftellungen. Jedoch bleibt das Ganze einer folchen Erfahrungswelt zunächst durch die Erkenntnif eines Subiekts überhaupt, als nothwendige Boraussetzung berfelben, und fodann burch die speciellen Formen unserer Anschauung und Apprehension

bedingt, fällt also nothwendig der blogen Erscheinung anheim und hat feinen Anspruch, für die Welt der Dinge an fich felbft zu gelten. Sogar bas Subjett felbst (sofern es blog Erfennenbes ift) gehört der blogen Erscheinung an, beren erganzende anbere Sälfte es ausmacht.

Dhne Anwendung des Gesetzes ber Kausalität konnte es inzwischen nie zur Anschauung einer objektiven Welt kommen: benn diese Anschauung ift, wie ich oft auseinandergesetzt habe, wesentlich intellektual und nicht bloß fensual. Die Sinne geben bloge Empfindung, die noch lange feine Unichauung ift. Den Untheil der Sinnesempfindung an der Anschauung fonberte Loce aus, unter dem Namen der fefundaren Quali= täten, welche er mit Recht ben Dingen an fich felbst absprach. Aber Rant, Code's Methode weiter führend, fonderte überdies aus und sprach den Dingen an sich ab was der Berarbeitung jenes Stoffes (ber Sinnesempfindung) durch das Gehirn angehört, und da ergab fich, daß hierin alles Das begriffen mar, was Locke, als primare Qualitäten, ben Dingen an fich gelaffen hatte, nämlich Ausdehnung, Geftalt, Solidität u. f. m., wodurch bei Rant bas Ding an sich zu einem völlig Unbefannten = x wird. Bei Locke ist bemnach bas Ding an sich zwar ein Farblofes, Klanglofes, Geruchlofes, Geschmacklofes, ein weder Warmes noch Kaltes, weder Weiches noch Hartes, weber Glattes noch Rauhes; jedoch bleibt es ein Ausgedehntes, Geftaltetes, Unburchdringliches, Ruhendes oder Bewegtes, und Maag und Zahl Sabendes. Singegen bei Rant hat es auch diefe letteren Eigenichaften fammtlich abgelegt; weil fie nur mittelft Zeit, Raum und Rausalität möglich sind, diese aber aus unserm Intellekt (Behirn) eben jo entspringen, wie Farben, Tone, Gerüche u. f. w. aus den Nerven der Sinnesorgane. Das Ding an fich ift bei Rant ein Raumlofes, Unausgedehntes, Unförperliches geworden. Was also zur Anschauung, in der die objektive Welt dasteht, die bloken Sinne liefern, verhält sich zu Dem, mas dazu die Be= hirnfunftion liefert (Raum, Zeit, Kaufalität), wie die Maffe ber Sinnesnerven zur Maffe bes Gehirns, nach Abzug besjenigen Theiles von dieser, der überdies zum eigentlichen Denken, d. h. bem abstraften Borftellen, verwendet wird und daher den Thieren abgeht. Denn, verleihen die Nerven ber Ginnesorgane den erschinenden Objekten Farbe, Klang, Geschmack, Geruch, Temperatur u. s. w.; so verleiht das Gehirn denselben Ausbehnung, Form, Undurchdringlichkeit, Beweglichkeit u. s. w., kurz Alles, was erst mittelst Zeit, Nanm und Kausalität vorstellbar ist. Wie gering bei der Auschauung der Antheil der Sinne ist, gegen den des Intellekts, bezeugt also auch der Bergleich zwischen dem Nervenapparat zum Empfangen der Eindrücke mit dem zum Berarbeiten derselben; indem die Masse der Empfindungsnerven sämmtlicher Sinnesorgane sehr gering ist, gegen die des Gehirns, selbst noch bei den Thieren, deren Gehirn, da sie nicht eigentlich, d. h. abstrakt, denken, bloß zur Hervordringung der Anschauung dient und doch, wo diese vollkommen ist, also dei den Säugesthieren, eine bedeutende Masse hat; auch nach Abzug des kleinen Gehirns, dessen Funktion die geregelte Leitung der Beswegungen ist.

Von der Ungulänglichkeit der Sinne zur hervorbringung der objektiven Auschauung der Dinge, wie auch vom nichtempi= rischen Ursprung der Anschauung des Raumes und der Zeit, erhält man, als Bestätigung der Kantischen Wahrheiten, auf negativem Wege, eine fehr gründliche Ueberzeugung durch Thomas Reids vortreffliches Buch: Inquiry into the human mind, first edition 1764, 6th edition 1810. Dieser widerlegt die Locke'iche Lehre, daß die Anschauung ein Produkt der Sinne fei, indem er gründlich und scharssinnig darthut, daß fämmtliche Sinnesempfindungen nicht die mindeste Achnlichkeit haben mit der anschaulich erkannten Welt, besonders aber die fünf primären Qualitäten Loce's (Ausbehnung, Geftalt, Solidität, Bewegung, Rahl) durchaus von feiner Sinnesempfindung uns geliefert merben können. Er giebt sonach die Frage nach der Entstehungsart und dem Ursprung der Anschauung als völlig unlösbar auf. So liefert er, obwohl mit Ranten völlig unbekannt, gleichfam nach der regula falsi, einen gründlichen Beweis für die (eigent= lich von mir, in Folge ber Kantischen Lehre, zuerst bargelegte) Intellektualität der Anschauung und für den von Kant entbeckten apriorischen Ursprung der Grundbestandtheile derselben, also des Raumes, der Zeit und der Raufalität, aus welchen jene Locke'= ichen primären Eigenschaften allererft hervorgeben, mittelft ihrer aber leicht zu konftruiren find. Thomas Reibs Buch ift febr lehrreich und lefenswerth, gehn Mal mehr, als Alles was feit Kant Philosophisches geschrieben worden zusammengenommen. Ginen andern indireften Beweis für die felbe Lehre liefern, wiewohl auf dem Wege des Brrthums, die frangofifchen Senfualphilofophen, welche, feitdem Condillac in die Fufiftapfen lode's trat, fich abmuhen, wirklich darzuthun, daß unfer ganges Borftellen und Denten auf bloge Ginnesempfindungen guructlaufe (penser c'est sentir), welche sie, nach Locke's Vorgang, idées simples nennen, und durch beren bloges Busammentreten und Berglichenwerden die gange objektive Welt fid in unferm Ropfe aufbauen foll. Diese Herren haben wirklich des idées bien simples: es ift beluftigend zu feben, wie fie, benen sowohl die Tiefe des Deutschen, als die Redlichkeit des Englischen Philofophen abging, jenen ärmlichen Stoff ber Sinnesempfindung bin und her wenden und ihn wichtig zu machen suchen, um das fo bedeutungsvolle Phanomen der Borftellungs- und Gedanken-Welt baraus zusammenzusetzen. Aber ber von ihnen konstruirte Mensch müßte, anatomisch zu reben, ein Anencephalus, eine Tête de crapaud fenn, mit bloken Sinneswerfzeugen, ohne Gehirn. Um aus ungahligen nur ein Baar ber befferen Bersuche biefer Art beispielsweise anzuführen, nenne ich Condorcet im Anfang feines Buches: Des progrès de l'esprit humain, und Tourtual über das Sehen, im zweiten Bande der Scriptores ophthalmologici minores; edidit Justus Radius (1828).

Das Gefühl ber Unzulänglichkeit einer bloß fenfualiftischen Erklärung ber Unichanung zeigt fich gleichfalls in ber, furz vor dem Auftreten der Kantischen Philosophie ausgesprochenen Behauptung, daß wir nicht bloge, durch Sinnesempfindung erregte Borftellungen von den Dingen hätten, fondern unmittelbar Die Dinge felbst mahrnähmen, obwohl fie außer uns lagen; welches freilich unbegreiflich fei. Und dies war nicht etwan idealiftisch gemeint, fondern vom gewöhnlichen realistischen Standpunft aus gefagt. Gut und bundig brudt jene Behauptung ber berühmte Guler aus, in feinen "Briefen an eine Deutsche Brin-Bo. 2, S. 68. "Ich glaube baher, daß die Empfindungen (ber Sinne) noch etwas mehr enthalten, als die Philosophen fich einbilden. Gie find nicht bloß leere Wahrnehmungen von gemiffen im Behirn gemachten Gindrucken: fie geben der Geele

nicht bloß Ibeen von Dingen; fondern fie ftellen ihr auch wirklich Wegenstände vor, die außer ihr existiren, ob man gleich nicht begreifen fann, wie dies eigentlich zugehe." Diefe Meinung erklärt sich aus Folgendem. Obwohl, wie ich hinlanglich bewiesen habe, die Amwendung des uns a priori bewußten Raufalitätsgesetzes bie Auschauung vermittelt; so tritt bennoch, beim Sehen, der Berftandesatt, mittelft beffen wir von der Birfung gur Urfache übergeben, feineswegs ins beutliche Bewußt= fenn: baber sondert fich die Sinnesempfindung nicht von der aus ihr, als bem roben Stoff, erft vom Berftande gebildeten Borstellung. Roch weniger fann ein, überhaupt nicht Statt haben= der, Unterschied zwischen Gegenftand und Vorstellung ins Bewußt= fenn treten: fondern wir nehmen gang unmittelbar die Dinge felbst mahr, und zwar als außer uns gelegen; obwohl gewiß ift. daß das Unmittelbare nur die Empfindung fenn kann, und diese auf das Gebiet unterhalb unferer haut beschränkt ift. Dies ift barans erklärlich, daß das Außer uns eine ausschließlich räumliche Bestimmung, ber Raum felbst aber eine Form unfere Aufchauungsvermögens, b. h. eine Funktion unfere Gehirns ift: daher liegt das Außer uns, wohin wir, auf Anlag der Gefichtsempfindung, Gegenstände verseten, felbst innerhalb unfers Ropfes: benn ba ist sein ganzer Schauplat. Ungefähr wie wir im Theater Berge, Wald und Meer fehen, aber doch Alles im Hause bleibt. Hieraus wird begreiflich, daß wir die Dinge mit ber Bestimmung Außerhalb und boch ganz unmittelbar anfchauen, nicht aber eine von den Dingen, die angerhalb lägen, verschiedene Vorstellung berselben innerhalb. Denn im Raume und folglich auch außer uns find die Dinge nur fofern wir fie vorstellen: daher find diese Dinge, die wir foldermaagen unmittelbar felbst, und nicht etwan ihr bloges Abbild, anschauen. eben felbst auch nur unfere Borftellungen, und als folche nur in unserm Ropfe vorhanden. Also nicht sowohl, wie Euler fagt, schauen wir die außerhalb gelegenen Dinge unmittelbar selbst an; als vielmehr: die von uns als auferhalb gelegen an= geschauten Dinge find nur unsere Vorstellungen und deshalb ein von uns unmittelbar Wahrgenommenes. Die gange oben in Eulers Worten gegebene und richtige Bemerkung liefert alfo eine neue Beftätigung ber Rantischen transscendentalen Aefthetik und meiner barauf geftütten Theorie ber Anschauung, wie auch bes 3bealismus überhaupt. Die oben ermähnte Unmittelbarfeit und Bewuftlofigfeit, mit der wir, bei der Aufchauung, den llebergang von der Empfindung zu ihrer Urfache machen, läßt fich erläutern durch einen analogen Bergang beim abftrat= ten Borftellen, oder Denten. Beim Lesen und Soren nämlich empfangen wir bloge Borte, gehen aber von diefen fo unmittel= bar ju den durch fie bezeichneten Begriffen über, daß es ift, als ob wir unmittelbar die Begriffe empfiengen: benn wir wer= ben uns des Uebergangs zu diefen gar nicht bewußt. Daher wiffen wir bisweilen nicht, in welcher Sprache wir geftern etwas, beffen wir uns erinnern, gelefen haben. Dag ein folder Ueber= gang bennoch jedes Mal Statt hat, wird bemerklich, wenn er ein Mal ausbleibt, b. h. wenn wir, in ber Zerftreuung, ge= bankenlos lefen und dann inne werden, daß wir zwar alle Worte, aber feinen Begriff empfangen haben. Blog wenn wir bon abftraften Begriffen zu Bildern ber Phantafie übergeben, werden wir uns ber Umfetzung bewußt.

Uebrigens findet, bei der empirischen Wahrnehmung, die Bewußtlosigkeit, mit welcher der Uebergang von der Empfindung gur Urfache berfelben geschieht, eigentlich nur bei ber Anschauung im enaften Sinn, also beim Gehen Statt; hingegen geschieht er bei allen übrigen sinnlichen Wahrnehmungen mit mehr ober minber deutlichem Bewußtsehn, daher, bei der Apprehension durch Die gröberen vier Ginne feine Realität fich unmittelbar faktisch fonitatiren läft. 3m Finftern betaften wir ein Ding fo lange von allen Seiten, bis wir aus beffen verschiedenen Wirkungen auf die Bande die Urfache derfelben als bestimmte Gestalt fonftruiren konnen. Ferner, wenn etwas fich glatt aufühlt, fo befinnen wir uns bisweilen, ob wir etwan Tett ober Del an den Sanden haben: auch wohl, wenn es uns falt berührt, ob wir fehr warme Bande haben. Bei einem Ton zweifeln wir bisweilen, ob er eine blog innere, oder wirklich eine von Augen fommende Affection des Gehors war, jodann, ob er nah und schwach, ober fern und ftark erscholl, dann, aus welcher Richtung er kam, endlich, ob er die Stimme eines Menschen, eines Thieres, oder eines Inftruments war: wir forschen also, bei gegebener Wirfung, nach ber Urfache. Beim Geruch und Geschmack ift die Ungewißheit über die Art der objektiven Urfache der empfundenen Wirkung alltäglich: fo beutlich treten fie hier auseinander. Daß beim Sehen ber lebergang von ber Wirfung zur Urfache gang unbewußt geschieht, und badurch ber Schein entsteht, als ware Dieje Art der Bahrnehmung eine völlig unmittelbare, in der finn= lichen Empfindung allein, ohne Berftandesoperation, beftehende, dies hat seinen Grund theils in der hohen Bollkommenheit des Organs, theils in ber ausschließlich geradlinigen Wirkungsart des Lichts. Bermöge biefer letteren leitet der Gindruck felbst ichon auf den Ort der Ursache hin, und da das Auge alle Müancen von Licht, Schatten, Farbe und Umrif, wie auch die Data, nach welchen der Berftand die Entfernung schätt, auf das Teinste und mit Ginem Blick zu empfinden die Rahigkeit hat; fo geschicht, bei Einbrücken auf diesen Sinn, die Berftandesoperation mit einer Schnelligkeit und Sicherheit, welche fie fo wenig zum Bewußtsehn kommen läßt, wie das Buchstabiren beim Lesen; wodurch also der Schein entsteht, als ob ichon die Empfindung felbst un= mittelbar die Gegenstände gabe. Dennoch ift, gerade beim Schen, die Operation des Berstandes, bestehend im Erkennen der Ur= fache aus ber Wirkung, am bedeutendeften: vermöge ihrer wird das doppelt, mit zwei Augen, Empfundene einfach angeschaut; vermöge ihrer wird der Eindruck, welcher auf der Retina, in Folge der Kreuzung der Strahlen in der Pupille, verkehrt, das Oberfte unten, eintrifft, bei Berfolgung ber Urfache beffelben auf dem Rückwege in gleicher Richtung, wieder zurechtgestellt, ober. wie man fich ausbrückt, sehen wir die Dinge aufrecht, obgleich ihr Bild im Auge verkehrt fteht; vermöge jener Berftandesoperation endlich werden, aus fünf verschiedenen Datis, die Th. Reid fehr beutlich und ichon beschreibt, Große und Entfernung in un= mittelbarer Auschauung von uns abgeschätzt. Ich habe dies Alles. wie auch die Beweise, welche die Intellektualität der An= schauung unwiderleglich darthun, schon 1816 auseinandergesetzt in meiner Abhandlung "Ueber bas Sehn und bie Farben" (in zweiter Auflage 1854; [3. Aufl. 1870]) mit bedeutenden Bermehrungen aber in der funfgehn Jahre fpatern und verbefferten Lateinischen Bearbeitung derfelben, welche, unter dem Titel Theoria colorum physiologica eademque primaria, im britten Banbe der von Justus Radius 1830 herausgegebenen Scriptores ophthalmologici minores steht, am ausführlichsten und gründlichsten jedoch in der zweiten (und dritten) Auflage meiner Ab= handlung "Ueber ben Gat vom Grunde", §. 21. Dahin alfo verweise ich über diesen wichtigen Gegenstand, um gegenwärtige Erläuterungen nicht noch mehr anzuschwellen.

Bingegen mag eine ins Alefthetische einschlagende Bemer= fung hier ihre Stelle finden. Bermöge ber bewiesenen Intellektualität der Anschauung ist auch der Anblick schöner Gegen= ftande, 3. B. einer ichonen Aussicht, ein Gehirnphanomen. Die Reinheit und Bollfommenheit beffelben hängt baher nicht blok vom Objekt ab, sondern auch von der Beschaffenheit des Gehirns, nämlich von der Form und Größe deffelben, von der Reinheit feiner Textur und von der Belebung feiner Thatigkeit durch die Energie des Bulfes der Gehirnadern. Demnach fällt gewiß das Bild der selben Aussicht in verschiedenen Röpfen, auch bei gleicher Scharfe ihrer Augen, fo verschieden aus, wie etwan ber erfte und lette Abdruck einer ftark gebrauchten Rupferplatte. Sierauf beruht die große Berschiedenheit der Fähigkeit jum Genuffe der schönen Natur und folglich auch zum Nachbilden derfelben, d. h. jum Gervorbringen des gleichen Gehirnphänomens mittelft einer gan; anderartigen Urfache, nämlich der Farbenflecke auf einer Leinwand.

Uebrigens hat die auf der gänzlichen Intellektualität der Anschauung beruhende scheinbare Unmittelbarkeit derfelben, vermöge welcher wir, wie Euler fagt, die Dinge felbst und als außer uns gelegen apprehendiren, ein Analogon an der Art, wie wir bie Theile unfers eigenen Leibes empfinden, jumal wenn fie ichmerzen, welches, jobald wir fie empfinden, meistens der Fall ift. Bie wir nämlich mahnen, die Dinge unmittelbar dort mo fie find, mahrzunehmen, mährend es doch wirklich im Gehirn geschieht; fo glauben wir auch ben Schmerz eines Gliebes in Diesem felbst zu empfinden, mahrend dieser ebenfalls im Gehirn empfunden wird, wohin ihn der Nerv des affizirten Theiles leitet. Daher werden nur die Uffektionen folder Theile, beren Nerven jum Gehirn gehen, empfunden, nicht aber die, beren Nerven dem Bangliensnftem angehören; es fei benn, daß eine überaus ftarte Affektion berselben auf Ummegen bis ins Gehirn bringe, wo fie sich doch meistens nur als dumpfes Unbehagen und stets ohne genaue Bestimmung ihres Ortes zu erkennen giebt. Daher auch werden die Verletzungen eines Gliedes, dessen Nervenstamm durchsschnitten oder unterbunden ist, nicht empfunden. Daher endlich fühlt wer ein Glied verloren hat, doch noch bisweilen Schmerz in demselben, weil die zum Gehirn gehenden Nerven noch dasind. — Also in beiden hier verglichenen Phänomenen wird was im Gehirn vorgeht als außer demselben apprehendirt: bei der Anschauung, durch Vermittelung des Verstandes, der seine Fühlsäden in die Außenwelt streckt; bei der Empfindung der Glieder, durch Versmittelung der Nerven.

## Rapitel 3.

#### Meber bie Sinne.

Von Anderen Gesagtes zu wiederholen ift nicht ber Zweck meiner Schriften: baher gebe ich hier nur einzelne, eigene Bestrachtungen über die Sinne.

Die Sinne sind blog die Ausläufe des Gehirns, durch welche es von außen den Stoff empfängt (in Geftalt der Empfindung), den es zur anschaulichen Borftellung verarbeitet. Diejenigen Empfindungen, welche hauptfächlich zur objektiven Auffassung der Außenwelt dienen follten, mußten an sich felbst weder angenchm noch unangenehm febn; dies besagt eigentlich, daß fie ben Willen gang unberührt laffen mußten. Außerdem nämlich wurde die Empfindung felbst unsere Aufmerksamkeit fesseln und wir bei ber Wirkung fteben bleiben, ftatt, wie hier bezweckt war, sogleich zur Urfach überzugehen: so nämlich bringt es ber entschiedene Borrang mit fich, den, für unsere Beachtung, ber Wille überall vor der bloßen Borstellung hat, als welcher wir uns erft dann zuwenden, wann jener schweigt. Demgemäß find Farben und Tone an fich felbst und so lange ihr Eindruck bas normale Maag nicht überschreitet, weder schmerzliche, noch angenehme Empfindungen; fondern treten mit derjenigen Gleich= gultigkeit auf, die fie jum Stoff rein objektiver Anschauungen eignet. Dies ift nämlich so weit ber Fall, als es an einem Leibe, der an fich felbst durch und durch Wille ift, überhaupt möglich fenn konnte, und ift eben in diefer Sinficht bewunderungswerth. Physiologisch beruht es darauf, daß in den Organen der edleren Sinne, also bes Gesichts und Gehors, diejenigen Rerven. welche den specifischen äußern Gindruck aufzunehmen haben, gar feiner Empfindung von Schmerz fähig find, sondern feine andere Empfindung, als die ihnen specifisch eigenthümliche, ber blogen Wahrnehmung dienende, kennen. Demnach ift die Retina, wie auch der optische Nerv, gegen jede Berletzung unempfindlich, und eben fo ift es ber Gehörnerb: in beiben Organen wird Schmerz nur in den übrigen Theilen derselben, den Umgebungen des ihnen eigenthümlichen Sinnesnerven, empfunden, nie in diefem felbit: beim Auge hauptsächlich in der conjunctiva; beim Ohr im meatus auditorius. Sogar mit bem Gehirn verhält es fich eben jo, indem daffelbe, wenn unmittelbar felbft, alfo von oben, an= geschnitten, feine Empfindung davon hat. Also nur vermöge Diefer ihnen eigenen Gleichgültigkeit in Bezug auf den Willen werden die Empfindungen des Auges geschickt, dem Berftande die fo mannigfaltigen und fo fein nügneirten Data zu liefern, aus benen er, mittelft Unwendung des Raufalitätsgesetzes und auf Grundlage ber reinen Anschauungen Raum und Zeit, die wunbervolle objektive Welt in unserm Kopfe aufbaut. Gben jene Wirkungslofigfeit der Farbenempfindungen auf den Willen befähigt fie, wann ihre Energie durch Transparenz erhöht ift, wie beim Abendroth, gefärbten Fenftern u. dgl., uns fehr leicht in ben Buftand der rein objektiven, willenslosen Unschauung zu versetzen, welche, wie ich im dritten Buche nachgewiesen habe, einen Sauptbeftandtheil bes afthetischen Gindrucks ausmacht. Gben Dieje Gleichgültigkeit in Bezug auf den Willen eignet die Laute, den Stoff ber Bezeichnung für die endlose Mannigfaltigkeit ber Begriffe ber Bernunft abzugeben.

Indem der äußere Sinn, d. h. die Empfänglichkeit für äußere Eindrücke als reine Data für den Berstand, sich in fünf Sinne spaltete, richteten diese sich nach den vier Elementen, d. h. den vier Aggregationszuständen, nebst dem der Imponderabilität. So ist der Sinn für das Feste (Erde) das Getast, für das Flüssige (Wasser) der Geschmack, für das Dampfförmige, d. h. Bersslücktigte (Dunst, Duft) der Geruch, für das permanent Elastis

sche (Luft) das Gehör, für das Imponderabile (Feuer, Licht) das Weficht. Das zweite Imponderabile, Warme, ift eigentlich tein Gegenstand der Sinne, sondern des Gemeingefühle, wirkt baber auch ftets birekt auf ben Willen, als angenehm ober unangenehm. Aus dieser Rlassifikation ergiebt sich auch die relative Dianität der Sinne. Das Geficht hat den erften Rang, fofern feine Sphare die am weitesten reichende, und feine Empfänglich= feit die feinste ist; was darauf beruht, daß fein Unregendes ein Imponderabile, d. h. ein faum noch Körperliches, ein guasi Beistiges, ift. Den zweiten Rang hat das Gehör, entsprechend ber Luft. Inzwischen bleibt das Getaft ein gründlicher und vielseitiger Gelehrter. Denn mahrend die anderen Sinne uns jeder nur eine gang einseitige Beziehung des Objekts, wie feinen Rlang, ober fein Berhältniß jum Licht, angeben, liefert bas, mit bem Gemeingefühl und der Mustelfraft fest verwachsene Getaft dem Berftande die Data zugleich für die Form, Größe, Barte, Glatte, Textur, Festigkeit, Temperatur und Schwere der Körper, und bies Alles mit ber geringften Möglichkeit bes Scheines und ber Täuschung, benen alle anderen Sinne weit mehr unterliegen. Die beiden niedrigsten Sinne, Geruch und Geschmack, find ichon nicht mehr frei von einer unmittelbaren Erregung des Willens b. h. sie werden stets angenehm oder unangenehm affizirt, sind daher mehr subjektiv als objektiv.

Die Wahrnehmungen des Gehörs sind ausschließlich in der Zeit: daher das ganze Wesen der Musik im Zeitmaaß besteht, als worauf sowohl die Qualität oder Höhe der Töne, mittelst der Vibrationen, als die Quantität oder Dauer derselben, mittelst des Taktes, beruht. Die Wahrnehmungen des Gesichts hingegen sind zunächst und vorwaltend im Raume; sekundär, mittelst ihrer Dauer, aber auch in der Zeit.

Das Gesicht ist der Sinn des Berstandes, welcher ansschaut, das Gehör der Sinn der Bernunft, welche denkt und vernimmt. Worte werden durch sichtbare Zeichen nur unvollkommen vertreten: daher zweisle ich, daß ein Taubstummer, der lesen kann, aber vom Laute der Worte keine Vorstellung hat, in seimem Denken mit den bloß sichtbaren Begriffszeichen so behende operirt, wie wir mit den wirklichen, d. h. hörbaren Worten. Wenn er nicht lesen kann, ist er bekanntlich fast dem unvernünfs

tigen Thiere gleich; mahrend ber Blindgeborene, von Anfang an, ein gang vernünftiges Befen ift.

Das Gesicht ift ein aftiver, bas Gehör ein paffiver Ginn. Daher wirfen Tone ftorend und feindlich auf unfern Beift ein, und zwar um jo mehr, je thätiger und entwickelter diefer ift: fie gerreifen alle Gedanken, gerrütten momentan bie Denkfraft. Singegen giebt es feine analoge Störung burch bas Muge, feine unmittelbare Cinwirfung des Gefehenen, als folden, auf die denkende Thätigkeit (denn natürlich ift hier nicht die Rede von bem Ginflug ber erblickten Gegenftande auf ben Willen); fondern die bunteste Mannigfaltigkeit von Dingen, vor unseren Augen. läßt ein gang ungehindertes, ruhiges Denken gu. Demzufolge lebt der denkende Geift mit dem Auge in ewigem Frieden, mit bem Dhr in ewigem Krieg. Diefer Gegensatz ber beiden Sinne bewährt sich auch darin, daß Taubstumme, wenn durch Galvanismus hergestellt, beim erften Jon, ben fie horen, vor Schrecken todtenblag werden (Gilberts "Annalen der Physif", Bb. 10. 3. 382), operirte Blinde bagegen bas erfte Licht mit Entguden erbliden, und nur ungern die Binde fich über die Augen legen laffen. Alles Angeführte ift aber daraus erklärlich, bak bas Boren vermöge einer mechanischen Erschütterung des Gehornervens vor sich geht, die sich fogleich bis ins Gehirn fortpflanzt, mährend hingegen das Gehn eine wirkliche Aftion der Retina ift, welche burch bas Licht und feine Modifikationen bloft erreat und hervorgerufen wird: wie ich dies in meiner physiologischen Farbentheorie ausführlich gezeigt habe. Im Widerftreit hingegen freht biefer ganze Gegenfat mit ber jett überall fo unverschämt aufgetischten folorirten Aether-Trommelichlag-Theoric, welche die Lichtempfindung des Auges zu einer mechanischen Erichütterung, wie die des Gehors junächft wirklich ift, erniedrigen will, mahrend nichts heterogener sonn kann, als die stille, sanfte Wirfung bes Lichts und die Allarmtrommel bes Gehörs. Gegen wir hiemit noch den besondern Umstand in Berbindung, daß wir, obwohl mit zwei Ohren, deren Empfindlichfeit oft fehr verschieden ift, hörend, boch nie einen Ton doppelt vernehmen, wie wir mit zwei Augen oft doppelt fehen; fo werden wir zu der Bermuthung geführt, daß die Empfindung des Hörens nicht im Labyrinth, oder ber Schnede entfteht, fondern erft ba, mo, tief im Gehien,

beide Gehörnerven zusammentreffen, wodurch der Gindruck einfach wird: dies aber ist da, wo der pons Varolii die medulla oblongata umfaßt, alfo an ber abfolut letalen Stelle, burch beren Berletzung jedes Thier augenblicklich getödtet wird, und von wo der Gehörnerv nur einen furzen Berlauf hat zum Labhrinth, bem Site der afuftischen Erschütterung. Gben diefer fein Urfprung, an jener gefährlichen Stelle, von welcher auch alle Gliederbewegung ausgeht, ift Urfache, daß man bei einem plötlichen Rnall aufammenfährt; welches bei einer plöglichen Erleuchtung, 3. B. einem Blit, feineswege Statt findet. Der Sehnerv bingegen tritt viel weiter nach vorn aus seinen thalamis (wenn auch vielleicht fein erster Ursprung hinter diesen liegt) hervor, ift in jeinem Forigang überall von den vorderen Gehirn-lobis bedeckt, wiewohl stets von ihnen gesondert, bis er, ganz aus dem Gehirn binausgelangt, fich in die Reting ausbreitet, auf welcher nun allererst die Empfindung, auf Anlaß des Lichtreizes, entsteht und dafelbst wirklich ihren Sit hat; wie dieses meine Abhandlung über bas Sehn und die Farben beweift. Aus jenem Ursprung des Gehörnervens erklärt sich denn auch die große Störung, welche die Denkfraft durch Tone erleidet, wegen welcher denkende Ropfe und überhaupt Leute von vielem Geift, ohne Ausnahme, durchaus fein Geräusch vertragen können. Denn es ftort den beständigen Strom ihrer Gedanken, unterbricht und lähmt ihr Denken, eben weil die Erschütterung des Gehörnervens sich so tief ins Gehirn fortpflanzt, beffen ganze Maffe baher die burch ben Gehörnerven erregten Schwingungen bröhnend mit empfindet, und weil das Gehirn folcher Leute viel leichter beweglich ift, als das der ge= wöhnlichen Röpfe. Auf ber felben großen Beweglichfeit und Leitungsfraft ihres Gehirns beruht es gerade, daß bei ihnen jeder Gedanke alle ihm analogen, oder verwandten, fo leicht hervorruft, wodurch eben ihnen die Aehnlichkeiten, Analogien und Beziehungen der Dinge überhaupt, fo schnell und leicht in den Ginn fommen, daß ber selbe Aulag, den Millionen gewöhnlicher Köpfe vor ihnen gehabt, fie auf ben Gedanken, auf die Entdedung bringt, welche nicht gemacht zu haben die Anderen, weil sie wohl nach=, aber nicht vor=denken können, sich nachher verwundern: fo ichien die Conne auf alle Säulen; aber nur Memnons Säule flang. Demgemäß waren Kant, Goethe, Jean Paul höchft empfindlich gegen jedes Geräusch, wie ihre Biographen bezeugen\*). Goethe faufte, in feinen letten Jahren, ein in Berfall gerathenes Saus, neben bem feinigen, blog bamit er nicht ben Berm bei deffen Ausbefferung anguhören hatte. Bergebens alfo mar er, schon in feiner Jugend, der Trommel nachgegangen, um fich gegen Geränsch abzuhärten. Es ift nicht Cache ber Gewohnheit. Dagegen ift die wahrhaft ftoische Gleichgültigkeit gewöhnlicher Köpfe gegen das Geräusch bewunderungswürdig: sie stört kein Borm in ihrem Denken, ober beim Lefen, Schreiben u. bal., mahrend der vorzügliche Kopf dadurch völlig unfähig gemacht wird. Aber eben Das, was fie jo unempfindlich macht gegen Lerm jeder Urt, macht fie auch unempfindlich gegen bas Echone in ben bildenden, und das tief Gedachte oder fein Ausgedrückte in den redenden Künsten, furz, gegen Alles, was nicht ihr verfönliches Intereffe angeht. Auf die paralyfirende Wirfung, welche hingegen das Geräusch auf die Geistreichen ausübt, findet folgende Bemer= fing Lichtenbergs Anwendung: "Es ift alle Mal ein gutes Zeichen, wenn Künfiler von Aleinigkeiten gehindert werden können, ihre Kunft gehörig ausznüben. F .... ftecte feine Finger in Berenmehl, wenn er Rlavier fvielen wollte. - - Den mittelmäßigen Ropf hindern folche Sachen nicht: - - - er führt gleichsam ein grobes Sieb." (Bermischte Schriften, Bb. 1, 3. 398.) 3ch hege längst wirklich die Meinung, daß die Quantität Lerm, die Jeder unbeschwert vertragen fann, in ungefehrtem Berhältniß zu feinen Beiftesträften fteht, und baher ale bas ungefähre Maag berselben betrachtet werden fann. Wenn ich baher auf bem Sofe eines Saufes die Sunde stundenlang unbeschwichtigt bellen höre; jo weiß ich schon, was ich von den Beistesfräften der Bewohner zu halten habe. Wer habituell die Stubenthuren, ftatt jie mit der Band gu ichließen, zuwirft, oder es in feinem Saufe gestattet, ift nicht blog ein ungezogener, sondern auch ein rober und bornirter Mensch. Daß im Englischen sensible auch "ver-

<sup>\*)</sup> Lichtenberg sagt in seinen "Nachrichten und Bemerkungen von und über sich selbst" (Bermischte Schriften, Göttingen 1800, Bb. I, pag. 43): "Ich bin außerordentsich empfindlich gegen alles Geröse, allein es verliert ganz seinen widrigen Eindruck, sobald es mit einem vernünftigen Zweck verbunden ift."

ftändig" bebeuter, beruht demnach auf einer richtigen und feinen Beobachtung. Gang civilifirt werben wir erst fehn, wann auch Die Ohren nicht mehr vogelfrei febn werden und nicht mehr Jedem bas Recht zustehen wird, bas Bewußtsehn jedes benkenden Wefens, auf taufend Schritte in die Runde, gu burchschneiben mittelft Pfeifen, Deulen, Brullen, Bammern, Beitschenklatichen, Bellenlaffen u. bal. Die Sphariten hielten die lermenden Sandwerke außerhalb ber Stadt gebaunt: Die ehrwürdige Gefte ber Shakers in Nordamerifa buldet fein unnöthiges Geräufch in ihren Dörfern: von den Herrnhutern wird das Gleiche berichtet. — Ein Mehreres über diesen Wegenstand findet man im dreifigften Rapitel bes zweiten Banbes ber Parerga.

Hus der dargelegten paffiven Ratur des Gehörs erklärt fich and die jo eindringende, jo unmittelbare, jo unfehlbare Wirtung der Musik auf den Geift, nebst der ihr bisweilen folgenden, in einer besondern Erhabenheit der Stimmung bestehenden Nachwirkung. Die in fombinirten, rationalen Zahlenverhältniffen erfolgenden Schwingungen der Tone versetzen nämlich die Gehirnfibern felbst in gleiche Schwingungen. Hingegen wird aus der dem Boren gang entgegengesetten aktiven Ratur des Sehns begreiflich, warum es kein Analogon der Musik für das Auge geben fann und das Farbenklavier ein lächerlicher Miffgriff war. Gben auch wegen der aktiven Natur des Gesichtssinnes ist er bei den verfolgenden Thieren, also den Raubthieren, ausgezeichnet scharf, wie umgekehrt der paffive Ginn, bas Behör, bei den verfolgten, den fliehenden, furchtsamen Thieren; damit ce von felbst ihnen den herbeieilenden, oder herauschleichenden Berfolger zeitig verrathe.

Wie wir im Gesicht ben Sinn bes Verstandes, im Gehör ben der Vernunft erkannt haben, fo könnte man den Geruch den Sinn des Gedächtniffes nennen; weil er unmittelbarer, als iraend etwas Anderes, den fpecififchen Gindruck eines Borganges, ober einer Umgebung, felbft aus ber fernften Bergangenheit, uns aurückruft.

## Rapitel 4.

## Bon der Erkenntuiß a priori.

Aus der Thatsache, daß wir die Gesetze der Berhältnisse im Raume, ohne hiezu der Ersahrung zu bedürsen, aus uns selbst augeben und bestimmen können, folgerte Platon (Meno, p. 353. Bip.), daß alles Lernen bloß ein Erinnern sei; Kant hingegen, daß der Raum subjektiv bedingt und bloß eine Form des Erstenntnisvermögens sei. Wie hoch steht in dieser Hinsicht Kant über Platon!

Cogito, ergo sum ist ein analytisches Urtheil: Barmenides hat es sogar für ein identisches gehalten: to yap auto voelv est. าร หลุม รมหลุม (nam intelligere et esse idem est. Clem. Alex. Strom. VI, 2, §. 23). Als ein foldes aber, oder auch nur als analytisches, fann es feine besondere Beisheit enthalten; wie auch nicht, wenn man, noch gründlicher, cs, als einen Schluß, aus dem Oberfat non-entis nulla sunt praedicata ableiten wollte. Gigentlich aber hat Kartefins bamit die große Bahrheit ausbrücken wollen, daß nur dem Selbstbewußtsehn, also bem Subjektiven, unmittelbare Gewißheit zufommt; dem Objektiven, also allem Andern, hingegen, als dem durch jenes erft Bermittelten, bloß mittelbare; daher diefes, weil aus zweiter Band, als problematisch ju betrachten ift. Sierauf beruht der Werth des fo berühmten Sanes. 218 feinen Gegenfat tonnen wir, im Sinne der Rantiiden Philosophie, aufstellen: cogito, ergo est, - d. h. wie ich gewiffe Berhältniffe (die mathematischen) an ben Dingen bente, genau so muffen fie in aller irgend möglichen Erfahrung ftets ausfallen. - dies war ein wichtiges, tiefes und spätes Apperçu, welches im Gewande des Problems von der Möglichkeit finthetischer Urtheile a priori auftrat und wirklich den Bea zu tiefer Erfenntnig eröffnet hat. Dies Problem ift die Barole ber Rantischen Philosophie, wie der erstere Cat die der Kartefischen, und zeigt, et olwe eig ola.

Sehr passend stellt Kant seine Untersuchungen über Zeit und Raum an die Spitze aller anderen. Denn dem spekulativen Geiste drängen sich vor allen diese Fragen auf: was ist die Zeit? was ift dies Wesen, das aus lauter Bewegung besteht, ohne etwas,

das sich bewegt? — und was der Raum? dieses allgegenwärtige Nichts, aus welchem kein Ding herauskann, ohne aufzuhören

Eiwas zu sehn? —

Daß Zeit und Raum bem Subjekt anhängen, die Art und Weise sind, wie der Proces objektiver Apperception im Gehirn vollzogen wird, hat schon einen genügenden Beweis an der gänzelichen Unmöglichkeit Zeit und Raum hinwegzudenken, während man Alles, was in ihnen sich darstellt, sehr leicht hinwegdenkt. Die Hand kann alles sahren lassen; nur sich selbst nicht. Indessen will ich die von Kant gegebenen näheren Beweise jener Wahrheit hier durch einige Beispiele und Ausführungen erläuztern, nicht zur Widerlegung alberner Einwendungen, sondern zum Gebrauch Derer, die fünftig Kants Lehren vorzutragen haben werden.

"Gin rechtwinklichter gleichseitiger Triangel" enthält keinen logischen Widerspruch: denn die Prädikate heben einzeln keines= wegs das Subjett auf, noch find fie mit einander unvereinbar. Erst bei der Konstruktion ihres Gegenstandes in der reinen Inschauung tritt ihre Unvereinbarkeit an ihm hervor. Wollte man diese eben deshalb für einen Widerspruch halten; so wäre auch jede physische und erst nach Jahrhunderten entdeckte Unmöglichkeit ein folder: 3. B. die Zusammensetzung eines Metalles aus seinen Bestandtheilen, ober ein Sängethier mit mehr, ober weniger als fieben Halswirbeln\*), oder Hörner und obere Schneidegahne am felben Thier. Allein bloß die logische Ummöglichkeit ift ein Widerspruch, nicht aber die physische, und eben so wenig die mathematische. Gleichseitig und rechtwinklicht widersprechen einander nicht (im Quadrat find sie beisammen), noch widerspricht jedes von ihnen dem Dreieck. Daher fann die Unvereinbarkeit obiger Begriffe nie durch bloges Denken erkannt werden, fondern ergiebt sich erst aus der Auschauung, welche nun aber eine folche ift, zu der ce feiner Erfahrung, teines realen Gegenstandes bedarf, eine bloß mentale. Auch gehört hieher ber Gats des Jordanus Brunus, der wohl auch beim Ariftoteles gu finden

<sup>\*)</sup> Daß das breizehige Faulthier beren nenn hätte, soll als Irrthum erkannt worden seyn: jedoch sührt Owen, Ostéologie comp., p. 405, es noch an.

fenn wird: "ein unendlich großer Körper ift nothwendig unbeweglich", - ale welcher weber auf Erfahrung, noch auf bem Gat des Widerspruchs beruhen fann; da er von Dingen redet, die in feiner Erfahrung vorkommen fonnen, und die Begriffe "unendlich groß" und "beweglich" einander nicht widersprechen; fondern blog die reine Unschauung ergiebt, daß die Bewegung einen Raum außerhalb des Körpers erfordert, feine unendliche Größe aber feinen übrig läßt. — Wollte man nun gegen das erstere mathematische Beispiel einwenden: es fame nur barauf an, wie voll= ständig der Begriff fei, den der Urtheilende vom Triangel habe: wenn es ein gang vollständiger marc, fo enthielte er auch die Unmöglichkeit, daß ein Triangel rechtwinklicht und boch gleich= feitig fei; fo ift die Untwort: angenommen, fein Begriff vom Dreieck sei nicht so vollständig; so kann er, ohne Hinzuziehung der Erfahrung, durch die bloke Konstruftion beffelben in feiner Phantafie ihn erweitern und fich von der Unmöglichkeit jener Begriffsverbindung für alle Ewigfeit überzeugen: eben diefer Proceg aber ift ein synthetisches Urtheil a priori, d. h. ein solches, durch welches wir, ohne alle Erfahrung und doch mit Gultigfeit für alle Erfahrung unsere Begriffe bilden und vervollständigen. - Denn überhaupt, ob ein gegebenes Urtheil analytisch oder synthetisch sei, wird, im einzelnen Fall, erft bestimmt werden fonnen, je nachdem im Ropfe des Urtheilenden der Begriff des Subjetts mehr oder weniger Bollständigkeit hat: ber Begriff "Rage" enthält im Ropfe Cuviers hundert Mal mehr, als in dem feines Bedienten: daber Die felben Urtheile darüber für Diefen sonthetisch, für Jenen bloß analytisch sehn werden. Nimmt man aber die Begriffe obiektiv, und will nun entscheiden, ob ein gegebenes Urtheil analytisch, ober innthetisch sei; so verwandle man bas Prabitat beffelben in fein fontradiftorisches Gegentheil und lege dieses, ohne Ropula, bem Subjett bei: giebt nun dies eine Contradictio in adjecto; fo mar das Urtheil analytisch, außerdem aber synthetisch.

Daß die Arithmetif auf der reinen Anschauung der Zeit beruht, ist nicht so augenfällig, wie daß die Geometrie auf der des Raums basirt sei\*). Man kann es aber auf folgende Art

<sup>\*)</sup> Dies entschuldigt jeboch nicht einen Professor ber Philosophie, welcher. auf Kants Stuhle sitzend, fich also vernehmen läßt: "Dag bie Mathematit

beweifen. Alles Bahlen befteht im wiederholten Ceten ber Ginbeit: blog um stete zu wiffen, wie oft wir schon die Ginheit gejetzt haben, markiren wir sie jedes Mal mit einem andern Wort: Dies find die Zahlworte. Run ift Wiederholung nur möglich burch Succejjion: Dieje aber, aljo bas Nacheinander, beruht unmittelbar auf der Auschauung der Zeit, ift ein nur mittelft diefer verftändlicher Begriff: also ift auch bas Bahlen nur mittelft ber Zeit möglich. - Diefes Beruhen alles Zählens auf der Zeit verräth fich auch baburch, daß in allen Sprachen die Multiplifation burch "Mat" bezeichnet wird, also durch einen Zeitbegriff: sexies, Exxus, six fois, six times. Nun aber ist das einfache Zählen fcon ein Multipliciren mit Gins, weshalb auch in Peftalozzi's Vehranftalt die Linder ftets fo multipliciren mußten: "2 Mal 2 ift 4 Mal Gins." - Auch Aristoteles hat schon die enge Berwandtschaft der Zahl mit der Zeit erkannt und dargelegt im vierzehnten Rapitel des vierten Buches der Phyfik. Die Zeit ift ihm "die Zahl der Bewegung" (6 χρονος αρισμος εστι κινησεως). Dieffinnig wirft er die Frage auf, ob die Zeit fenn konnte, wenn Die Scele nicht ware, und verneint fie. - Benn die Arithmetik nicht diese reine Anschanung der Zeit zur Grundlage hätte, fo

als jolde bie Arithmetik und Geometrie enthält, ift richtig; unrichtig jeboch bie Arithmetif als bie Biffenschaft ber Zeit zu faffen, in ter That aus feinem andern Grunde, als um ber Geometrie, als ber Wiffenschaft bes Raumes, einen Benbanten (sie) zu geben." (Rojenfrang, im "Deutschen Mufeum", 1857, 14. Mai, Nr. 20.) Dies find die Früchte ber Begelei: ift burch beren finnlosen Gallimathias ber Ropf ein Mal gründlich verborben: fo geht ernsthafte Rantische Philosophie nicht mehr hinein; und von bem Meifter bat man bie Dreiftigfeit ererbt, in ben Tag binein gu reben über Dinge, bie man nicht versteht: fo kommt man endlich babin, bie Grundlebren eines großen Beiftes ohne Umftanbe im peremtorifch entscheibenben Tone ju verurtheilen, ale waren es eben Begel'iche Narrenspoffen. Bir bürfen es aber nicht hingeben laffen, bag bie fleinen Leutchen ba unten bie Gpur ber großen Denker auszutreten fich bemuben. Gie thaten baber beffer, fid an Rant nicht zu reiben, sonbern fich bamit zu begnügen, ihrem Bublito über Gott, Die Scele, Die thatfachliche Freiheit bes Willens und mas fonft babin einichlägt, nabere Ausfunft zu ertheilen und fobann in ihrer finftern hinterboutique, bem philosophischen Sournal, fich ein Privatvergnugen gu machen: ba fonnen fie ungenirt thun und treiben mas fie wollen, fein Menich fieht bin.

wäre sie keine Wissenschaft a priori, mithin ihre Sätze nicht von unfehlbarer Gewißheit.

Obwohl die Zeit, wie der Naum, die Erfenntnissorm des Subjekts ist; so stellt sie sich gleichwohl, eben wie auch der Naum, als von demselben unabhängig und völlig objektiv vorshanden dar. Wider unsern Willen, oder ohne unser Wissen, eilt oder zögert sie: man frägt nach der Uhr, man forscht nach der Zeit, als nach einem ganz Objektiven. Und was ist dieses Obsektive? Nicht das Fortschreiten der Gestirne, oder der Uhren, als welche bloß dienen, den Lauf der Zeit selbst daran zu messen: sondern es ist etwas von allen Dingen Verschiedenes, doch aber wie diese, von unserm Wollen und Wissen Unabhängiges. Es existirt nur in den Köpfen der erkennenden Wesen; aber die Gleichmäßigkeit seines Ganges und seine Unabhängigkeit vom Willen giebt ihm die Verechtigung der Objektivität.

Die Zeit ist zunächst die Form des innern Sinnes. Das folgende Buch anticipirend, bemerke ich, daß der alleinige Gegenstand des innern Sinnes der eigene Wille des Erkennenden ist. Die Zeit ist daher die Form, mittelst welcher dem ursprünglich und an sich selbst erkenntnissosen individuellen Willen die Selbst erkenntniss möglich wird. In ihr nämlich erscheint sein an sich einfaches und identisches Wesen auseinandergezogen zu einem Lebenslauf. Aber eben wegen jener ursprünglichen Sinfachheit und Identität des sich so Darstellenden bleibt sein Charakter stets genau derselbe; weshalb auch der Lebenslauf selbst durchweg denselben Grundton beibehält, ja, die mannigfaltigen Borgänge und Seenen desselben sich im Grunde doch nur wie Variationen zu einem und demselben Thema verhalten. —

Die Apriorität des Kausalitätsgesetzes ist von den Engländern und Franzosen theils noch gar nicht eingesehen, theils nicht recht begriffen: daher Einige von ihnen die früheren Versuche, für dasselbe einen empirischen Ursprung zu sinden, fortsetzen. Maine de Biran setzt diesen in die Erfahrung, daß dem Willensakt als Ursache die Bewegung des Leibes als Wirfung folge. Über diese Thatsache selbst ist falsch. Keineswegs erkennen wir den eigentlichen unmittelbaren Willensakt als ein von der Akusalität verknüpst; sondern Beide gind Eins und

untheilbar. Zwischen ihnen ift feine Succession: fie find zugleich. Sie find Gins und bas Gelbe, auf doppette Beije mahrgenommen: was nämlich ber innern Wahrnehmung (bem Selbsibemußt= fenn) fich ale wirklicher Willensatt fund giebt, das Celbe ftellt fich in ber äußern Anschauung, in welcher ber Leib ob= jetriv dafteht, fofort ale Aftion beffelben bar. Dag phyfiologifch die Aftion des Rerven der des Mustels vorhergeht, fommt hier nicht in Betracht; da es nicht ins Gelbftbewußtschn fällt, und hier nicht die Rede ift vom Berhältniß zwischen Mustel und Merv, fondern von dem zwischen Willensaft und Leibesaftion. Diejes nun giebt fich nicht als Rausalitätsverhaltniß fund. Benn diese beiden sich uns als Urfach und Wirfung darstellten; fo würde ihre Berbindung uns nicht fo unbegreiflich fenn, wie es wirklich der Fall ist: benn was wir ans seiner Ursache ver= ftehen, das verftehen wir fo weit es überhaupt für uns ein Berftandniß der Dinge giebt. Hingegen ift die Bewegung unferer Glieder vermöge bloger Willensafte zwar ein fo alltägliches Bunder, daß wir es nicht mehr bemerken: richten wir aber ein Mal die Aufmerksamkeit darauf, so tritt das Unbegreifliche der Sache uns fehr lebhaft ins Bewuftsehn; eben weil wir hier etwas vor uns haben, was wir nicht als Wirkung feiner Ur= fache verstehen. Rimmermehr also könnte diefe Wahrnehmung uns auf die Borftellung der Raufalität führen, als welche darin gar nicht vorkommt. Maine de Biran felbst erkennt die vollige Gleichzeitigkeit des Willensakts und der Bewegung an. (Nouvelles considérations des rapports du physique au moral, p. 377, 78.) — In England hat schon Th. Reid (On the first principles of contingent truths. Ess. IV, c. 5) and= gesprochen, daß die Erkenntniß des Rausalitätsverhältniffes in der Beichaffenheit unfers Erkenntnigvermögens felbst ihren Grund habe. In neuester Zeit lehrt Th. Brown in feinem höchft weitschweifig abgefaßten Buch: Inquiry into the relation of cause and effect, 4th edit., 1835, ziemlich bas Selbe, nämlich baß jene Erkenninig aus einer uns angeborenen, intuitiven und inftinktiven Ueberzeugung entspringe: er ift alfo im Befentlichen auf bem rechten Wege. Unverzeihlich jedoch ift die fraffe Igno= rang, vermöge welcher, in diefem 476 Seiten ftarfen Buche, ba= von 130 der Biderlegung Sume's gewidmet find, Kants, ber

ichon vor fiebzig Sahren bie Gache ine Reine gebracht hat, gar feine Erwähnung geichieht. Bare bas Lateinische bie ausschließ= liche Sprache ber Wiffenschaft geblieben; jo murbe beraleichen nicht vorkommen. Trot ber im Gangen richtigen Auseinander= jegung Browns hat in England eine Modififation jener von Maine De Biran aufgestellten Behre vom empirifden Urfprung ber Grunderfenntnig bes Raufalverhältniffes bennoch Gingang gefunden; da fie nicht ohne einige Scheinbarkeit ift. Es ift Diefe, bağ wir das Gefet der Raufalität abstrahirten aus der empirisch mahrgenommenen Ginwirfung unfere eigenen Leibes auf andere Rorper. Schon Sume hatte fie widerlegt. 3ch aber habe bie Unftatthaftigfeit berfelben in meiner Schrift "leber ben Willen in der Natur" (S. 75 der zweiten Auflage, S. 82 der dritten Auflage) bargethan, baraus bag, bamit wir sowohl unsern eigenen, als bie anderen Körper objettiv in ränmlicher Unschauung wahrnehmen. die Erfenntnig der Raufalität, weil fie Bedingung folcher Unschamma ift, bereits dasehn muß. Birklich liegt eben in der Mothwendigkeit eines von der, empirisch allein gegebenen, Ginnesempfindung zur Urfache derfelben zu machenden leberganges, damit es zur Anschauung ber Augenwelt fomme, der einzige achte Beweisgrund bavon, daß das Gefet der Raufalität vor aller Erfahrung uns bewußt ift. Daher habe ich diefen Beweis dem Kantischen substituirt, beffen Unrichtigkeit ich bargethan hatte. Die ausführlichfte und gründlichfte Darfiellung des gangen hier nur berührten, wichtigen Gegenstandes, alfo ber Apriorität des Raufalitätsgesetzes und ber Intelleftualität der empirifchen Unichanung, findet man in meiner Abhandlung über den Sat vom Grunde, S. 21, wohin ich verweise, um nicht alles dort Gefagte hier zu wiederholen. Dafelbft habe ich den mad,= tigen Unterschied nachgewiesen zwischen ber blogen Sinnesempfindung und ber Unichauung einer objeftiven Welt, und habe bie weite Aluft, die zwischen beiden liegt, aufgedecht: über biefe führt allein das Gejet der Raufalität, welches aber gut feiner Unwenbung bie beiden anderen ihm verwandten Formen, Raum und Beit, voraussett. Allererft mittelft biefer brei im Berein fommt ce zur objektiven Vorstellung. Ob nun die Empfindung, von welcher ausgehend wir zur Wahrnehmung gelangen, entsteht burch den Biderstand, den die Eraftungerung unserer Minsteln

erleidet, oder ob fie burch Lichteindruck auf die Retina, oder Schalleindruck auf ben Gehörnerven u. f. f. entsteht, ift im Wesentlichen einerlei: immer bleibt die Empfindung ein bloges Datum für ben Berftand, welcher allein fähig ift, fie als Wirkung einer von ihr verschiedenen Urfache aufzufaffen, die er nunnicht als ein Aengerliches anschaut, d. h. in die ebenfalls vor aller Erfahrung bem Intellett einwohnende Form, Raum verfett, als ein biefen Ginnehmendes und Ansfüllendes. Ohne Dieje intelleftnelle Operation, zu welcher die Formen fertig in und liegen muffen, konnte nimmermehr aus einer blogen Em= pfindung innerhalb unferer Sant die Anschanung einer objef= tiven Außenwelt entstehen. Wie fann man fich nur benten, daß das bloge, bei einer gewollten Bewegung, Gich = gehindert= fühlen, welches übrigens auch bei Lähmungen Statt hat, bagu hinreichte? Hiezu fommt noch, daß, damit ich auf äußere Dinge zu wirken versuche, diese nothwendig vorher auf mich gewirkt haben muffen, als Motive: Diefes aber fett fcon die Apprehenfion der Außenwelt voraus. Rach der in Rede stehenden Theorie mußte (wie ich am oben angeführten Ort bereits bemerkt habe) ein ohne Urme und Beine geborener Mensch gar nicht zur Vorstellung der Kansalität und folglich auch nicht zur Wahrnehmung der Augenwelt gelangen können. Dag nun aber dem nicht fo ift, belegt eine in Frorieps Notizen, 1838, Juli, Nr. 133, mitgetheilte Thatfache, nämlich der ausführliche und von einer Abbildung begleitete Bericht über eine Githin, Eva Lauf, bamals 14 Jahr alt, gang ohne Urme und Beine geboren, welcher mit folgenden Worten schließt: "Mach den Aussagen der Mutter hat fie sich geistig eben so schnell entwickelt, wie ihre Geschwifter: namentlich ift fie eben fo bald zu einem richtigen Urtheil über Große und Entfernung fichtbarer Gegenftande gelangt, ohne fich boch der Hände bedienen zu fonnen. - Dorpat den 1. Marg 1838. Dr. A. Sued."

Auch Hume's Lehre, der Begriff der Kansalität entstehe bloß aus der Gewohnheit zwei Zustände konstant auf einander solgen zu sehen, findet eine faktische Widerlegung an der ältesten aller Successionen, nämlich der von Tag und Nacht, welche noch Niemand für Ursach und Wirkung von einander gehalten hat. Und eben diese Succession widerlegt auch Kants salsche Be-

hauptung, daß die objeftive Realität einer Succeffion allererft erkannt würde, indem man beide Succedentia in dem Berhättniß von Urfach und Wirfung zu einander auffaßte. Bon biefer Lehre Rants ift fogar das Umgefehrte mahr: nämlich, welcher von zwei verfnüpften Buftanden Urfach und welcher Wirkung fei, erfennen wir, empirisch, allein an ihrer Succeffion. feits wieder ift die absurde Behauptung mancher Philosophie Brofefforen unferer Tage, daß Urfach und Wirkung zugleich feien, baraus ju miberlegen, bag in Fallen, mo die Succeffion, wegen ihrer großen Schnelligkeit, gar nicht wahrgenommen werden kann, wir sie dennoch, und mit ihr das Berftreichen einer gewiffen Zeit, a priori sicher voraussetzen: fo 3. B. wiffen wir, daß zwischen dem Abdrücken ber Flinte und dem Berausfahren der Augel eine gemiffe Zeit verstreichen muß, obwohl wir fie nicht wahrnehmen, und daß dieselbe wiederum vertheilt fehn muß unter mehrere in ftreng bestimmter Succession eintretende Zuftande, nämlich bas Abdrücken, bas Funtenschlagen, bas Bünden, bas Fortpflanzen des Teuers, die Explosion und den Austritt der Rugel. Wahrgenommen hat diese Succession ber Zustände noch fein Menich: aber weil wir miffen, welcher ben andern bewirkt, jo wiffen wir eben baburch auch, welcher bem andern in ber Zeit vorhergehen muß, folglich auch, daß mährend des Verlaufs ber gangen Reihe eine gemiffe Zeit verftreicht, obwohl fie fo furg ift, daß fie unserer empirischen Wahrnehmung entgeht: denn Nicmand wird behaupten, daß das Berausfliegen der Rugel mit dem Abdrücken wirklich gleichzeitig sei. Allso ist uns nicht bloß das Gefet ber Raufalität, fondern auch beffen Beziehung auf bie Beit, und die Nothwendigkeit der Succession von Urfach und Wirfung a priori befannt. Wenn wir miffen, welcher von zweien Zuständen Urfach und welcher Wirkung ift; fo wiffen wir auch, welcher bem andern in ber Zeit vorhergeht: ift, im Gegentheil, uns jenes nicht befannt, wohl aber ihr Rausalverhältniß überhaupt; jo suchen wir die Succession empirisch auszumachen und bestimmen danach, welcher von beiden die Urfach und welcher die Wirkung fei. - Die Falschheit der Behauptung, daß Urfach und Wirkung gleichzeitig wären, ergiebt zudem sich auch aus folgender Betrachtung. Gine ununterbrochene Rette von Urfachen und Wirkungen füllt die gesammte Zeit. (Denn ware fie unterbrochen, fo ftande die Welt ftille, oder ce mußte, um fie wieder in Bewegung zu feten, eine Wirkung ohne Urfache eintreten.) Bare nun jede Wirfung mit ihrer Urfache zugleich, fo würde jede Wirkung in die Zeit ihrer Urfache hinaufgerückt und eine noch fo vielgliederige Rette von Urfachen und Wirkungen würde gar feine Zeit, viel weniger eine endlose, ausfüllen; fon= tern alle zusammen wären in Ginem Angenblick. Alfo schrumpft, unter der Annahme Ursache und Wirkung seien gleichzeitig, ber Weltlauf zur Cache eines Angenblicks zufammen. Diefer Beweis ift bem analog, daß jedes Blatt Papier eine Dicke haben muß, weil fonft das gange Buch feine hatte. Angugeben, wann die Urfache aufhört und die Wirkung aufängt, ift in faft allen Rällen fdwer und oft unmöglich. Denn die Beranderungen id. h. die Succession ber Zustände) find ein Kontinuum, wie die Beit, welche fie füllen, also auch, wie diese, ins Unendliche theil= bar. Aber ihre Reihenfolge ift so nothwendig bestimmt und unverfennbar, wie die der Zeitmomente felbst: und jede von ihnen beift in Beziehung auf die ihr vorhergegangene "Wirkung", auf die ihr nachfolgende "Urfach".

Bede Beränderung in der materiellen Welt fann nur eintreten, fofern eine andere ihr unmittelbar por= hergegangen ift: dies ift der wahre und gange Inhalt bes Gesetses der Rausalität. Allein fein Begriff ift in der Philoso= phie mehr gemigbraucht worden, als der der Urfache, mittelft des jo beliebten Kunftgriffs oder Mifgriffs, ihn, durch das Denfen in abstracto, zu weit zu fassen, zu allgemein zu nehmen. Ceit der Scholaftit, ja eigentlich seit Platon und Aristoteles, ift die Philosophie großentheils ein fortgesetzter Migbranch all= gemeiner Begriffe. Golde find z. B. Substanz, Grund. Ilrjache, bas Gute, die Bollfommenheit, Nothwendigkeit, und gar viele andere. Gine Meigung der Köpfe zum Operiren mit folden abstraften und zu weit gefaßten Begriffen hat fich fast zu allen Reiten gezeigt: fie mag gulett auf einer gewiffen Trägheit bes Intelleftes beruhen, dem es zu beschwerlich ift, bas Denken ftets burch die Unschauung zu fontroliren. Solche zu weite Begriffe werden dann allmälig faft wie algebraifche Zeichen gebraucht und wie diese hin und her geworfen, wodurch das Philosophiren qu einem blogen Kombiniren, qu einer Art Rechnerei aufartet. welche (wie alles Rechnen) nur niedrige Fähigkeiten beschäftigt und erfordert. Ja, zulett entsteht hieraus ein bloger Wortfram: von einem folden liefert uns bas ichenflichfte Beifpiel die fopfverderbende Hegelei, als in welcher er bis jum baaren Unfinn getrieben wird. Aber auch ichon die Scholaftik ift oft in Wortfram ausgeartet. Sa, fogar die Topi des Ariftoteles, - gang allgemein gefaßte, fehr abstrafte Grundfate, die man, zum pro oder contra disputiren, auf die verschiedenartigsten Gegenstände anwenden und überall ins Feld stellen konnte, haben schon ihren Ursprung in jenem Migbrauch allgemeiner Begriffe. Bon bem Berfahren ber Scholaftifer mit folden Abstraktis findet man ungahlige Beispiele in ihren Schriften, vorzüglich im Thomas Aquinas. Auf ber von ben Scholaftikern gebrochenen Bahn ift aber eigentlich die Philosophie fortgegangen, bis auf Locke und Kant, welche endlich fich auf den Urfprung der Begriffe befannen. Sa, wir treffen Ranten felbit, in feinen früheren Jahren, noch auf jenem Wege an, in feinem "Beweisgrund bes Dajenns Gottes" (S. 191 des erften Bandes der Rofenkrangi= fchen Ausgabe), wo die Begriffe Gubftang, Grund, Realität in folder Art gebraucht werden, wie fic es nimmermehr founten, wenn man auf den Urfprung und den durch diesen bestimmten mahren Gehalt jener Begriffe zurudgegangen mare: denn da hätte man gefunden, als Ursprung und Wehalt von Substang allein die Materie, von Grund (wenn von Dingen der realen Welt die Rede ist) allein Ursache, d. h. die frühere Beränderung, welche die fpatere herbeiführt, u. f. w. Freilich hatte das hier nicht zum beabsichtigten Resultat geführt. Aber überall, wie hier, entstanden aus folden zu weit gefaßten Begriffen, unter welche fich baber mehr fubsumiren ließ, als ihr wahrer Inhalt geftattet haben wurde, faliche Gate und aus diefen faliche Spfteme. Auch Spinoza's ganze Demonstrirmethobe beruht auf folchen ununtersuchten und zu weit gefaßten Begriffen. Bier nun liegt bas eminente Berbienft Locke's, ber, um allem jenem bogmatischen Unwesen entgegenzuwirken, auf Untersuchung des Uriprungs der Begriffe drang, wodurch er auf das Unich auliche und bie Erfahrung zurückführte. In gleichem Sinn, boch mehr es auf Physik, als auf Metaphhik absehend, hatte vor ihm Bato gewirft. Kant verfolgte die von Yode

gebrochene Bahn, in höherm Ginne und viel weiter; wie bereits oben erwähnt. Den Männern des blogen Scheines hingegen, denen es gelang, die Aufmerksamkeit des Publikums von Rant auf fich zu lenken, maren die Locke'fchen und Rantischen Refultate beschwerlich. Allein in foldem Fall verstehen fie fo gut Die Todten, wie die Lebenden zu ignoriren. Gie verließen alfo, ohne Umstände, den von jenen Weisen endlich gefundenen allein richtigen Weg, philosophirten in den Tag hinein, mit allerlei aufgerafften Begriffen, unbefümmert um ihren Urfprung und Gehalt, fo daß zulett die Hegelsche Afterweisheit darauf hinauslief, daß die Begriffe gar feinen Urfprung hatten, vielmehr felbft ber Urfprung ber Dinge wären. - Ingwischen hat Kant barin gefehlt, daß er über der reinen Anschauung zu sehr die empirische vernachläffigte, wovon ich in meiner Kritik feiner Philosophie ausführlich geredet habe. Bei mir ift durchaus die Unschauung bie Quelle aller Erkenntnift. Das Berfängliche und Infibiofe ber Abstratta früh erkennend, wies ich schon 1813, in meiner Abhandlung über den Satz vom Grunde, die Berichiedenheit der Berhältniffe nach, die unter diefem Begriffe gedacht werden. 2011= gemeine Begriffe follen zwar der Stoff fenn, in welchen die Philosophie ihre Erkenntniß absetzt und niederlegt; jedoch nicht die Quelle, aus der sie solche schöpft: der terminus ad quem, nicht a quo. Gie ist nicht, wie Rant sie befinirt, eine Wiffenschaft aus Begriffen, sondern in Begriffen. - Auch ber Begriff ber Raufalität alfo, von dem wir hier reden, ift von ben Philosophen, zum Vortheil ihrer dogmatischen Absichten, ftets viel gu weit gefagt worden, wodurch hineinkam, was gar nicht barin liegt: baraus entstanden Gate wie: "Alles mas ift hat feine Urfache", - "die Wirfung fann nicht mehr enthalten, als die Ursache, also nichts, das nicht auch in dieser wäre", - "causa est nobilior suo effectu" - und viele andere eben fo unbefugte. Ein ausführliches und besonders lukulentes Beispiel giebt folgende Bernünftelei des faden Schwätzers Profins, in feiner Institutio theologica, §. 76. Hay to and axionto γιγνομένον αιτιας, αμεταβλητον έχει την ύπαρξιν παν δε το απο χινουμενής, μεταβλήτην ει γαρ αχινήτον εστι πάντη το ποιουν, ου δια κινησεως, αλλ' αυτώ τω ειναι παραγει το δευτερον αφ' έαυτου. (Quidquid ab immobili causa manat, immu-

tabilem habet essentiam [substantiam]. Quidquid vero a mobili causa manat, essentiam habet mutabilem. Si enim illud, quod aliquid facit, est prorsus immobile, non per motum, sed per ipsum Esse producit ipsum secundum ex se ipso.) Schon recht! aber zeige mir ein Mal eine unbewegte Urfache: fie ift eben unmöglich. Allein die Abstraktion hat hier, wie in fo vielen Fällen, alle Bestimmungen weggebacht, bis auf die eine, welche man eben brauchen will, ohne Rücksicht darauf, daß diefe ohne jene nicht existiren kann. — Der allein richtige Ausdruck für das Gefet der Raufalität ift biefer: jede Beränderung hat ihre Urfache in einer andern, ihr unmittelbar vorher= gangigen. Wenn etwas geschieht, b. h. ein neuer Zuftand eintritt, d. h. etwas sich verändert; so muß gleich vorher etwas Underes fich verändert haben; vor diefem wieder etwas Underes, und so aufwärts ins Unendliche: benn eine erfte Urfache ift so unmöglich zu benten, wie ein Anfang ber Zeit, ober eine Granze des Raums. Mehr, als das Angegebene, bejagt das Gefetz der Raufalität nicht: alfo treten feine Unsprüche erft bei Berande= rungen ein. Go lange fich nichts verändert, ift nach feiner Urfache zu fragen: benn es giebt keinen Grund a priori, vom Dafenn vorhandener Dinge, b. h. Zustände der Materie, auf deren vorheriges Nichtbasehn und von diesem auf ihr Entstehen, also auf eine Beränderung, ju schließen. Daher berechtigt das blofe Dafenn eines Dinges nicht, zu schließen, daß es eine Urfache habe. Gründe a posteriori, d. h. aus früherer Erfahrung geschöpft, kann es jedoch geben, zu der Boraussetzung, daß der porliegende Zustand nicht von je her bagewesen, sondern erst in Folge eines andern, alfo durch eine Beränderung, entstanden fei, von welcher dann die Urfache zu fuchen ift, und von diefer eben fo: hier find wir alsbann in dem endlosen Regreffus beariffen, zu welchem die Unwendung des Gefetes der Kaufalität allemal führt. Dben murde gefagt: "Dinge, b. h. Buftande der Materie"; denn nur auf Zustände bezieht sich die Ber= änderung und bie Raufalität. Dieje Buftande find es, welche man unter Form, im weitern Sinn, versteht: und nur die Formen wechseln; die Materie beharrt. Also ift auch nur die Form bem Gefetz der Raufalität unterworfen. Aber auch die Form macht bas Ding aus, b. h. begründet die Berichiedenheit ber

Dinge; mahrend die Materie als in allen gleichartig gedacht werden muß. Daher fagten die Scholaftiker: forma dat esse rei; genauer würde dieser Sat lauten: forma dat rei essentiam, materia existentiam. Daher eben betrifft die Frage nach ber Urfache eines Dinges ftets nur beffen Form, b. h. Zuftand, Beschaffenheit, nicht aber beffen Materie, und auch jene nur, fofern man Gründe hat, angunehmen, daß fie nicht von jeher gewesen, sondern burch eine Beranderung entstanden fei. Die Verbindung der Form mit der Materie, oder der Essentia mit der Existentia, giebt das Konkrete, welches stets ein Einzelnes ift, also bas Ding: und die Formen find es, deren Berbinbung mit ber Materie, b. h. beren Eintritt an Diefer, mittelft einer Beränderung, bem Befete ber Raufalität unterliegt. Durch die zu weite Fassung des Begriffes in abstracto also schlich sich ber Migbrauch ein, daß man die Raufalität auf bas Ding schlechthin, also auf fein ganzes Wefen und Dafenn, mithin auch auf die Materie ausdehnte, und nun am Ende sich berechtigt hielt, fogar nach einer Urfache ber Welt zu fragen. Hieraus entstand der kosmologische Beweis. Dieser geht eigentlich davon aus, daß er, ohne alle Berechtigung, vom Dasenn der Welt auf ihr Nichtsehn schließt, welches nämlich dem Dasehn vorhergegangen wäre: zu seinem Endpunkt aber hat er die fürchter= liche Inkonsequenz, daß er eben das Gesetz der Raufalität, von welchem allein er alle Beweiskraft entlehnt, geradezu aufhebt, inbem er bei einer ersten Urfache stehen bleibt und nicht weiter will, also gleichsam mit einem Batermord endigt; wie die Bienen die Drohnen tödten, nachdem diese ihre Dienste geleiftet haben. Auf einen verschämten und baher verlarvten fosmologischen Beweis läuft all das Gerede vom Absolutum gurud, welches, im Un= gesicht ber Kritik ber reinen Bernunft, feit sechzig Jahren in Deutschland für Philosophie gilt. Was bedeutet nämlich bas Abfolutum? - Etwas bas nun einmal ift, und bavon man (bei Strafe) nicht weiter fragen barf, woher und warum es ift. Ein Rabinetstück für Philosophie = Professoren! - Beim ehrlich dargelegten fosmologischen Beweis nun aber wird überdies, burch Unnahme einer erften Urfache, mithin eines erften Anfangs in einer schlechterdings anfangslosen Zeit, biefer Anfang burch bie Frage: warum nicht früher? immer höher hinaufgerückt und fo

hoch, daß man nie von ihm zur Gegenwart herabgelangt, fondern ftete fich mundern muß, daß diese nicht schon por Millionen Jahren gewesen. Ueberhaupt also findet das Gesetz der Rausalität auf alle Dinge in der Welt Anwendung, jedoch nicht auf die Welt felbft: benn ce ift ber Welt immanent, nicht transscendent: mit ihr ift es gefett und mit ihr aufgehoben. Dies liegt gulett baran, daß es zur bloßen Form unseres Berftandes gehört und, mit fammt der objektiven Welt, die deshalb bloge Erscheinung ift, durch ihn bedingt ift. Also auf alle Dinge in der Welt, versteht sich ihrer Form nach, auf den Wechsel diefer Formen, alfo auf ihre Beranderungen, findet bas Gefet der Raufalität volle Anwendung und leidet keine Ausnahme: es gilt vom Thun bes Menfchen, wie vom Stofe bes Steines; jeboch, wie gefagt, immer nur in Bezug auf Vorgange, auf Veranderungen. Wenn wir aber vom Ursprung deffelben im Berstande abstrabiren und es rein objektiv auffassen wollen; so beruht es im tiefften Grunde barauf, daß jedes Wirfende vermöge feiner urfprünglichen und daher emigen, d. h. zeitlosen Eraft wirkt, daher feine jetige Wirkung ichon unendlich früher, nämlich vor jeder benkbaren Zeit, eingetreten fein mußte, wenn nicht die zeitliche Bedingung bagu gefehlt hätte: diefe ift der Unlag, d. h. die Urfach, vermöge welcher allein die Wirkung erft jett, jett aber nothwendig eintritt: fie ertheilt ihr ihre Stelle in ber Zeit.

Allein in Folge ber oben erörterten, zu weiten Fassung bes Begriffes Ursache, im abstrakten Denken, hat man mit demselben auch den Begriff der Kraft verwechselt: diese, von der Ursache völlig verschieden, ist jedoch Das, was jeder Ursache ihre Kausalität, d. h. die Möglichkeit zu wirken, ertheilt; wie ich dies im zweiten Buche des ersten Bandes, sodann im "Willen in der Natur", endlich auch in der zweiten Aussage der Abhandlung "Ueber den Satz vom Grunde", §. 20, S. 44 (3. Ausl. S. 45), aussührlich und gründlich dargethan habe. Am plumpesten findet man diese Verwechselung im oben erwähnten Buche von Maine de Viran, worüber das Nähere am zuletzt angesührten Orte: jedoch ist sie auch außerdem häusig, z. B. wenn nach der Ursache irgend einer ursprünglichen Kraft, z. B. der Schwerkraft, gefragt wird. Nennt doch Kant selbst süber den einzig möglichen Besweißgrund, Bd. I, S. 211 und 215 der Rosenkanzischen Auss

gabe) bie Naturfräfte "wirfende Urfachen" und fagt: "bie Schwere ift eine Urfache". Es ift jedoch unmöglich, mit feinem Denken im Rlaren zu febn, fo lange barin Eraft und Urfache nicht als völlig verschieden deutlich erkannt werden. Bur Ber= wechselung derselben führt aber sehr leicht der Gebrauch abstrafter Begriffe, wenn die Betrachtung ihres Urfprungs bei Geite gefett wird. Man verläßt die auf der Form des Berftandes bernhende, ftets aufchauliche Erkenntnig ber Ursachen und Wirkungen, um fich an das Abstraktum Urfache zu halten: bloß dadurch ift der Begriff ber Rausalität, bei aller seiner Ginfachheit, so fehr häufig falich gefaßt worden. Daher finden wir felbst beim Aristoteles (Metaph., IV, 2) die Ursachen in vier Rlaffen getheilt, welche grundfalsch, ja wirklich roh aufgegriffen sind. Man vergleiche damit meine Eintheilung der Ursachen, wie ich sie in meiner Abhandlung über das Sehn und die Farben, Rap. 1, zuerst aufgestellt, in §. 6 unferes erften Bandes (erfte Auflage, S. 29) furz berührt, ausführlich aber in der Preisschrift "Ueber die Freiheit des Willens", S. 30-33 dargelegt habe. - Von der Rette der Raufalität, welche vorwärts und rudwärts endlos ift, bleiben in der Natur zwei Wesen unberührt: die Materie und die Naturfräfte. Die beiden nämlich find die Bedingungen der Rausalität, mahrend alles Andere durch diese bedingt ift. Denn das Eine (die Materie) ist Das, an welchem die Zustände und ihre Beränderungen eintreten; das Andere (die Naturfräfte) Das. vermöge beffen allein fie überhaupt eintreten können. Siebei aber sei man eingedent, daß im zweiten Buche und später, auch gründlicher, im "Willen in der Natur", die Naturfräfte als identisch mit dem Willen in uns nachgewiesen werden, die Materie aber sich als die bloke Sichtbarkeit des Willens ergiebt; fo daß auch fie gulett, in gewiffem Sinne, als identisch mit dem Willen betrachtet werben fann.

Andererseits bleibt nicht minder wahr und richtig, was §. 4 bes ersten Bandes, und noch besser in der zweiten Auflage der Abhandlung "Ueber den Satz vom Grunde", am Schluß des §. 21, S. 77 (3. Aufl. S. 82), auseinandergesetzt ist, daß nämlich die Materie die objektiv aufgesaßte Kausalität selbst sei, indem ihr gauzes Besen im Birken überhaupt besteht, sie selbst also die Wirksamkeit (everysea Wirklichkeit) der Dinge überhaupt ist,

gleichfam bas Abftraktum alles ihres verschiedenartigen Birkens. Da bemnach das Wesen, Essentia, der Materie im Wirken überhaupt besteht, die Wirklichkeit, Existentia, der Dinge aber eben in ihrer Materialität, die also wieder mit dem Wirken überhaupt Eins ift; fo läßt fich von ber Materie behaupten, daß bei ihr Existentia und Essentia zusammenfallen und Gins seien: benn fie hat keine andern Attribute als bas Dafenn felbft überhaupt und abgesehen von aller näheren Bestimmung beffelben. Hingegen ift jede empirisch gegebene Materie, also der Stoff (ben unfere heutigen unwiffenden Materialiften mit ber Materie verwechseln) fcon in die Bulle der Formen eingegangen und manifestirt sich allein burch beren Qualitäten und Accidenzien: weil in der Erfahrung jedes Wirken gang bestimmter und befonberer Art ift, nie ein bloß allgemeines. Daher eben ift die reine Materie ein Gegenstand des Denkens allein, nicht der Unschauung; welches ben Plotinos (Enneas II, lib. 4, c. 8 u. 9) und ben Jordanus Brunus (Della causa, dial. 4) ju bem paradoren Ausspruch gebracht hat, daß die Materie keine Ausdehnung, als welche von der Form ungertrennlich fei, habe und daher unkörperlich fei; hatte doch ichon Ariftoteles gelehrt, daß sie kein Körper sei, wiewohl körperlich: σωμα μεν ουκ αν ειη, σωματική δε (Stob. Ecl., lib. I. c. 12, §. 5). Wirflid benfen wir unter reiner Materie bas bloge Wirken in abstracto, gang abgesehen von der Art diefes Wirkens, also bie reine Raufalität felbft: und als folche ift fie nicht Begen= ftand, fondern Bedingung ber Erfahrung, eben wie Raum und Zeit. Dies ift ber Grund, warum auf ber hier beigegebenen Tafel unserer reinen Grunderkenntniffe a priori die Materie die Stelle der Raufalität hat einnehmen fonnen, und neber Beit und Raum, ale bas britte rein Formelle und baher unferm Intelleft Unhängende figurirt.

Diese Tasel nämlich enthält sämmtliche in unserer anschauensben Erkenntniß a priori wurzelnden Grundwahrheiten, ausgesprochen als oberste, von einander unabhängige Grundsätze; nicht aber ist hier das Specielle aufgestellt, was den Inhalt der Arithmetik und Geometrie ausmacht, noch Dasjenige, was sich erst durch die Verknüpfung und Anwendung jener formellen Erstenntnisse ergiebt, als welches eben den Gegenstand der von Kant

bargelegten "Metaphpfifchen Anfangsgrunde der Naturwiffenschaft" ausmacht, zu welchen diefe Tafel gewiffermaagen die Propäbeutif und Ginleitung bilbet, fid, alfo unmittelbar baran fchließt. 3ch habe bei diefer Safel gunadit den fehr merkwürdigen Paral= lelis mus unferer, bas Grundgeruft aller Erfahrung bildenden, Erfenntnisse a priori im Auge gehabt, besonders aber auch dies, daß, wie ich S. 4 bes erften Bandes auseinandergesett habe, bie Materie (wie eben auch die Raufalität) als eine Bereinigung, wenn man will, Berfchmelzung des Ranmes mit der Zeit zu betrachten ift. In llebereinstimmung hiemit finden wir dies: was die Geometrie für die reine Anschauung des Raumes, die Arithmetit für die der Zeit ift, das ift Rante Phoronomie für die reine Anschauung beider im Berein, denn die Materie allererft ift das Bewegliche im Raum. Der mathematische Bunkt läßt fich nämlich nicht ein Mal als beweglich benten; wie schon Uriftoteles dargethan hat: Phys., VI, 10. Diefer Philosoph felbst hat auch ichon das erfte Beispiel einer folden Wiffenschaft geliefert, indem er im fünften und fechsten Buche feiner Phyfit, die Gesetze der Ruhe und Bewegung a priori bestimmt.

Nun kann man diese Tafel nach Belieben betrachten ent= weder als eine Zusammenftellung der ewigen Grundgesetze der Welt, mithin als die Basis einer Ontologie; oder aber als ein Kapitel aus der Physiologie des Gehirnes; je nachdem man den realistischen, oder den idealistischen Gesichtspunkt faßt: wiewohl ber zweite in letter Inftang Recht behält. Hierüber haben wir zwar uns schon im ersten Kapitel verständigt: doch will ich es noch speciell durch ein Beispiel erläutern. Das Buch des Uri= stoteles de Xenophane etc. hebt an mit diesen gewichtigen Worten des Xenophanes: Αίδιον ειναι φησιν, ει τι εστιν, ειπερ μη ενδεχεται γενεσθαι μηδεν εκ μηδενος (Aeternum esse, inquit, quicquid est, siquidem fieri non potest, ut ex nihilo quippiam existat). Sier urtheilt also Renophanes über ben Ursprung der Dinge, seiner Möglichkeit nach, über welchen er feine Erfahrung haben fann, nicht ein Mal eine analoge: auch beruft er sich auf feine; sondern er urtheilt apodiftisch, mithin a priori. Wie fann er Dieses, wenn er von außen und fremd hineinschaut in eine rein objektiv, d. h. unabhängig von feinem Erfennen, vorhandene Belt? Wie fann Er, ein vorübereilendes

# Praedicabilia a priori

ber Beit.

- 1) Es giebt nur eine Zeit, und alle verichiebenen Zeiten find Theile derfelben.
- 2) Verschiedene Zeiten sind nicht zugleich. sondern nach einander.
- 3) Die Zeit läßt sich nicht wegbenken, jedoch Alles aus ihr.
- 4) Die Zeit hat drei Abschnitte: Bergangenheit, Gegenwart und Zufunft, welche zwei Rich- Breite und Länge. tungen mit einem Indifferenzpunkt bilden.

5) Die Zeit ist ins Unendliche theilbar.

- d. h. kein Theil derfelben ift vom andern ver nuum: d. h. kein Theil deffelben ift vom andern nuum: d. h. fie besteht nicht aus ursprünglich verschieden, noch durch etwas, das nicht Zeit ware, verschieden, noch durch etwas, das nicht Raum ichiedenartigen (Somoiomerien), noch ursprünglich getrennt.
- 7) Die Zeit hat keinen Anfang noch Ende, sondern aller Anfang und Ende ift in ihr.

8) Vermöge ber Zeit zählen wir.

9) Der Rhythmus ist allein in der Zeit.

- 10) Wir erkennen die Gesetze der Zeit a priori.
- 11) Die Zeit ist a priori, wiewohl nur unter dem Bilde einer Linie, anschaubar.

12) Die Zeit hat keinen Bestand, sondern

veracht sobald sie da ist.

- 13) Die Zeit ist rastlos.
- 14) Alles was in der Zeit ift hat eine Dauer.
- 15) Die Zeit hat feine Dauer, sondern alle Dauer ift in ihr, und ift das Beharren des Blei- alle Bewegung ift in ihm, und ift der Ortwech- Zeit und das Bewegliche im Raum: durch ben benden, im Gegensat ihres raftlosen Laufes.
  - 16) Alle Bewegung ift nur in ber Zeit möglich. 16) Alle Bewegung ift nur im Raum möglich. 16) Alle Bewegung ift nur ber Materie möglich. Schopenhauer, Die Belt. II.

bes Raumes.

- 1) Es giebt nur einen Raum, und alle verschiedenen Räume find Theile deffelben.
- 2) Verschiedene Räume sind nicht nach einan= der, sondern zugleich.
- 5) Der Raum läßt fich nicht wegdenken, jedoch Alles aus ihm.
- 4) Der Raum hat drei Dimenfionen: Höhe.

5) Der Raum ist ins Unendliche theilbar.

- 6) Die Zeit ist homogen und ein Continuum: 6) Der Raum ift homogen und ein Contiwäre, getrennt.
  - 7) Der Raum hat keine Gränzen, sondern alle Gränzen find in ihm.
    - 8) Vermöge des Raumes meffen wir.
    - 9) Die Symmetrie ist allein im Raume.
  - 10) Wir erkennen die Gesetze des Raumes a priori.

11) Der Raum ist a priori unmittelbar an-

- besteht allezeit.
  - 13) Der Raum ift unbeweglich.

14) Alles was im Raum ist hat einen Ort.

15) Der Raum hat keine Bewegung, sondern fel des Beweglichen, im Gegenfatz feiner un- Bergleich des Ruhenden mit dem Bewegten meffen erschütterlichen Rube.

ber Materie.

1) Es giebt nur eine Materie, und alle verschiedenen Stoffe find verschiedene Zuftande derfelben: als folche heift fie Substanz.

2) Verschiedenartige Materien (Stoffe) sind es nicht burch die Substang, sondern durch die

Accidenzien.

3) Vernichtung der Materie läßt sich nicht denken, jedoch die aller ihrer Formen und Qualitäten.

4) Die Materie eriftirt, d. i. wirkt, nach allen Dimensionen des Raumes und durch die ganze Länge der Zeit, wodurch sie beide vereinigt und dadurch erfüllt: hierin besteht ihr Wesen: sie ist also durch und durch Kausalität.

5) Die Materie ist ins Unendliche theilbar.

6) Die Materie ist homogen und ein Contigetrennten Theilen (Atome); ist also nicht zusam= mengesetzt aus Theilen, die wesentlich durch etwas, das nicht Materie wäre, getrennt wären.

7) Die Materie hat keinen Ursprung noch Untergang, fondern alles Entstehen und Bergehen

ist an ihr.

8) Vermöge der Materie mägen wir.

9) Das Aeguilibrium ist allein in der Materie.

10) Wir erkennen die Gesetze der Substanz aller Accidenzien a priori.

11) Die Materie wird a priori bloß gedacht.

12) Der Raum fann nie vergeben, sondern 12) Die Accidenzien wechseln, die Substanz beharrt.

> 13) Die Materie ift gleichgültig gegen Ruhe und Bewegung, b. h. zu feinem von beiden ursprünglich geneigt.

14) Alles Materielle hat eine Wirksamkeit.

15) Die Materie ist das Beharrende in der wir die Dauer.

## ber Beit.

- im umgefehrten Berhältnif ber Zeit.
- Uhr die Zeit.
- ist überall, d. h. im gangen Raum, zugleich.
- 20) In der Zeit für sich allein mare Alles gleich. nach einander.
- zien möglich.
- 22) Jeder Theil ber Zeit enthält alle Theile der Materie.
- duationis.
  - 24) Das Jett ift ohne Dauer.
- 108.
- in der Zeit. Siehe meine Abhandlung über vom Grunde des Senns im Raum.) ben Sat vom Grunde.)
  - 27) Die Zeit macht die Arithmetik möglich.
  - 28) Das Einfache der Arithmetik ist die Einheit.

#### des Raumes.

- 17) Die Geschwindigkeit ift, bei gleichem Raum, 17) Die Geschwindigkeit ift, bei gleicher Zeit, in geradem Berhältniß des Raumes.
- 18) Megbar ist die Zeit nicht birekte, durch 18) Megbar ist der Raum direkte durch sich 18) Megbar, d. h. ihrer Quantität nach befich felbst, sondern nur indirette, burch die Be- felbst, und indirette durch die Bewegung, als ftimmbar, ift die Materie als folche (die Maffe) wegung, als welche im Raum und Beit zugleich welche in Beit und Raum zugleich ift: daher 3. B. nur indireft, nämlich allein burch bie Größe ift: jo mist die Bewegung der Sonne und der eine Stunde Weges, und die Entfernung der Fir ber Bewegung, welche fie empfängt und giebt, sterne ausgedrückt durch fo viel Jahre Lauf des indem fie fortgestoßen, oder angezogen wird. Lichts.
  - 19) Die Zeit ift allgegenwärtig: jedes Zeittheil 19) Der Raum ift ewig: jeder Theil beffelben ift allezeit.
    - 20) Im Raum für sich allein wäre Alles zu=
    - stanz möglich.
    - 22) Rein Theil des Raumes enthält mit dem andern die felbe Materie.
  - 23) Die Zeit ift bas Principium indivi- 23) Der Raum ift bas Principium individuationis.
    - 24) Der Punkt ist ohne Ausdehnung.
  - 25) Die Zeit an fich ift leer und bestimmungs- 25) Der Raum an fich ift leer und bestimmungslos.
- 26) Jeder Augenblick ist bedingt burch den 26) Durch die Lage jeder Gränze im Raum vorhergegangenen, und ift nur sofern dieser auf- gegen irgend eine andere ift auch ihre Lage gegen nur eintreten vermöge einer andern, ihr vorher= gehört hat zu fenn. (Sat vom Grunde des Senns jede mögliche durchaus ftreng bestimmt. - (Sat gegangenen: daher ift eine erfte Beranderung und

#### ber Materie.

17) Die Größe der Bewegung ift, bei gleicher Geschwindigkeit, im geraden geometrischen Verhältniß der Materie (Maffe).

19) Die Materie ist absolut: d. h. sie kann nicht entstehen noch vergeben, ihr Quantum also weder vermehrt noch vermindert werden.

20), 21) Die Materie vereint die bestandlose Flucht der Zeit mit der starren Unbeweglichkeit des Raumes: daher ist sie die beharrende Gub= ftang der wechselnden Accidenzien. Diesen Wechsel 21) Die Zeit macht den Wechsel ber Acciden- | 21) Der Raum macht bas Beharren der Sub- bestimmt, für jeden Ort zu jeder Zeit, Die Raufalitat, welche eben dadurch Zeit und Raum verbin= bet und das ganze Wesen der Materie ausmacht.

> 22) Denn die Materie ist sowohl beharrend. als undurchdringlich.

23) Die Individuen sind materiell.

24) Das Atom ift ohne Realität.

25) Die Materie an sich ist ohne Form und Qualität, desgleichen träge, d. h. gegen Ruhe oder Bewegung gleichgültig, also bestimmungslos.

26) Jede Beränderung an der Materie kann also auch ein erster Zuftand der Materie so un= denkbar, wie ein Anfang der Zeit oder eine Gränze des Raums. — (Sat vom Grunde des Werdens.)

27) Der Raum macht die Geometrie möglich. 27) Die Materie, als das Bewegliche im Raum,

macht die Phoronomie möglich.

28) Das Einfache der Beometrie ift der Bunkt. 28) Das Einfache der Phoronomie ift das Atom.

Ephemer, dem nur ein flüchtiger Blick in eine solche Welt gestattet ift, über sie, über die Möglichkeit ihres Dasems und Ursprungs, zum voraus, ohne Erfahrung, apodiktisch urtheilen? — Die Lösung dieses Käthsels ift, daß der Mann es bloß mit seinen eigenen Vorstellungen zu thun hat, die als solche das Werkseines Gehirnes sind, deren Gesetmäßigkeit daher nur die Art und Weise ist, wie seine Gehirnfunktion allein vollzogen werden kanu, d. h. die Form seines Vorstellens. Er urtheilt also nur über sein eigenes Gehirnphänomen und sagt aus, was in dessen Formen, Zeit, Naum und Kausalität, hineingeht und was nicht: da ist er vollsommen zu Hause und redet apodiktisch. In gleichem Sinne also ist die hier folgende Tafel der Praedicabilia a priori der Zeit, des Raumes und der Materie zu nehmen.

## Anmerkungen zur beigefügten Tafel.

1) Zu Mr. 4 ber Materie.

Das Wefen der Materie besteht im Wirken: fie ift bas Wirken felbst, in abstracto, also das Wirken überhaupt, abgesehen von aller Berschiedenheit der Wirkungsart: fie ift durch und durch Raufalität. Eben beshalb ift fie felbft, ihrem Dafenn nach, dem Gesetz der Rausalität nicht unterworfen, also unent= standen und unvergänglich: benn sonst wurde das Gefetz ber Raufalität auf fich felbit angewandt werden. Da nun die Rausalität uns a priori bewußt ift, so kann der Begriff der Materie, als ber ungerftorbaren Grundlage alles Existirenden, indem er nur die Realisation einer uns a priori gegebenen Form des Erfennens ift, insofern feine Stelle unter ben Erfenntniffen a priori einnehmen. Denn sobald wir ein Wirkendes anschauen, stellt ce sich eo ipso als materiell dar, wie auch umgekehrt, ein Materielles nothwendig als wirtsam: es find in der That Wechselbegriffe. Daher wird das Wort "wirklich" als Spnonpm von "materiell" gebraucht: auch das Griechische κατ' ενεργειαν, im Gegensat von κατα δυναμιν, beurkundet den selben Ursprung, da ενεργεια das Wirfen überhaupt bedeutet: eben fo actu, im Gegenfatz von

potentia; auch das Englische actually für "wirklich". - Was man die Raumerfüllung oder Undurchdringlichkeit neunt und als das wesentliche Merkmal bes Körpers (b. i. des Materiellen) angiebt, ift blog biejenige Wirkungsart, welche allen Körpern ohne Ausnahme zukommt, nämlich die mechanische. Diese AUgemeinheit, vermöge beren fie jum Begriff eines Körpers gehört und aus diesem Begriff a priori folgt, daher auch nicht weggedacht werden fann, ohne ihn felbst aufzuheben, ift es allein, die sie vor andern Wirkungsarten, wie die elektrische, die chemische, die leuchtende, die wärmende, auszeichnet. Diese Raumerfüllung, oder nichanische Wirkungsart, bat Rant fehr richtig zerlegt in Repulsions: und Attraktions-Rraft, wie man eine gegebene mecha= nische Kraft, burch das Parallelogramm der Kräfte, in zwei andere zerlegt. Doch ift jenes im Grunde nur die besonnene Unalpfe des Phanomens in feine Beftandtheile. Beide Rrafte im Berein stellen den Rörper innerhalb feiner Grangen, b. h. in beftimmtem Volumen dar, während die eine allein ihn ins Unend= liche zerstreuend auflösen, die andere allein ihn in einen Bunkt fontrahiren würde. Diefes gegenseitigen Balancements, oder Neutralisation, ungeachtet, wirkt der Rörper noch mit der ersten Rraft repellirend auf andere Körper, die ihm den Raum ftreitig machen, und mit der andern attrahirend auf alle Körper überhaupt, in der Gravitation: so daß die zwei Kräfte doch nicht in ihrem Brobuft, bem Körper, erlöschen, wie etwan zwei in entgegengesetzter Richtung gleich wirkende Stoffräfte, oder + E und - E, oder Orngen und Sydrogen im Wasser. Daß Undurchdringlichkeit und Schwere wirklich genau zusammenhängen, bezeugt, obwohl wir fie in Gedanken trennen können, ihre empirische Ungertrennlichkeit, indem nie eine ohne die andere auftritt.

Ich barf jedoch nicht unerwähnt lassen, daß die hier ansgezogene Lehre Kants, welche den Grundgedanken des zweiten Hauptstücks seiner "Metaphysischen Anfangsgründe der Natur-wissenschaft", also der Dynamik, ausmacht, bereits vor Kant beutlich und aussührlich dargelegt war, von Priestleh, in seinen so vortrefslichen Disquisitions on matter and spirit, Sect. 1 et 2 welches Buch 1777, in der zweiten Auflage 1782, erschien, während jene Metaphysischen Anfangsgründe von 1786 sind. Unbewußte Reminiscenzen lassen sich allenfalls bei Nebengedanken,

finnreichen Ginfällen, Gleichniffen n. bgl. annehmen, nicht aber bei Saupt- und Grund Sedanken. Sollen wir alfo glauben. daß Rant jene fo wichtigen Gedanken eines Andern fich ftillschweigend zugeeignet habe? Und dies aus einem damals noch neuen Budy? Ober aber, daß biefes Buch ihm unbekannt gewesen und der selbe Gedanke binnen furger Zeit in zwei Röpfen entsprungen fei? - Auch die Erklärung, welche Kant in den "Metaphyfischen Aufangsgründen ber Naturwiffenschaft" (erfte Auflage S. 88, Rosenkranzische Ausgabe S. 384), vom eigentlichen Unterschiede des Flüffigen vom Geften giebt, ift im Wefentlichen schon zu finden in Raspar Friedr. Wolff's "Theorie von ber Generation", Berlin 1764, C. 132. Was follen wir aber fagen, wenn wir Kants wichtigste und glanzendeste Grundlehre, die von der Idealität des Raumes und der bloß phänomenalen Exifteng ber Körperwelt, ichon breifig Jahre früher ausgesprochen finden von Maupertuis? wie Dies bes Raheren zu erfeben ift aus Frauenftadt's Briefen über meine Philosophie, Brief 14. Maupertuis spricht diese paradore Lehre so entschieden und boch ohne Hinzufügung eines Beweises aus, daß man vermuthen muß, auch er habe fie wo anders hergenommen. Es wäre fehr wünschenswerth, daß man der Sache weiter nachforschte; und da dies mühiame und weitläuftige Untersuchungen erfordert, fo konnte wohl irgend eine Deutsche Akademie eine Breisfrage barüber aufstellen. Wie Kant hier zu Priestlen, vielleicht auch zu Raspar Wolff, und zu Maupertuis oder deffen Bordermann, fo fteht zu ihm Laplace, beffen bewunderungswürdige und gewiß richtige Lehre vom Ursprung bes Planetenspftems, bargelegt in seiner Exposition du système du monde Liv. V, c. 2, ber Sauptsache und ben Grundgedanken nach, ungefähr funfzig Jahr früher, nämlich 1755, vorgetragen war von Kant in feiner "Naturgeschichte und Theorie des himmels", und vollkommener 1763 in feinem "Einzig möglichen Beweisgrund bes Dafenns Gottes", Rap. 7; und ba er in letterer Schrift auch zu verftehen giebt, daß Lambert in feinen "Rosmologischen Briefen", 1761, jene Lehre ftillschweigend von ihm entlehnt habe, diese Briefe aber, um die felbe Zeit, auch frangöfisch erschienen find (Lettres cosmologiques sur la constitution de l'univers); so muffen wir annehmen, daß Laplace jene Kantische Lehre gefannt hat. Zwar ftellt er, wie es feinen tiefern aftronomischen Rennt= niffen angemeffen ift, die Sache gründlicher, fchlagender, ausführ= licher und doch einfacher dar, als Rant: aber in der Sauptsache ift fie ichon bei diesem deutlich vorhanden, und würde, bei der hohen Wichtigkeit der Sache, allein hinreichend febn, feinen Namen unsterblich zu mochen. — Es muß uns höchlich betrüben, wenn wir die Köpfe ersten Ranges einer Unredlichkeit verdächtig finden, die felbst benen des letten jur Schande gereicht; indem wir fühlen, daß einem reichen Mann Diebstahl noch weniger zu ver= zeihen mare, als einem armen. Wir durfen aber nicht bagu schweigen: benn hier find wir die Nachwelt und muffen gerecht fenn; wie wir hoffen, daß auch gegen uns einst die Nachwelt gerecht sehn werde. Daher will ich zu jenen Fällen noch als brittes Seitenstück auführen, daß die Grundgedanken der "Metamorphose der Pflanzen", von Goethe, bereits 1764 ausgesprochen waren von Kaspar Friedrich Wolff in seiner "Theorie von ber Generation", S. 148, 229, 243 u. f. w. - Ja, ift es benn anders mit dem Gravitationsfnftem? beffen Entdeckung, auf dem Europäischen Festlande, noch immer dem Neuton zugeschrie= ben wird; mahrend in England wenigstens die Gelehrten fehr wohl wiffen, daß sie dem Robert Booke angehört, welcher fie schon im Jahre 1666, in einer Communication to the Royal Society, zwar nur als Shpothese und ohne Beweis, aber gang beutlich darlegte. Die Hauptstelle aus dieser ist abgedruckt in Dugald Stewart's Philosophy of the human mind, Vol. 2, p. 434, und wahrscheinlich aus R. Hooke's Posthumous works entnommen. Den Hergang der Sache und wie Reuton dabei ins Gedränge fam, findet man auch in der Biographie universelle, article Neuton. Als ausgemachte Sache wird Hooke's Priorität behandelt in einer furzen Gefchichte der Aftronomie, Quarterly review, August 1828. Das Ausführlichere über biesen Gegenstand findet man in meinen Parergis, Bb. II, §. 86 (2. Aufl. 8. 88). Die Geschichte vom Fall eines Apfels ift ein eben fo grundloses, als beliebtes Mährchen und ohne alle Antorität.

#### 2) Zu Nr. 18 der Materie.

Die Größe der Bewegung (quantitas motus, schon bei Kartesius) ist das Produkt der Masse in die Geschwindigkeit.

Diefes Gefet begründet nicht nur in der Dechanit tie Behre vom Stoß, sondern auch in der Statit die Lehre vom Gleichgewicht. Aus der Stoffraft, welche zwei Körper, bei gleicher Geschwindigkeit, äußern, läßt sich das Verhältniß ihrer Maffen zu einander bestimmen: fo wird von zwei gleich schneil fclagenden Sämmern der von größerer Maffe den Ragel tiefer in die Wand, oder den Pfahl tiefer in die Erde treiben. 3. B. ein Sammer, beffen Gewicht fechs Pfund ift, wird, bei einer Geschwindigkeit = 6, fo viel wirken wie ein Hammer von drei Pfund, bei einer Geschwindigfeit = 12: benn in beiben Fallen ift die Größe ber Bewegung = 36. Bon zwei gleich fcnell rollenben Rugeln wird die von größerer Maffe eine britte ruhende Rugel weiter fortstoßen, als die von kleinerer Maffe es kann: weil die Maffe der erfteren, multiplicirt mit der gleichen Geichwindigfeit, ein größeres Quantum ber Bewegung ergiebt. Die Ranone reicht weiter als die Flinte, weil dort die gleiche Beschwindigfeit, einer viel größern Maffe mitgetheilt, ein viel größeres Quantum Bewegung liefert, welches ber ermattenben Einwirfung ber Schwere langer widerfteht. Aus bem namlichen Grunde wird der felbe Urm eine bleierne Rugel weiter werfen, als eine fteinerne von gleicher Große, ober einen größern Stein weiter, als einen gang fleinen. Daber auch reicht ein Rartätschenschuß nicht fo weit, wie der Schuß mit der Rugel.

Das selbe Gesetz liegt der Lehre vom Hebel und von der Waage zum Grunde: denn auch hier hat die kleinere Masse, am längern Hebelarm oder Baagebalken, beim Fallen eine größere Geschwindigkeit, mit welcher multiplicirt sie der, am kürzern Arm befindlichen, größern Masse an Größe der Bewegung gleich kommen, ja, sie übertreffen kann. In dem durch das Gleichgewicht herbeigeführten Zustande der Ruhe ist jedoch diese Geschwindigkeit bloß intentionell, oder virtuell, potentianicht actu, vorhanden, wirkt jedoch so gut wie actu, welches sehr merkwürdig ist.

Nach diesen in Erinnerung gebrachten Wahrheiten wird bie

folgende Erflärung leichter faglich fenn.

Die Quantität einer gegebenen Materie fann übershaupt nur nach ihrer Kraft geschätzt und diese nur an ihrer Neugerung erkannt werden. Diese Acuferung kann, wo die

Materie bloß ihrer Quantität, nicht ihrer Qualität nach in Betracht kommt, nur eine mechanische sehn, d. h. nur bestehen in der Bewegung, die sie anderer Materie mittheilt. Denn erst in der Bewegung wird die Kraft der Materie gleichsam sebendig: daher der Ausdruck sebendige Kraft für die Kraftsäußerung der bewegten Materie. Dennach ist für die Quantität gegebener Materie das alleinige Maaß die Größe ihrer Beswegung. In dieser aber, wenn sie gegeben ist, tritt die Quantität der Materie noch mit dem andern Fastor derselben, der Geschwindigseit, versetzt und verschmolzen aus: dieser andere Fastor also muß ausgeschieden werden, wenn man die Quantität der Materie (die Masse) erkennen will. Nun wird zwar die Ges

schwindigkeit unmittelbar erkannt: denn sie ist  $rac{S}{T}$ . Allein der

andere Fattor, der durch Ausscheidung dieses übrig bleibt, also die Maffe, ift ftets nur relativ erkennbar, nämlich im Bergleich mit andern Maffen, die aber felbst wieder nur mittelft der Große ihrer Bewegung, alfo in ihrer Berfetung mit der Gefchwindigfeit, erkennbar find. Man muß also ein Quantum Bewegung mit bem andern vergleichen, bann aus beiden die Beschwindigkeit abrechnen, um zu ersehen wie viel jedes derselben feiner Masse verdankte. Dies geschieht durch das Wägen der Massen gegen einander, in welchem nämlich diejenige Größe der Bewegung, welche, in jeder der beiden Maffen, die auf beide nur nach Maaggabe ihrer Quantität wirfende Anziehungsfraft ber Erde erregt, verglichen wird. Daher giebt es zwei Arten bes Wägens: nämlich entweder ertheilt man den beiden zu vergleichen= ben Maffen gleiche Geschwindigkeit, um zu ersehen, welche von beiden der andern jett noch Bewegung mittheilt, also felbit ein größeres Quantum berfelben hat, welches, ba die Gefchwindigkeit auf beiden Seiten gleich ift, dem andern Faktor der Größe der Bewegung, also der Maffe, zuzuschreiben ift (Sandwaage): ober aber man wägt baburch, bag man unterfucht, wie viel Geschwindigkeit die eine Masse mehr erhalten muß, ale die andere hat, um diefer an Große der Beme= gung gleich zu fommen, mithin von ihr fich feine mehr mit= theilen zu laffen; da dann in dem Berhältnig, wie ihre Ge= Schwindigkeit die ber andern übertreffen muß, ihre Maffe, b. h. die Quantität ihrer Materie, geringer ist, als die der ansbern (Schnellwage). Diese Schätzung der Massen durch Wäsgen beruht auf dem günstigen Umstand, daß die bewegende Kraft, an sich selbst, auf beide ganz gleichmäßig wirkt, und jede von beiden in der Lage ist, ihren lleberschuß an Größe der Bewegung unmittelbar der andern mitzutheisen, wodurch er sichtbar wird.

Das Wesentliche dieser Lehren ist längst, von Neuton und Kant, ausgesprochen worden, aber durch den Zusammenhang und die Klarheit dieser Darstellung glaube ich denselben eine Faßlichkeit verliehen zu haben, welche Jedem die Einsicht zugängslich macht, die ich zur Rechtfertigung des Satzes Nr. 18 nöthig erachtete.

### Bweite Sälfte.

Die Lehre von der abstrakten Vorstellung, oder dem Denken.

## Rapitel 5\*).

#### Bom vernunftlofen Intellekt.

Eine vollkommene Kenntniß des Bewußtsehns der Thiere müßte möglich seyn; fofern wir es durch bloße Begnahme gewisser Sigenschaften des unserigen konstruiren können. Sedoch greift in dasselbe andererseits der Instinkt ein, welcher in allen Thieren entwickelter, als im Menschen ist, und in einigen bis zum Kunstetriebe geht.

Die Thiere haben Verstand, ohne Vernunft zu haben, mithin anschauliche, aber keine abstrakte Erkenntniß: sie apprehendiren richtig, fassen auch den unmittelbaren Kausalzusammenhang
auf, die oberen Thiere selbst durch mehrere Glieder seiner Kette;
jedoch deuken sie eigentlich nicht. Denn ihnen mangeln die Begriffe, d. h. die abstrakten Vorstellungen. Hievon aber ist
die nächste Folge der Mangel eines eigentlichen Gedächtnisses,
welchem selbst die klügsten Thiere noch unterliegen, und dieser
eben begründet hauptsächlich den Unterschied zwischen ihrem Vewußtsehn und dem menschlichen. Die vollkommene Vesonnenheit

<sup>\*)</sup> Diefes Napitel, mit fammt bem folgenben, fteht in Beziehung auf §. 8 und 9 bes erften Banbes.

nämlich beruht auf dem deutlichen Bewußtsehn der Bergangen= heit und der eventuellen Zukunft als folder und im Zusam= menhange mit der Gegenwart. Das hiezu erforderte eigentliche Bedächtniß ift baher eine geordnete, jufammenhängende, bentende Rückerinnerung: eine folche aber ift nur möglich mittelft all= gemeiner Begriffe, beren Gulfe fogar bas gang Individuelle bedarf, um in feiner Ordnung und Berkettung gurudgerufen gu werden. Denn die unüberschbare Menge gleichartiger und ähn= licher Dinge und Begebenheiten, in unserm Lebenslauf, läßt nicht unmittelbar eine aufchauliche und individuelle Rückerinnerung jedes Einzelnen zu, als für welche meder die Rrafte ber um= faffendeften Erinnerungefähigkeit, noch unfere Zeit ausreichen würde: daher tann dies Alles nur aufbewahrt werden mittelft Subsumtion unter allgemeine Begriffe und baraus entsiehende Burudführung auf verhältnigmäßig wenige Gate, mittelft welcher wir fodann eine geordnete und genügende Ueberficht unferer Bergangenheit beständig zu Gebote haben. Blog einzelne Scenen ber Bergangenheit können wir uns anschaulich vergegenwärtigen; aber ber feitdem verfloffenen Zeit und ihres Inhalts find wir uns blog in abstracto bewußt, mittelft Begriffen von Dingen und Zahlen, welche nun Tage und Jahre, nebst beren Inhalt, vertreten. Das Erinnerungsvermögen ber Thiere hingegen ift, wie ihr gesammter Intellett, auf das Anschauliche beschränkt und besteht junächst blog barin, bag ein wiederkehrender Eindruck sich als bereits bagewesen aufündigt, indem die gegenwärtige Unschauung die Spur einer frühern auffrischt: ihre Erinnerung ift daher ftete burch das jest wirklich Gegenwärtige vermittelt. Diefes regt aber eben beshalb die Empfindung und Stimmung, welche die frühere Erscheinung hervorgebracht hatte, wieder an. Demnach erkennt der Sund die Bekannten, unterscheidet Freunde und Feinde, findet den ein Mal zurückgelegten Weg, die schon besuchten Häuser, leicht wieder, und wird durch den Anblick des Tellers, oder ben des Stocks, fogleich in die entsprechende Stimmung verfett. Auf der Benutung Diefes anschauenden Erinnerungspermögens und der bei den Thieren überaus ftarken Macht der Gewohnheit beruhen alle Arten der Abrichtung: diese ift daher von der menschlichen Erziehung gerade so verschieden, wie Un= ichauen von Denten. Auch wir find, in einzelnen Fällen, wo

bas eigentliche Gebächtniß feinen Dienft versagt, auf jene bloß auschanende Rückerinnerung beschränft, wodurch wir den Unterfchied beider aus eigener Erfahrung ermeffen fonnen: 3. B. beim Anblief einer Person, die uns befannt vorfommt, ohne daß wir und erinnern, wann und wo wir fie gesehen haben; besgleichen, wann wir einen Ort betreten, an welchem wir in früher Rindheit, also bei noch mentwickelter Bernunft, gewesen, folches baber gang vergeffen haben, jett aber doch ben Gindruck bes Gegenwärtigen als eines bereits Dagewesenen empfinden. Diefer Art find alle Erinnerungen der Thiere. Rur kommt noch hinzu, daß, bei den flügften, dieses bloß anschauende Gedächtniß sich bis gu einem gewissen Grade von Phantasie steigert, welche ihm wieder nachhilft und vermöge deren g. B. dem Sunde das Bild des abwesenden Herrn vorschwebt und Verlangen nach ihm erregt, baber er ihn, bei längerem Ausbleiben, überall fucht. Auf diefer Bhantafie beruhen auch seine Träume. Das Bewußtsehn ber Thiere ift demnad eine bloge Succession von Begenwarten, beren jede aber nicht vor ihrem Eintritt als Zukunft, noch nach ihrem Berschwinden als Vergangenheit bafteht; als welches bas Auszeich= nende des menschlichen Bewußtsehns ift. Daher eben haben die Thiere auch unendlich weniger zu leiden, als wir, weil fie keine andern Schmerzen fennen, als die, welche die Gegenwart unmittelbar herbeiführt. Die Gegenwart ift aber ausbehnungslos; hingegen Zukunft und Vergangenheit, welche die meiften Urfachen unserer Leiden enthalten, sind weit ausgedehnt, und zu ihrem wirklichen Juhalt kommt noch der bloß mögliche, wodurch dem Wunsch und der Furcht fich ein unabsehbares Veld öffnet: von diesen hingegen ungestört genießen die Thiere jede auch nur erträgliche Gegenwart ruhig und heiter. Gehr beschränkte Menfchen mögen ihnen hierin nahe kommen. Ferner konnen bie Leiben, welche rein der Wegenwart angehören, blog phyfifche fenn. Sogar den Tod empfinden eigentlich die Thiere nicht: erft bei feinem Eintritt könnten fie ihn kennen lernen; aber bann find fie schon nicht mehr. Go ist denn das Leben des Thieres eine fort= gesette Gegenwart. Es lebt dahin ohne Befinnung und geht ftets gang in der Gegenwart auf: felbst der große Haufen der Menichen lebt mit fehr geringer Befinnung. Gine andere Folge ber bargelegten Beschaffenheit bes Intelletts ber Thiere ift ber

genaue Zusammenhang ihres Bewußtsehns mit ihrer Umgebung. Zwischen dem Thiere und der Augenwelt steht nichts : amischen uns und diefer stehen aber immer noch unsere Gedanten über biefelbe, und machen oft uns ihr, oft fie uns unzugänglich. Dur bei Kindern und fehr roben Menschen wird diese Bormaner bis= weilen fo dunn, daß um zu miffen, was in ihnen vorgeht, man nur zu sehen braucht, was um sie vorgeht. Daher auch find die Thiere weder des Borfates, noch der Berftellung fähig: fie haben nichts im hinterhalt. In diefer hinficht verhält fich der Sund zum Menschen, wie ein gläserner zu einem metallenen Becher, und dies trägt viel bei ihn uns fo werth zu machen: benn es gewährt uns ein großes Ergöten, alle unfere Reigungen und Affekte, die wir fo oft verhehlen, in ihm bloß und baar zu Tage gelegt zu jehen. Ueberhaupt spielen die Thiere gleichsam ftets mit offen hingelegten Karten: daher sehen wir mit so vielem Bergnügen ihrem Thun und Treiben unter einander zu, sowohl wenn fie der felben, wie wenn fie verschiedenen Species angehören. Gin gemiffes Gepräge von Unschuld charafterifirt daffelbe, im Gegensatz des menschlichen Thuns, als welches, durch den Eintritt der Bernunft, und mit ihr der Besonnenheit, der Unschuld der Natur entrückt ist. Dafür aber hat es durchweg das Geprage ber Borfatlichkeit, beren Abmefenheit und mithin das Bestimmtwerden durch den augenblicklichen Impuls, den Grundcharafter alles thierischen Thuns ausmacht. Gines eigentlichen Vorsates nämlich ist fein Thier fähig: ihn zu fassen und zu befolgen ift das Vorrecht des Menschen, und ein höchst folgenreiches. Zwar kann ein Instinkt, wie ber ber Zugvögel, ober ber der Bienen, ferner auch ein bleibender, anhaltender Bunfch, eine Sehnsucht, wie die des Sundes nach feinem abwefenden Berrn, ben Schein des Borfates hervorbringen, ift jedoch mit Diesem nicht zu verwechseln. - Alles Dieses nun hat seinen letten Grund in dem Berhältniß zwischen dem menschlichen und dem thierischen Intelleft, welches sich auch so ausbrücken läßt: die Thiere haben bloß eine unmittelbare Erkenntniß, wir neben biefer auch eine mittelbare; und ber Borzug, den in manchen Dingen, 3. B. in der Trigonometrie und Unalufis, im Birfen durch Maschinen statt durch Sandarbeit u. f. w., das Mittelbare por dem Unmittelbaren hat, findet auch hier Statt. Diesemnach

wieder kann man sagen: die Thiere haben bloß einen einsfachen Intellekt, wir einen doppelten; nämlich neben dem ansichauenden noch den denkenden; und die Operationen beider gehen oft unabhängig von einander vor sich: wir schauen Eines an und denken an ein Anderes; oft wiederum greisen sie in einander. Diese Bezeichnung der Sache macht die oben erwähnte wesentliche Offenheit und Naivetät der Thiere, im Gegensatz der menschlichen Berstecktheit, besonders begreislich.

Ingwischen ist das Gesetz Natura non facit saltus auch in Sinficht auf den Intellett der Thiere nicht gang aufgehoben; wenn gleich der Schritt vom thierischen zum menschlichen Intellekt wohl der weiteste ist, den die Natur, bei Hervorbringung ihrer Wefen, gethan hat. Eine schwache Spur von Reflexion, von Bernunft, von Wortverständnig, von Denken, von Borfat, von lleberlegung, giebt fich in ben vorzüglichsten Individuen ber oberften Thiergeschlechter allerdings bisweilen kund, zu unserer jedesmaligen Berwunderung. Die auffallendeften Züge der Urt hat der Elephant geliefert, deffen fehr entwickelter Intellekt noch durch die llebung und Erfahrung einer bisweilen zweihundertjährigen Lebensdauer erhöht und unterftütt wird. Bon Prameditation, welche uns an Thieren ftets am meisten überrascht, hat er öfter unverkennbare Zeichen gegeben, die daher in allbekannten Unetboten aufbewahrt sind: besonders gehört dabin die von dem Schneiber, an welchem er, wegen eines Nadelstiches, Rache nahm. 3ch will jedoch ein Seitenftuck zu berfelben, weil co ben Borzug hat, durch gerichtliche Untersuchung beglaubigt zu fehn, hier ber Bergeffenheit entreißen. Bu Morpeth, in England, murde, am 27. August 1830, eine Coroners inquest gehalten, über ben von feinem Elephanten getöbteten Barter Baptift Bernhard: aus bem Zeugenverhör ergab sich, daß er zwei Sahre vorher ben Elephanten gröblich beleidigt und jett diefer ohne Anlag, aber bei gunftiger Gelegenheit, ihn plötlich gepackt und zerschmettert hatte. (Siehe den Spectator und andere Englische Zeitungen jener Tage.) Bur speciellen Renntnif tes Intelletts ber Thiere empfehle ich das vortreffliche Buch des Leron, Sur l'intelligence des animaux, nouv. éd. 1802.

#### Rapitel 6.

# Bur Lehre von der abstraften, oder Bernunft-Erfenntnig.

Der äußere Gindruck auf die Sinne, fammt ber Stimmung, die er allein und für sich in uns hervorruft, verschwindet mit ber Gegenwart ber Dinge. Bene Beiben fonnen baher nicht felbst die eigentliche Erfahrung ausmachen, beren Belehrung für die Zukunft unfer Sandeln leiten foll. Das Bild jenes Gindrucks, welches die Phantasie aufbewahrt, ift schon fogleich schwächer als er selbst, schwächt sich täglich mehr ab und verlischt mit der Zeit gang. Weber jenem augenblicklichen Berschwinden bes Eindrucks, noch dem allmäligen feines Bilbes unterworfen, mithin frei von der Gewalt der Zeit, ift nur Gines: der Be= griff. In ihm alfo muß die belehrende Erfahrung niedergelegt fenn, und er allein eignet fich zum fichern Lenfer unferer Schritte im Leben. Daher fagt Seneta mit Recht: Si vis tibi omnia subjicere, te subjice rationi (ep. 37). Und ich füge hinzu, daß, um im wirklichen Leben den Undern überlegen zu febn, überlegt fenn, b. h. nach Begriffen verfahren, die unerläßliche Bedingung ift. Ein fo wichtiges Werkzeug ber Intelligenz, wie ber Begriff ift, fann offenbar nicht identisch sehn mit dem Wort, diefem blogen Rlang, der als Sinnegeindruck mit ber Gegenwart, oder ale Gehörphantasma mit der Zeit verklänge. Dennoch ift der Begriff eine Vorstellung, deren deutliches Be= wußtsenn und beren Aufbewahrung an das Wort gebunden ift: baher benannten die Griechen Wort, Begriff, Berhaltnig, Bebanken und Bernunft mit dem Namen des Ersteren: 6 doyoc. Dennoch ift der Begriff sowohl von dem Worte, an welches er gefnüpft ift, als auch von den Unschauungen, aus benen er entstanden, völlig verschieden. Er ift gang anderer Natur, als Diefe Sinneseindrücke. Jedoch vermag er alle Resultate der Anschauung in fich aufzunehmen, um fie, auch nach bem längften Zeitraum, unverändert und unvermindert wieder gurudgugeben: erft hiedurch entsteht die Erfahrung. Aber nicht das Ungeichaute, noch bas babei Empfundene, bewahrt der Begriff auf, fondern beffen Wesentliches, Effentielles, in gang veränderter Bestalt, und boch als genügenden Stellvertreter Jener. Go laffen fich die Blumen nicht aufbewahren, aber ihr atherisches Del, ihre Effeng, mit gleichem Geruch und gleichen Rräften. Das Sandeln, welches richtige Begriffe jur Richtschnur gehabt hat, wird, im Resultat, mit der beabsichtigten Wirklichfeit zusammentreffen. - Den unichätbaren Werth ber Begriffe und folglich ber Bernunft fann man ermeffen, wenn man auf bie unend= liche Menge und Berschiedenheit von Dingen und Buftanden, die nach und neben einander dafind, den Blick wirft und nun bedenkt, daß Sprache und Schrift (bie Zeichen ber Begriffe) den= noch jedes Ding und jedes Berhältniß, wann und wo es auch gewesen febn mag, ju unferer genauen Runde ju bringen vermögen; weil eben verhältnigmäßig wenige Begriffe eine Unendlichfeit von Dingen und Zuftanden befaffen und vertreten. -Beim eigenen Nachdenken ift die Abstraktion ein Abwerfen un= nüten Gepäckes, jum Behuf leichterer Sandhabung der zu vergleichenden und darum bin und ber zu werfenden Erkenntniffe. Man läßt nämlich dabei das viele Unwesentliche, daher nur Berwirrende, der realen Dinge weg, und operirt mit wenigen, aber wesentlichen, in abstracto gedachten Bestimmungen. Aber eben weil die Allgemeinbegriffe nur durch Wegdenken und Auslaffen vorhandener Beftimmungen entstehen und daher je allgemeiner, desto leerer find, beschränkt ber Ruten jenes Berfahrens fich auf die Berarbeitung unserer bereits erworbenen Erkennt= nisse, zu ber auch bas Schließen aus ben in ihnen enthaltenen Prämiffen gehört. Neue Grundeinfichten hingegen find nur aus ber auschaulichen, ale ber allein vollen und reichen Erkenntniß au schöpfen, mit Sulfe ber Urtheilskraft. — Beil ferner Inhalt und Umfang ber Begriffe in entgegengesettem Berhältniffe fteben. also je mehr unter einem Begriff, besto weniger in ihm ge= bacht wird; so bilden die Begriffe eine Stufenfolge, eine Bier= archie, vom specielisten bis zum allgemeinsten, an beren unterm Ende der scholastische Realismus, am obern der Nominalismus beinahe Recht behalt. Denn der speciellste Begriff ift fcon beinahe das Individuum, also beinahe real: und der allgemeinste Begriff, 3. B. das Genn (d. i. der Infinitiv der Ropula), beinahe nichts als ein Wort. Daher auch find philosophische Spfteme, die fich innerhalb folder fehr allgemeinen Begriffe halten. ohne auf bas Reale herabzufommen, beinahe bloger Bortfram,

Denn da alle Abstraftion im blogen Wegdenten besteht, fo behalt man, je weiter man fie fortfett, defto weniger übrig. Wenn ich daher folche moderne Philosopheme lefe, die fich in lauter fehr weiten Abstraktis fortbewegen; jo kann ich bald, trot aller Aufmerksamkeit, fast nichts mehr dabei benken; weil ich eben feinen Stoff zum Denfen erhalte, fondern mit lauter leeren Bulfen operiren foll, welches eine Empfindung giebt, der ähnlich, die beim Bersuch fehr leichte Rörper zu werfen entsteht: die Rraft nämlich und auch die Unftrengung ift da; aber ce fehlt am Db= jeft, fie aufzunehmen, um das andere Moment der Bewegung herzustellen. Wer dies erfahren will, lefe die Schriften ber Schellingianer und, noch beffer, ber Begelianer. - Ginfache Begriffe mußten eigentlich folche fenn, die unauflösbar waren; bemnach fie nie bas Subjett eines analytischen Urtheils febn konnten: dies halte ich für unmöglich; ba, wenn man einen Begriff bentt, man auch feinen Inhalt muß angeben können. Bas man als Beispiele von einfachen Begriffen anzuführen pflegt, find gar nicht mehr Begriffe, fondern theils bloge Sinnesempfindungen, wie etwan die einer bestimmten Farbe, theils die a priori uns bewußten Formen der Unschauung; also eigentlich die letten Elemente der anschauenden Erkenntnig. Dieje felbst aber ift für das Syftem aller unferer Bedanken Das, mas in ber Geognofie der Granit ift, der lette feste Boden, der Alles trägt und über ben man nicht hinaus fann. Bur Deutlichkeit eines Begriffes nämlich ift erfordert, nicht nur, bag man ihn in feine Merkmale zerlegen, sondern auch daß man diefe, falls auch fie Abstrakta find, abermale analyfiren könne, und fo immerfort, bis man zur anschauenden Erfenntniß herabgelangt, mithin auf fonkrete Dinge hinweift, burch beren flare Unichauung man Die letten Abstrafta belegt und badurch diefen, wie auch allen auf ihnen beruhenden höhern Abstraktionen, Realität zusichert. Daher ift die gewöhnliche Erklärung, der Begriff fei beutlich, sobald man feine Merkmale angeben fann, nicht ausreichend: benn die Zerlegung biefer Merkmale führt vielleicht immerfort nur auf Begriffe, ohne daß zulett Anschauungen gum Grunde lägen, welche allen jenen Begriffen Realität ertheilten. Man nehme z. B. den Begriff "Geist" und analysire ihn in seine Merkmale, "ein bentenbes, wollendes, immaterielles, einfaches,

keinen Naum füllendes, unzerftörbares Wesen"; so ist dabei doch nichts Deutliches gedacht; weil die Elemente dieser Begriffe sich nicht durch Anschauungen belegen lassen: denn ein denkendes Wesen ohne Gehirn ist wie ein verdauendes Wesen ohne Magen. Alar sind eigentlich nur Auschauungen, nicht Begriffe: diese können höchstens deutlich sehn. Darum auch hat man, so absurd es war, "klar und verworren" zu einander gestellt und als spnonym gedraucht, als man die anschauende Erkenntniß für eine nur verworrene abstrakte erklärte, weil nämlich diese legtere die allein deutliche wäre. Dies hat zuerst Duns Stotus gethan, aber auch noch Leibnitz hat im Grunde diese Ansis unscher seine Identitas indiscernibilium beruht: man sehe Kants Widerlegung derselben, S. 275 der ersten Ausgabe der "Kritik der reinen Vernunft".

Die oben berührte enge Berbindung des Begriffs mit dem Wort, also der Sprache mit der Vernunft, beruht im letzten Grunde auf Folgendem. Unfer ganges Bewußtsehn, mit feiner innern und äußern Wahrnehmung, hat durchweg die Zeit zur Form. Die Begriffe hingegen, als durch Abstraktion entstandene. völlig allgemeine und von allen einzelnen Dingen verschiedene Borftellungen, haben, in diefer Eigenschaft, ein gwar gewiffer= maagen objektives Daschn, welches jedoch keiner Zeitreihe an= gehört. Daher muffen fie, um in die unmittelbare Gegenwart eines individuellen Bewußtsehns treten, mithin in eine Zeitreihe eingeschoben werden zu können, gewissermaagen wieder zur Ratur ber einzelnen Dinge herabgezogen, individualifirt und baber an cine finnliche Borftellung geknüpft werden: biefe ift bas Bort. Es ift bennach das finnliche Zeichen des Begriffs und als fol= dies das nothwendige Mittel ihn zu fixiren, b. h. ihn bem an bie Zeitform gebundenen Bewußtsehn zu vergegenwärtigen und fo eine Berbindung herzustellen zwischen ber Bernunft, beren Objefte bloß allgemeine, weder Ort noch Zeitpunkt kennende Universalia find, und bem an bie Zeit gebundenen, finnlichen und infofern bloß thierischen Bewußtsehn. Rur vermöge biefes Mittels ift uns die willfürliche Reproduktion, alfo die Erinnerung und Aufbewahrung ber Begriffe, möglich und bisponibel, und erft mittelft biefer bie mit benfelben vorzunehmenden Operationen, alfo urtheilen, ichliegen, vergleichen, beschräufen u. f. w. Zwar

geichicht es bisweilen, daß Begriffe auch ohne ihre Zeichen bas Bewußtsenn beschäftigen, indem wir mitunter eine Schlußkette fo schnell durchlaufen, daß wir in solcher Zeit nicht hätten die Worte benken konnen. Allein bergleichen find Ausnahmen, die eben eine große lebung der Vernunft voraussetzen, welche fie nur mittelft ber Sprache hat erlangen können. Wie sehr ber Gebrauch der Bernunft an die Sprache gebunden ift, feben wir an den Tanbftummen, welche, wenn fie keine Art von Sprache erlernt haben, faum mehr Intelligeng zeigen, als die Drangutane und Elephanten: benn sie haben fast nur potentia nicht actu Bernunft.

Wort und Sprache find alfo das unentbehrliche Mittel gum beutlichen Deufen. Wie aber jedes Mittel, jede Maschine, qu= gleich beschwert und hindert; jo auch die Sprache: weil fie den unendlich nüancirten, beweglichen und modifikabeln Gedanken in gewisse feste, stehende Formen zwängt und indem sie ihn fixirt, ihn zugleich fesselt. Dieses Sindernig wird durch die Erlernung mehrerer Sprachen zum Theil beseitigt. Denn indem, bei diefer, der Gedanke aus einer Form in die andere gegoffen wird, er aber in ieder feine Gestalt etwas verändert, löst er sich mehr und mehr von jeglicher Form und Gulle ab; wodurch fein felbst=eigenes Wefen beutlicher ins Bewußtsenn tritt und er auch feine ursprüngliche Modifikabilität wieder erhalt. Die alten Sprachen aber leisten diesen Dienst fehr viel besser, als die neuen; weil, ver= moge ihrer großen Berichiedenheit von diefen, der felbe Bedante jett auf gang andere Weife ausgedruckt werben, alfo eine höchft verschiedene Form annehmen muß; wozu noch tommt, dag die polltommenere Grammatif ber alten Sprachen eine fünftlichere und vollkommenere Ronftruftion der Gedanken und ihres Bufammenhanges möglich macht. Daher fonnte ein Grieche, oder Römer, allenfalls fich an feiner Sprache genügen laffen. Aber wer nichts weiter, als fo einen einzigen modernen Patois verfteht, wird, im Schreiben und Reben, diefe Dürftigfeit balb verrathen, indem fein Denten, an fo armfälige ftereotypische For= men fest gefnüpft, ungelent und monoton ausfallen muß. Benie freilich ersett, wie Alles, so auch dieses, 3. B. im Shakespeare.

Bon bem, was ich §. 9 des erften Bandes bargelegt habe, bag nämlich die Worte einer Rebe vollfommen verftanden werden. ohne anschauliche Borftellungen, Bilder in unserm Ropfe zu veranlaffen, hat schon eine gang richtige und fehr ausführliche Auseinandersetung Burke gegeben, in seiner Inquiry into the Sublime and Beautiful, P. 5, Sect. 4 et 5; allein er zieht baraus ben gang falichen Schluf, baf wir bie Worte horen, vernehmen und gebrauchen, ohne irgend eine Vorstellung (idea) bamit zu verbinden; während er hatte schließen follen, daß nicht alle Borftellungen (ideas) anschauliche Bilder (images) sind, sondern daß gerade die, welche durch Worte bezeichnet werden muffen, bloge Begriffe (abstract notions) und diese, ihrer Natur zu= folge, nicht anschaulich sind. — Eben weil Worte bloge All= gemeinbegriffe, welche von den anschaulichen Borftellungen durchaus verschieden find, mittheilen, werden z. B. bei der Erzählung einer Begebenheit, zwar alle Buhörer die felben Beariffe erhalten: allein wenn sie nachher fich ben Borgang veranschaulichen wollen, wird jeder ein anderes Bild davon in feiner Phantafie entwerfen. welches von dem richtigen, das allein der Augenzeuge bat, bedeutend abweicht. Sierin liegt ber nächste Grund (zu welchem fich aber noch andere gesellen) warum jede Thatsache durch Weiter= erzählen nothwendig entstellt wird: nämlich ber zweite Erzähler theilt Begriffe mit, die er aus feinem Phantasiebilde abstrahirt hat und aus denen der Dritte fich wieder ein anderes noch abweichenderes Bild entwirft, welches er nun wieder in Begriffe umfett, und fo geht es immer weiter. Wer trocken genug ift. bei ben ihm mitgetheilten Begriffen fteben ju bleiben und biefe weiter zu geben, wird ber treueste Berichterstatter febn.

Die beste und vernünftigste Auseinandersetzung über Wesen und Natur der Begriffe, die ich irgendwo habe sinden können, steht in Thom. Reid's Essays on the powers of human mind, Vol. 2, essay 5, ch. 6. — Dieselbe ist seitdem gemisbissigt worden von Dugald Stewart, in dessen Philosophy of the human mind: über diesen will ich, um kein Papier an ihm zu verschwenden, nur in der Kürze sagen, daß er zu den Vielen gehört hat, die durch Gunst und Freunde einen unverdienten Ruf erlangten; daher ich nur rathen kann, mit den Schreibereien dieses Flachkopses keine Stunde zu verlieren.

Daß übrigens die Vernunft das Vermögen der abstrakten, der Verstand aber das der anschaulichen Vorstellungen sei, hat bereits der fürstliche Scholastiker Picus de Mirandula eingesehen, indem er in seinem Buche De imaginatione, c. 11, Verstand und Bernunft forgfältig unterscheidet und diefe für das disturfive, dem Menichen eigenthumliche Bermögen, jenen aber für bas intuitive, ber Erkenntnigweise ber Engel, ja, Gottes verwandte erklärt. — Auch Spinoza charakterifirt gang richtig bie Bernunft als das Bermögen allgemeine Begriffe zu bilben: Eth. II. prop. 40, schol. 2. - Dergleichen brauchte nicht erwähnt zu werden, mare es nicht wegen der Poffen, welche in den letten fünfzig Jahren fammtliche Philosophafter in Deutschland mit bem Begriffe ber Bernunft getrieben haben, indem fie, mit unverschämter Dreiftigkeit, unter biefem Namen ein völlig erlogenes Bermögen unmittelbarer, metaphpfifcher, fogenannter überfinnlicher Erkenntniffe einschwärzen wollten, die wirkliche Bernunft hingegen Berftand benannten, ben eigentlichen Berstand aber, als ihnen fehr fremd, gang übersahen, und seine intuitiven Funktionen der Sinnlichkeit gufchrieben.

Wie bei allen Dingen diefer Welt jedem Auskunftsmittel, jedem Bortheil, jedem Borzug fich fofort auch neue Nachtheile anhängen; fo führt auch die Bernunft, welche dem Menfchen fo große Borguge vor den Thieren giebt, ihre besondern Rachtheile mit fich und eröffnet ihm Abwege, auf welche bas Thier nie gerathen fann. Durch fie erlangt eine gang neue Art von Motiven, der das Thier unzugänglich ift, Macht über seinen Willen; nämlich die abstrakten Motive, die bloßen Gedanken, welche feineswegs ftets aus ber eigenen Erfahrung abgezogen find, sonbern oft nur durch Rebe und Beispiel Anderer, burch Tradition und Schrift, an ihn tommen. Dem Gedanken gu= gänglich geworden fteht er fofort auch bem Brrthum offen. Allein jeder Brrthum muß, früher ober fpater, Schaden ftiften, und befto größern, je größer er mar. Den individuellen 3rrthum muß, wer ihn hegt, ein Mal bufen und oft theuer begahlen: das Selbe wird im Großen von gemeinsamen Irrthumern ganger Bolfer gelten. Daher fann nicht zu oft wiederholt merben, daß jeder Brrthum, wo man ihn auch antreffe, ale ein Feind ber Menschheit zu verfolgen und auszurotten ift, und daß es feine privilegirte, ober gar fanktionirte Brrthumer geben fann. Der Deufer foll fie angreifen; wenn auch die Menschheit, gleich einem Rranten, beffen Gefchwur ber Argt berührt, laut babei auffchrie. - Das Thier fann nie weit vom Bege ber Ratur abirren: benn feine Motive liegen allein in ber anschaulichen Welt, wo nur das Mögliche, ja, nur das Wirkliche Raum findet: hingegen in die abstraften Begriffe, in die Gedanken und Borte. geht alles nur Ersinnliche, mithin auch das Falsche, das Iln= mögliche, das Abfurde, das Unfinnige. Da nun Bernunft Allen, Urtheilstraft Benigen zu Theil geworben; fo ift die Folge, daß der Menich dem Wahne offen steht, indem er allen nur erbent= lichen Chimaren Preis gegeben ift, die man ihm einrebet, und die, als Motive seines Wollens wirkend, ihn zu Berkehrtheiten und Thorheiten jeder Art, zu den unerhörtesten Extravagangen, wie auch zu den feiner thierischen Ratur widerstrebendeften Sandlungen bewegen konnen. Eigentliche Bilbung, bei welcher Er= fenntniß und Urtheil Sand in Sand gehen, fann nur Wenigen zugewandt werden, und noch Wenigere sind fähig fie aufzunehmen. Für den großen Saufen tritt überall an ihre Stelle eine Urt Abrichtung: fie wird bewerkftelligt burch Beifpiel, Gewohnheit und fehr frühzeitiges, festes Ginpragen gewiffer Begriffe, ehe irgend Erfahrung, Berftand und Urtheilsfraft damaren, bas Wert zu ftoren. Go werden Gedanken eingeimpft, die nachher fo feft und burch teine Belehrung zu erschüttern haften, als wären fie angeboren, wofür fie auch oft, felbst von Philosophen, angesehen worden find. Auf diesem Wege kann man, mit gleicher Muhe, ben Menschen bas Richtige und Bernünftige, ober auch das Absurdefte einprägen, 3. B. fie gewöhnen, sich diefem oder jenem Gögen nur von heiligem Schauer durchdrungen ju nähern und beim Nennen feines Namens nicht nur mit dem Leibe, sondern auch mit bem gangen Gemuthe fich in den Staub zu werfen; an Worte, an Namen, an die Bertheidigung der abentheuerlichsten Grillen, willig ihr Eigenthum und Leben gu feten; die größte Chre und die tieffte Schande beliebig an Diefes oder an Jenes zu knüpfen und danach Jeden mit inniger Ueberzeugung hoch zu schätzen, oder zu verachten; aller animalischen Rahrung zu entsagen, wie in Sinduftan, ober die dem lebenden Thiere herausgeschnittenen, noch warmen und zuckenden Stücke ju verzehren, wie in Abhffinien; Menschen zu freffen, wie in Renfecland, oder ihre Rinder dem Moloch zu opfern; fich felbit zu fastriren, sich willig in den Scheiterhaufen des Berftorbenen

gu fturgen, - mit Ginem Worte, was man will. Daher bie Areuzzüge, die Ausschweifungen fanatischer Seften, daher Chiliaften und Flagellanten, Reterverfolgungen, Autos de Fe, und mas immer das lange Register menschlicher Verkehrtheiten noch sonft darbietet. Damit man nicht dente, daß nur finftere Jahrhunderte solche Beispiele liefern, füge ich ein Paar neuere hinzu. Im Bahre 1818 zogen aus bem Bürtembergischen 7000 Chiliasten in die Rähe des Ararat; weil das, besonders durch Jung-Stilling angefündigte, neue Reich Gottes bafelbft anbrechen follte \*). Gall ergählt, daß zu feiner Zeit eine Mutter ihr Rind getöbtet und gebraten habe, um mit doffen Tett die Rheumatismen ihres Mannes zu furiren \*\*). Die tragische Seite bes Irrthums und Vorurtheils liegt im Praktischen, die komische ist dem Theoretifden vorbehalten: hatte man 3. B. nur erft brei Menichen fest überredet, daß die Sonne nicht die Urfache bes Tageslichts fei; so bürfte man hoffen, es bald als die allgemeine lleberzeugung gelten zu schen. Ginen widerlichen, geiftlosen Scharlatan und beispiellosen Unfinnschmierer, Begel, konnte man, in Deutschland, ale ben größten Philosophen aller Zeiten ausschreien, und viele Tausende haben es, zwanzig Sahre lang, fteif und fest geglaubt, fogar außer Deutschland die Dänische Alfademie, welche für feinen Ruhm gegen mich aufgetreten ift und ihn ale einen summus philosophus hat geltend machen wollen. (Siehe hieruber bie Borrede zu meinen "Grundproble= men ber Ethit".) - Dies also find die Nachtheile, welche, wegen ber Geltenheit ber Urtheilsfraft, an bas Dafenn ber Bernunft geknüpft sind. Bu ihnen kommt nun noch die Möglichkeit bes Wahnfinns: Thiere werden nicht mahnfinnig; wiewohl die Aleischfreiser der Buth, die Grasfresser einer Urt Raferei aus= gefett find.

<sup>\*)</sup> Ilgens Zeitidrift für hiftorifche Theologie, 1839, erftes Beft, S. 182.

<sup>\*\*)</sup> Gall et Spurzheim, Des dispositions innées, 1811, p. 253.

### Rapitel 7\*).

Bom Berhältniß der aufchauenden zur abstraften Erkenntniß.

Da nun, wie gezeigt worden, die Begriffe ihren Stoff von ber auschauenden Erkenntnig entlehnen, und baher bas gange Gebäude unserer Gedankenwelt auf der Welt der Anschauungen ruht; fo muffen wir von jedem Begriff, wenn auch durch Mittelftufen, zurückgeben können auf die Anschauungen, aus benen er unmittelbar felbst, oder aus benen die Begriffe, beren Abstraktion er wieder ift, abgezogen worden: b. h. wir muffen ihn mit Un= schauungen, die zu den Abstraftionen im Berhältnig des Beispiels stehen, belegen fonnen. Diese Anschauungen also liefern den realen Gehalt alles unfere Denkens, und überall, wo fie fehlen, haben wir nicht Begriffe, fondern bloge Worte im Ropfe gehabt. In diefer Sinficht gleicht unfer Intellett einer Zettelbant, die, wenn fie folide fenn foll, Rontanten in Raffa haben muß, um erforderlichenfalls alle ihre ausgestellten Roten einlöfen zu fonnen: die Anschauungen find die Rontanten, die Begriffe die Zettel. - In diesem Sinne konnten die Anschauungen recht paffend primare, die Begriffe hingegen fekundare Borftellungen benannt werden: nicht gang fo treffend nannten die Scholaftiker, auf Anlag des Aristoteles (Metaph. VI, 11; XI, 1) die realen Dinge substantias primas, und die Begriffe substantias secundas. - Bücher theilen nur fekundare Borftellungen mit. Bloge Begriffe von einer Sache, ohne Anschauung, geben eine bloß allgemeine Renntniß berselben. Ein durchaus gründliches Berftändniß von Dingen und beren Berhältniffen hat man nur, fofern man fähig ift, fie in lauter beutlichen Unschauungen, ohne Sulfe der Worte, sich vorstellig zu machen. Worte durch Worte erklaren, Begriffe mit Begriffen vergleichen, worin bas meifte Philosophiren besteht, ift im Grunde ein spielendes Sin- und Berichieben der Begriffsspharen; um zu feben, welche in die an= bere geht und welche nicht. Im glücklichsten Fall wird man badurch zu Schluffen gelangen: aber auch Schluffe geben feine

<sup>\*)</sup> Diejes Rapitel fteht in Beziehung gu §. 12 bes erften Banbes.

burchaus neue Erkenntniß, sondern zeigen uns nur, mas Alles in der schon vorhandenen lag und mas bavon eiman auf ben jedesmaligen Fall anwendbar wäre. Hingegen anschauen, die Dinge felbft zu uns reden laffen, neue Berhältniffe berfelben auffaffen, dann aber dies Alles in Begriffe abfeten und nieder= legen, um es ficher zu befiten: das giebt neue Erfenntniffe. Allein, mahrend Begriffe mit Begriffen zu vergleichen fo ziemlich Beder die Fähigkeit hat, ift Begriff mit Anschauungen ju veraleichen eine Gabe ber Auserwählten: fie bedingt, je nach bem Grade der Bolltommenheit, Bit, Urtheiletraft, Scharffinn. Genie. Bei jener erften Fähigkeit hingegen fommt nie viel mehr heraus, als etwan vernünftige Betrachtungen. - Der innerfte Rern jeder achten und wirklichen Erkenntnig ift eine Unschauung; auch ift jede neue Wahrheit die Ausbeute aus einer folden. Alles Urbenken geschieht in Bildern: barum ift die Phantafie ein fo nothwendiges Werkzeug beffelben, und werden phantafielose Ropfe nie etwas Großes leiften, - es fei denn in der Mathematik. - Bingegen bloß abstrafte Gedanken, die keinen anschaulichen Rern haben, gleichen Wolfengebilden ohne Realität. Selbst Schrift und Rede, sei fie Lehre oder Gedicht, hat jum letten Zwed, ben Lefer zu berfelben anschaulichen Erkenntniß binauleiten, von welcher der Berfasser ausging: hat sie den nicht, fo ift fie eben fchlecht. Eben barum ift Betrachtung und Beobachtung jedes Wirklichen, sobald es irgend etwas dem Beobachter Neues barbietet, belehrender als alles Lefen und Boren. Denn fogar ift, wenn wir auf den Grund gehen, in jedem Wirklichen alle Wahrheit und Beisheit, ja, bas lette Beheimnif ber Dinge enthalten, freilich eben nur in concreto, und so wie das Golb im Erze steckt: es fommt barauf an, es herauszuziehen. Mus einem Buche hingegen erhalt man, im beften Fall, bie Wahrheit boch nur aus zweiter Band, öfter aber gar nicht.

Bei ben meiften Büchern, von den eigentlich schlechten gang abgesehen, hat, wenn fie nicht burchaus empirischen Inhalts find, der Berfasser zwar gedacht, aber nicht geschaut: er hat aus ber Reflexion, nicht aus ber Intuition geschrieben; und bies eben ift es. was fie mittelmäßig und langweilig macht. Denn was Bener gedacht hat, hatte ber Lefer, bei einiger Bemuhung, allenfalls auch benten tonnen: es find nämlich eben vernünftige Gebanken, nähere Auseinandersetzungen des im Thema implicite Enthaltenen. Aber badurch fommt feine wirklich nene Erkenntniß in die Belt: diese wird nur im Angenblick ber Auschanung, ber unmittelbaren Auffaffung einer neuen Seite ber Dinge, erzeugt. Do baber, im Gegentheil, bem Denken eines Autors ein Schauen jum Grunde lag; ba ift es, ale schriebe er aus einem Lande, wo der Leser nicht auch schon gewesen ift; da ist Alles frisch und nen: denn ce ift aus der Urquelle aller Erfenntuiß unmittelbar geichöpft. 3ch will den hier berührten Unterschied burch ein gang leichtes und einfaches Beispiel erläutern. Jeder gewöhnliche Schriftsteller wird leicht das tieffinnige Hinstarren, oder das versteinernde Erstannen, dadurch fchildern, daß er fagt: "Er stand wie eine Bilbfäule"; aber Cervantes fagt: "wie eine befleibete Bilbfaule: benn ber Wind bewegte feine Kleiber." (D. Duir., B. 6. Rap. 19.) Soldermaagen haben alle große Röpfe ftets in Gegenwart ber Anschanung gedacht und ben Blick unverwandt auf fie geheftet, bei ihrem Denken. Man erkennt dies, unter Anderm, daran, daß auch die heterogensten unter ihnen doch im Einzelnen so oft übereinstimmen und wieder zu= fammentreffen; weil fie eben Alle von berfelben Sache reben, bie fie fämmtlich vor Augen hatten: die Welt, die auschauliche Wirklichkeit: ja, gewiffermaaßen fagen fie fogar alle bas Gelbe, und die Andern glauben ihnen nie. Man erkennt es ferner an dem Treffenden, Driginellen, und ber Sache ftets genau Angepaften des Ausdrucks, weil ihn die Anschauung eingegeben hat, an dem Maiven der Ausfagen, an der Neuheit der Bilber, und bem Schlagenden der Gleichniffe, welches Alles, ohne Ausnahme, Die Werke großer Köpfe auszeichnet, benen ber Andern hingegen stets abacht; weshalb biefen nur banale Redensarten und abgenutste Bilder zu Gebote ftehen und fie nie fich erlauben durfen, naiv ju febn, bei Strafe ihre Gemeinheit in ihrer traurigen Bloge gu geigen: ftatt beffen find fie prezios. Darum fagte Buffon: le style est l'homme même. Wenn die gewöhnlichen Röpfe dich= ten, haben sie einige traditionelle, ja konventionelle, also in abstracto überfommene Befinnungen, Leidenschaften, noble Gentiments u. dgl., die fie den Belden ihrer Dichtungen unterlegen. welche hiedurch zu einer blogen Berfonifikation jener Gefinnungen werden, also gewiffermaagen felbft ichon Abstrafta und daher fabe

und langweilig find. Wenn fie philosophiren, haben fie einige weite abstrafte Begriffe überkommen, mit benen fie, als gelte es algebraifche Gleichungen, bin und ber werfen, und hoffen, ce werbe barans etwas hervorgehen: höchstens sieht man, daß fie Alle das Selbe gelesen haben. Gin foldes Sin- und Berwerfen mit abstraften Begriffen, nach Art der algebraischen Gleichungen. welches man heut zu Tage Dialektif nennt, liefert aber nicht, wie die wirkliche Algebra, sichere Resultate; weil hier der durch bas Wort vertretene Begriff feine fest und genau bestimmte Größe ift, wie die durch den Buchstaben der Algebra bezeichnete. fondern ein Schwankendes, Bieldentiges, ber Ausdehnung und Zusammenziehung Sähiges. Genan genommen hat alles Denken, b. h. Kombiniren abstrafter Begriffe, höchstens Erinnerungen aus bem früher Angeschauten gum Stoff, und auch noch indirekt. fofern nämlich Dieses die Unterlage aller Begriffe ausmacht: ein wirkliches, d. h. unmittelbares Erkennen hingegen ift allein bas Unichauen, das neue frische Percipiren felbft. Dun aber können die Begriffe, welche die Bernunft gebildet und das Gedächtniß aufbehalten hat, nie alle zugleich bem Bewußtschu gegenwärtig febn, vielmehr nur eine fehr fleine Angahl berfelben zur Zeit. Singegen die Energie, mit welcher die auschauliche Gegenwart, in der eigentlich immer das Wesentliche aller Dinge überhaupt virtualiter enthalten und repräsentirt ift, aufgefaßt wird, erfüllt, mit ihrer gangen Macht, bas Bewußtsehn in Ginem Moment. Hierauf beruht das unendliche Ueberwiegen des Genies über die Gelehrsamkeit: sie verhalten sich zu einander wie der Text des alten Rlaffifers zu feinem Kommentar. Wirklich liegt alle Wahrheit und alle Weisheit zulett in der Unschauung. Aber leider lägt diese fich weder festhalten, noch mittheilen: allenfalls laffen fich die objektiven Bedingungen dazu, durch die bilbenden Runfte und ichon viel mittelbarer burch die Pocfie, gereinigt und verdeutlicht den Andern vorlegen; aber fie beruht eben fo fehr auf fubjektiven Bedingungen, die nicht Jedem und Reinem jederzeit zu Gebote ftehen, ja die, in den höhern Graden ber Bolltommenheit, nur die Begunftigung Weniger find. Unbedingt mittheilbar ift nur die schlechteste Erfenntniß, die abstrakte, die fekundare, der Begriff, der bloge Schatten eigentlicher Erkenntnig. Wenn Anschanungen mittheilbar maren, ba gabe es eine ber

Mühe tohnende Mittheilung: fo aber muß am Ende Jeder in feiner Saut bleiben und in feiner Birnschaale, und Reiner fann dem Andern helfen. Den Begriff aus der Anschauung zu be= reichern, sind Poefie und Philosophie unabläffig bemüht. - Inamischen sind die wesentlichen Zwecke des Menschen praktisch; für diese aber ist es hinreichend, daß das auschaulich Aufgefaßte Spuren in ihm hinterläft, vermoge beren er es, beim nächsten ähnlichen Fall, wiedererkennt: fo wird er weltklug. Daher kann ber Beltmann, in ber Regel, feine gefammelte Bahrheit und Beisheit nicht lehren, sondern blog üben: er faßt jedes Borfommende richtig auf und beschließt, was demfelben gemäß ift. -Daß Bücher nicht die Erfahrung, und Gelehrsamfeit nicht bas Genie erfett, find zwei verwandte Phanomene: ihr gemeinfamer Grund ift, daß das Abstrakte nie das Anschauliche ersetzen kann. Bucher erseten barum die Erfahrung nicht, weil Begriffe ftets allgemein bleiben und daher auf das Einzelne, welches boch gerade bas im Leben ju Behandelnde ift, nicht herab gelangen: hiezu fommt, daß alle Begriffe eben aus dem Ginzelnen und Unichaulichen der Erfahrung abstrahirt find, daber man dieses ichon kennen gelernt haben muß, um auch nur das Allgemeine, welches die Bücher mittheilen, gehörig zu verstehen. Gelehrsam= feit erfett das Genie nicht, weil auch fie bloß Begriffe liefert. die geniale Erkenntniß aber in der Auffassung der (Platonischen) 3been der Dinge besteht, daher mesentlich intuitiv ift. Beim erften Phanomen fehlt bemnach die objektive Bedingung zur anschauenden Erkenntniß; beim zweiten die subjektive; jene laft fich erlangen; diese nicht.

Weisheit und Genie, diese zwei Gipfel des Parnassus menschlicher Erfenntniß, wurzeln nicht im abstrakten, diskursiven, sonbern im anschauenden Vermögen. Die eigentliche Weisheit ist etwas Intuitives, nicht etwas Abstraktes. Sie besteht nicht in Sätzen und Gedanken, die Einer als Resultate fremder oder eigener Forschung im Kopfe sertig herumtrüge: sondern sie ist die ganze Urt, wie sich die Welt in seinem Kopfe darstellt. Diese ist so höchst verschieden, daß dadurch der Weise in einer andern Welt lebt, als der Thor, und das Genie eine andere Welt sieht, als der Stumpstops. Daß die Werke des Genies die aller Anbern himmelweit übertressen, kommt bloß daher, daß die Welt, die es sieht und der es seine Aussagen entnimmt, so viel klarer. gleichfam tiefer herausgearbeitet ift, als die in den Röpfen der Undern, welche freilich die felben Gegenftande enthält, aber gu jener fich verhalt, wie ein Chinesisches Bild, ohne Schatten und Perfpettive, jum vollendeten Delgemalbe. Der Stoff ift in alleu Röpfen der felbe; aber in der Bollfommenheit der Form, die er in jedem annimmt, liegt ber Unterschied, auf welchem bie fo vielfache Abstufung der Intelligenzen zulett beruht: dieser ift also ichon in der Burgel, in der anschauenden Auffassung, vor= handen und entsteht nicht erft im Abstraften. Daber eben zeigt die ursprüngliche geistige Ueberlegenheit sich so leicht bei jedem Unlag, und wird augenblicklich ben Andern fühlbar und verhaft.

Im Praktischen vermag die intuitive Erkenntnig des Berftandes unfer Thun und Benehmen unmittelbar zu leiten, mahrend die abstrafte der Vernunft es nur unter Bermittelung des Gedächtniffes fann. Sieraus entspringt der Vorzug der intuiti= ven Erkenntniß für alle die Falle, die keine Zeit zur Ueberlegung gestatten, also für den täglichen Bertehr, in welchem eben beshalb die Beiber excelliren. Nur wer bas Befen der Menschen. wie sie in der Regel sind, intuitiv erfannt hat und eben so die Individualität des gegenwärtigen Ginzelnen auffaßt, wird diefen mit Sicherheit und richtig zu behandeln verftehen. Gin Anderer mag alle breihundert Rlugheitsregeln des Gracian auswendig wiffen; dies wird ihn nicht vor Balourdifen und Miggriffen fcuten, wenn jene intuitive Erkenntnig ihm abgeht. Denn alle abstrakte Erkenntnig giebt zuvörderft blog allgemeine Grundfate und Regeln; aber ber einzelne Fall ift fast nie genau nach der Regel zugeschnitten: fodann foll biefe nun erft das Gedächtniß zu rechter Beit vergegenwärtigen; mas felten punttlich geschieht: bann foll aus dem vorliegenden Fall die propositio minor gebildet und endlich die Konklufion gezogen werden. Che das Alles geschehen, wird die Gelegenheit uns meistens schon bas fahle Sinterhaupt Bugefehrt haben, und bann bienen jene trefflichen Grundfate und Regeln höchftens, uns hinterher die Größe des begangenen Fehlers ermeffen zu laffen. Freilich wird hieraus, mittelft Zeit, Erfahrung und Uebung, die Weltflugheit langfam erwachfen; weshalb, in Berbindung mit diefen, die Regeln in abstracto allerdings fruchtbar werden können. Singegen die intuitive

Erkenntniß, welche ftete nur bas Gingelne auffaßt, fteht ir unmittelbarer Beziehung zum gegenwärtigen Fall: Regel, Fall und Amwendung ift für fie Gins, und diefem folgt bas Sandeln auf ben Fuß. Hieraus erklärt fich, warum, im wirklichen Leben, ber Gelehrte, beffen Borgug im Reichthum abstrafter Erfenntniffe licat, fo fehr zurücksteht gegen ben Weltmann, beffen Borgug in der vollkommenen intuitiven Erkenntnig besteht, die ihm ursprüngliche Anlage verlichen und reiche Erfahrung ausgebildet hat. Immer zeigt fich zwifden beiben Ertenntnigweisen bas Berhältniß des Paviergeldes zum baaren: wie jedoch für manche Fälle und Ungelegenheiten jenes diesem vorzuziehen ift; so giebt es auch Dinge und Lagen, für welche die abstratte Erfenntniß brauchbarer ift, als die intuitive. Wenn es nämlich ein Begriff ift, ber, bei einer Angelegenheit, unfer Thun leitet; fo hat er den Vorzug, ein Mal gefaßt, unveränderlich zu fenn; daher wir, unter feiner Leitung, mit vollkommener Sicherheit und Festigkeit zu Werke geben. Allein diese Sicherheit, die ber Begriff auf ber fubjettiven Seite verleiht, wird aufgewogen burch die auf der objektiven Seite ihn begleitende Unsicherheit: nämlich ber ganze Begriff fann falfch und grundlos fehn, oder auch das zu behandelnde Objekt nicht unter ihn gehören, indem es gar nicht, ober boch nicht gang, feiner Art mare. Werben wir nun, im einzelnen Fall, so etwas plötlich inne; so find wir aus ber Fassung gebracht: werden wir es nicht inne; fo lehrt es der Erfolg. Daher faat Bauvenarque: Personne n'est sujet à plus de fautes, que ceux qui n'agissent que par réflexion. - Ift es hingegen unmittelbar die Anschauung der zu behandelnden Objekte und ihrer Berhältniffe, die unser Thun leitet; fo schwanken wir leicht bei jedem Schritt: benn die Anschauung ift burchweg modis fitabel, ift zweideutig, hat unerschöpfliche Einzelnheiten in sich. und zeigt viele Seiten nach einander: wir handeln daher ohne volle Zuversicht. Allein die subjektive Unsicherheit wird durch die obiektive Sicherheit tompenfirt: denn hier fteht kein Begriff zwischen bem Objekt und uns, wir verlieren dieses nicht aus bem Ange: wenn wir daher nur richtig feben, was wir vor uns haben und was wir thun; so werden wir das Rechte treffen. — Bollfommen ficher ift bemnach unfer Thun nur bann, wann es von einem Begriffe geleitet wird, beffen richtiger Grund, Bollftandigkeit und Anwendbarkeit auf den vorliegenden Fall völlig gewiß ift. Das Handeln nach Begriffen kann in Pedanteric, das nach dem auschaulichen Eindruck in Leichtfertigkeit und Thorheit übergehen.

Die Anschauung ift nicht nur die Quelle aller Erkenntniß, sondern fie felbst ift die Erkenntniß xar' egoxny, ift allein Die unbedingt mahre, die achte, die ihres Namens vollkommen würdige Erkenntniß: benn fie allein ertheilt eigentliche Ginficht, fie allein wird vom Menfchen wirklich affimilirt, geht in fein Wefen über und fann mit vollem Grunde fein heißen; mahrend die Begriffe ihm blog ankleben. Im vierten Buche feben wir fogar die Tugend eigentlich von der anschauenden Erkenntnik ausgehen: benn nur die Sandlungen, welche unmittelbar durch diefe hervorgerufen werden, mithin aus reinem Antriebe unferer eigenen Natur gefchehen, find eigentliche Symptome unfere mahren und unveränderlichen Charafters; nicht fo die, welche aus der Reflerion und ihren Dogmen hervorgegangen, dem Charafter oft abgezwungen find, und daher feinen unveränderlichen Grund und Boden in une haben. Aber auch die Beisheit, die mahre Lebensansicht, ber richtige Blick und bas treffende Urtheil, geben hervor aus der Art, wie der Mensch die anschaulithe Welt auffaßt, nicht aber aus feinem blogen Wiffen, b. h. nicht aus abftraften Begriffen. Wie der Fonde oder Grundgehalt jeder Biffenschaft nicht in ben Beweisen, noch in dem Bewiesenen befteht, fondern in dem Unbewiesenen, auf welches die Beweise fich ftuten und welches zulett nur anschaulich erfaßt wird; so besteht auch ber Fonds der eigentlichen Weisheit und der wirklichen Ginficht jedes Menschen nicht in den Begriffen und dem Wiffen in abstracto, fondern in dem Angeschauten und bem Grade ber Scharfe, Richtigkeit und Tiefe, mit bem er es aufgefaßt hat. Wer hierin excellirt, erfennt die (Platonifchen) Ideen der Welt und des Lebens: jeder Fall, ben er gesehen, repräsentirt ihm ungahlige; er faßt immer mehr jedes Wefen feiner mahren Ratur nach auf, und fein Thun, wie fein Urtheil, entspricht feiner Ginficht. mälig nimmt auch fein Untlit ben Ausbrud bes richtigen Blides, ber mahren Bernünftigfeit und, wenn es weit fommt, ber Beisheit an. Denn die lleberlegenheit in der anschauenden Erfenntnig ift es allein, die ihren Stempel auch ben Gefichtegugen auf.

drückt; mahrend die in der abstraften bies nicht vermag. Dem Befagten gemäß finden wir unter allen Ständen Menfchen von intelleftueller Ueberlegenheit, und oft ohne alle Belehrsamkeit. Denn natürlicher Berftand fann faft jeden Grad von Bilbung erfeten, aber feine Bildung ben naturlichen Berftand. Der Belehrte hat vor Solden allerdings einen Reichthum von Fällen und Thatfachen (hiftorifche Renntniß) und Raufalbeftimmungen (Naturlehre), Alles in wohlgeordnetem, übersehbarem Zusammen= hange, voraus: aber damit hat er doch noch nicht die richtigere und tiefere Ginsicht in das eigentlich Wesentliche aller jener Fälle, Thatsachen und Rausalitäten. Der Ungelehrte von Scharfblick und Penetration weiß jenes Reichthums zu entrathen: mit Bielem hält man Haus, mit Wenig kommt man aus. Ihn lehrt Ein Fall aus eigener Erfahrung mehr, als manchen Gelehrten taufend Fälle, die er fennt, aber nicht eigentlich verfteht: benn bas wenige Wiffen jenes Ungelehrten ift lebendig; indem jede ihm bekannte Thatsache burch richtige und wohlgefaßte Anschauung belegt ift, wodurch dieselbe ihm taufend ähnliche vertritt. Singegen ift das viele Wiffen der gewöhnlichen Gelehrten todt; weil es, wenn auch nicht, wie oft der Fall ift, aus blogen Worten, doch aus lauter abstrakten Erkenntnissen besteht: diese aber er= halten ihren Werth allein durch die anschauliche Erkenntnig des Individuums, auf die fie fich beziehen, und die gulett die fammt= lichen Begriffe realisiren muß. Ift nun diese fehr durftig; fo ift ein folder Ropf beschaffen, wie eine Bank, beren Affignationen den baaren Fonds zehnfach übersteigen, wodurch sie zulett bankrott wird. Daher, während manchem Ungelehrten die richtige Auffassung ber anschaulichen Welt ben Stempel ber Ginficht und Weisheit auf die Stirne gedrückt hat, trägt bas Geficht manches Gelehrten von seinen vielen Studien feine anderen Spuren, als die der Erschöpfung und Abnutung, durch übermäßige, erzwungene Anftrengung des Gedächtnisses zu widernatürlicher Anhäufung todter Begriffe: babei fieht ein folder oft fo einfältig, albern und schaafmäßig darein, daß man glauben muß, die übermäßige Unftrengung der dem Abstraften zugewendeten, mittelbaren Erfenntnißfraft bewirke birekte Schwächung der unmittelbaren und anschauenden, und ber natürliche, richtige Blick werde burch bas Bücherlicht mehr und mehr geblendet. Allerdings muß bas fort=

währende Ginftrömen fremder Gedanken die eigenen hemmen und ersticken, ja, auf die Länge, die Denkfraft lahmen, wenn fie nicht den hohen Grad von Glafticität hat, welcher jenem unnaturlichen Strom zu widerstehen vermag. Daher verdirbt das unaufhörliche Lefen und Studiren geradezu den Ropf; zudem auch dadurch, daß das Spftem unferer eigenen Gedanken und Erkenntniffe feine Gangheit und ftetigen Busammenhang einbugt, wenn wir biefen fo oft willfürlich unterbrechen, um für einen gang fremden Gedankengang Raum zu gewinnen. Meine Gedanken verscheuchen, um benen eines Buches Plat zu machen. fäme mir vor, wie mas Shakespeare an den Touristen feiner Zeit tadelt, bag fie ihr eigen Land vertaufen, um Anderer ihres zu feben. Sedoch ift die Lesewuth der meiften Gelehrten eine Art fuga vacui der Gedankenleere ihres eigenen Ropfes, welche nun das Fremde mit Gewalt hereinzieht: um Gedanken zu haben, muffen fie welche lefen, wie die leblofen Körper nur bon außen Bewegung erhalten; mahrend die Gelbstdenker den lebendigen gleichen, die sich von felbst bewegen. Es ist fogar gefährlich, früher über einen Gegenstand zu lefen, als man felbst barüber nachgedacht hat. Denn da schleicht sich mit dem neuen Stoff zugleich die fremde Unficht und Behandlung deffelben in den Kopf, und zwar um so mehr, als Trägheit und Apathie ans rathen, sich die Mühe des Denkens zu ersparen und das fertige Gedachte anzunehmen und gelten zu laffen. Dies niftet fich jett ein, und fortan nehmen die Gedanken barüber, gleich den in Graben geleiteten Bachen, ftets ben gewohnten Weg: einen eigenen, neuen zu finden, ist dann doppelt schwer. Dies trägt viel bei jum Mangel an Originalität der Gelehrten. Dazu fommt aber noch, daß fie vermeinen, gleich anderen Leuten, ihre Zeit zwischen Benug und Arbeit theilen ju muffen. Run halten fie bas Lefen für ihre Arbeit und eigentlichen Beruf, überfreffen fich alfo daran, bis zur Unverdaulichkeit. Da spielt nun nicht mehr bloß das Lesen dem Denken das Pravenire, sondern nimmt beffen Stelle gang ein: benn fie benken an die Sachen auch gerade nur fo lange, wie sie darüber lefen, also mit einem fremden Ropf, nicht mit dem eigenen. Ift aber das Buch weggelegt, so nehmen gang andere Dinge ihr Intereffe viel lebhafter in Unfpruch, nämlich perfonliche Angelegenheiten, fobann Schaufpiel, Rartenfpiel,

Regelspiel, Tagesbegebenheiten und Geklatsch. Der denkende Kopf ist es dadurch, daß solche Dinge kein Interesse für ihn haben, wohl aber seine Probleme, denen er daher überall nachhängt, von selbst und ohne Buch: dies Interesse sich zu geben, wenn man es nicht hat, ist unmöglich. Daran liegt's. Und daran liegt es auch, daß Jene immer nur von Dem reden, was sie gestesen, er hingegen von Dem, was er gedacht hat, und daß sie sind, wie Pope sagt:

For ever reading, never to be read. \*)

Der Beift ift feiner Ratur nach ein Freier, fein Frohnling: nur was er von felbst und gern thut, gerath. Singegen er= zwungene Auftrengung eines Ropfes, zu Studien, benen er nicht gewachsen ift, oder wann er mude geworden, oder überhaupt zu anhaltend und invita Minerva, stumpft das Gehirn fo ab, wie Lesen im Mondschein die Angen. Gang besonders thut dies auch die Unftrengung des noch unreifen Gehirns, in den frühen Rinder= jahren: ich glaube, daß das Erlernen der Lateinischen und Briedijchen Grammatik vom fechsten bis zum zwölften Jahre ben Grund legt zur nachherigen Stumpfheit der meiften Gelehrten. Allerdings bedarf der Geift der Nahrung, des Stoffes von außen. Aber wie nicht Alles was wir effen dem Organismus sofort einverleibt wird, sondern nur sofern es verdaut worden, wobei nur ein kleiner Theil davon wirklich affimilirt wird, das Uebrige wieber abgeht, weshalb mehr effen als man affimiliren fann, unnüt, ja schädlich ift; gerade so verhalt es sich mit dem was wir lesen: nur sofern es Stoff jum Denken giebt, vermehrt es unsere Ginficht und eigentliches Wiffen. Daber fagte fcon Berafleitos πολυμαδια νουν ου διδασκει (multiscitia non dat intellectum): mir aber scheint die Gelehrsamkeit mit einem schweren Sarnisch zu vergleichen, als welcher allerdings ben ftarfen Mann völlig unüberwindlich macht, hingegen dem Schwachen eine Laft ift. unter der er vollends zusammensinft. -

Die in unserm dritten Buch ausgeführte Darstellung der Erfenntniß der (Platonischen) Ideen, als der höchsten dem Mensichen erreichbaren und zugleich als einer durchaus anschauenden, ist uns ein Beleg dazu, daß nicht im abstrakten Wissen, sondern

<sup>\*)</sup> Beständig lefend, um nie gelefen gu werben.

in der richtigen und tiefen anschausichen Auffassung der Welt die Quelle wahrer Weisheit liegt. Daher können auch Weise in jeder Zeit leben, und die der Vorzeit bleiben es für alle kommensten Geschlechter: Gelehrsamkeit hingegen ist relativ: die Gelehrsten der Vorzeit sind meistens Kinder gegen uns und bedürfen der Nachsicht.

Dem aber, der studiert, um Einsicht zu erlangen, sind die Bücher und Studien bloß Sprossen der Leiter, auf der er zum Gipfel der Erkenntniß steigt: sobald eine Sprosse ihn um einen Schritt gehoben hat, läßt er sie liegen. Die Vielen hingegen, welche studiren, um ihr Gedächtniß zu füllen, benuten nicht die Sprossen der Leiter zum Steigen, sondern nehmen sie ab und laden sie sich auf, um sie mitzunehmen, sich freuend an der zunehmenden Schwere der Last. Sie bleiben ewig unten, da sie Das tragen, was sie hätte tragen sollen.

Muf der hier auseinandergesetten Wahrheit, daß der Rern aller Erfenntnig die anschauende Auffassung ift, beruht auch Die richtige und tiefe Bemerkung des Belvetius, daß die mirtlich eigenthümlichen und originellen Grundansichten, deren begabtes Individuum fähig ift, und beren Berarbeitung, Ent= wickelung und mannichfaltige Benutung alle seine, wenn auch viel später geschaffenen Berte find, nur bis jum fünfunddreißig= iten, spätestens vierzigsten Lebensjahre in ihm entstehen, ja, eigent= lich die Folge der in frühester Jugend gemachten Rombinationen find. Denn fie find eben nicht bloge Berkettungen abstratter Begriffe, sondern die ihm eigene intuitive Auffassung der objet= tiven Belt und des Befens der Dinge. Dag nun diefe bis gu dem angegebenen Alter ihr Werk vollendet haben muß, beruht theils barauf, bag ichon bis bahin die Efthpen aller (Platoni= ichen) Ibeen sich ihm dargeftellt haben, baber fpater feine mehr mit ber Stärfe bes erften Ginbrucks auftreten fann; theils ift eben zu diefer Quinteffeng aller Erkenntnig, zu diefen Abdrücken avant la lettre der Auffassung, die höchste Energie der Gehirnthätigkeit erfordert, welche bedingt ift burch die Frifche und Biegsamfeit seiner Fafern und burch die Beftigkeit, mit der das arterielle Blut jum Behirn ftromt: biefe aber ift am ftartften nur fo lange bas arterielle Shitem über bas venoje ein entichiedenes Uebergewicht hat, welches schon mit ben erften dreißiger Sahren

abnimmt, bis endlich nach dem zweinndvierzigften Jahre bas venöfe Suftem bas llebergewicht erhalt; wie bies Cabanis vortrefflich und belehrend auseinandergesett hat. Daher find bie zwanziger und die erften dreifiger Jahre für den Intellett mas der Mai für die Banne ift: nur jett feten fich die Bluthen an, deren Entwickelung alle späteren Früchte find. Die auschauliche Welt hat ihren Eindruck gemacht und dadurch den Fonds aller folgenden Gedanken des Individuums gegrundet. Diefes fann durch Nachdenken das Aufgefaßte sich verdeutlichen, es kann noch viele Kenntniffe erwerben, als Nahrung ber ein Mal angesetzten Frucht, ce fann feine Unfichten erweitern, feine Begriffe und Urtheile berichtigen, durch endlose Kombinationen erft recht Berr des erworbenen Stoffes werden, ja, feine beften Werke wird es meiftens viel fpater produciren, wie die größte Warme erft bann aufängt, wann die Tage ichon abnehmen: aber neue Urerkenntniffe, aus der allein lebendigen Quelle der Anschauung, hat es nicht mehr zu hoffen. Im Gefühl hievon bricht Byron in die wunderschöne Klage aus:

No more — no more — Oh! never more on me The freshness of the heart can fall like dew, Which out of all the lovely things we see Extracts emotions beautiful and new, Hived in our bosoms like the bag o' the bee: Thinkst thou the honey with those objects grew? Alas! 'twas not in them, but in thy power To double even the sweetness of a flower.\*)

Durch alles Bisherige hoffe ich die wichtige Wahrheit in helles Licht gestellt zu haben, daß alle abstrakte Erkenntniß, wie sie aus der anschaulichen entsprungen ist, auch allen Werth allein durch ihre Beziehung auf diese hat, also dadurch, daß ihre Bez

<sup>\*)</sup> Nicht mehr, — nicht mehr, — o nimmermehr auf mich Kann, gleich bem Than, bes Herzens Frische fallen, Die aus den holben Dingen, die wir sehn, Gefühle auszieht, neu und wonnevoll: Die Brust bewahrt sie, wie die Zell' den Honig. Deukst du, der Honig sei der Dinge Werk? Uch nein, nicht sie, nur deine eig'ne Kraft Kann selbst der Blume Süßigkeit verdoppeln

griffe, oder deren Theilvorstellungen, burch Anschauungen gu realifiren, b. h. zu belegen find; imgleichen, bag auf die Qualität biefer Anschauungen das Meifte ankommt. Begriffe und Abstraftionen, die nicht guletzt auf Anschauungen hinleiten, gleichen Begen im Balbe, die ohne Ausgang endigen. Begriffe haben ihren großen Ruten dadurch, daß mittelft ihrer der ursprüngliche Stoff ber Erfenntniß leichter zu handhaben, zu überschen und zu ordnen ift: aber so vielfältige, logische und bialektische Operationen mit ihnen auch möglich find; so wird aus diesen doch nie eine gang ursprüngliche und neue Erkenntniß hervorgeben, b. h. eine folche, deren Stoff nicht ichon in der Anschauung läge, oder auch aus dem Sclbstbewußtsehn geschöpft mare. Dies ift der wahre Sinn der dem Aristoteles zugeschriebenen Lehre nihil est in intellectu, nisi quod antea fuerit in sensu: es ist ebenfalls ber Sinn der Locke'ichen Philosophie, welche dadurch, daß sie die Frage nach dem Ursprung unserer Erkenntnisse endlich ein Mal ernstlich zur Sprache brachte, für immer Epoche in der Philofophie macht. Es ift, in der Hauptsache, auch was die Rritik der reinen Vernunft lehrt. Auch sie nämlich will, daß man nicht bei den Begriffen ftehen bleibe, fondern auf den Urfprung berfelben gurudgehe, alfo auf die Anschauung; nur noch mit dem mahren und wichtigen Zusat, daß was von der Unschauung felbst gilt, sich auch auf die subjektiven Bedingungen berfelben erftreckt, also auf die Formen, welche im anschauenden und den= fenden Gehirn, als feine natürlichen Funktionen, prabisponirt liegen; obgleich biefe wenigstens virtualiter ber wirklichen Ginnesanschauung vorhergängig, d. h. a priori sind, also nicht von biefer abhängen, fondern diefe von ihnen: benn auch diefe Formen haben ja feinen andern Zweck, noch Tauglichkeit, als auf eintretende Unregungen der Ginnesnerven die empirische Anschauung hervorzubringen; wie aus dem Stoffe diefer, andere Formen nachmals Gedanken in abstracto zu bilden bestimmt find. Die Aritif ber reinen Bernunft verhalt fich baher zur Locke'schen Phi= losophie wie die Analysis des Unendlichen zur Elementargeometrie; ift jedoch durchaus als Fortsetzung der Locke'ichen Philofonhie zu betrachten. - Der gegebene Stoff jeder Philosophie ift bemnach fein anderer, ale bas empirifche Bewußtfenn, welches in das Bewußtsenn des eigenen Gelbst (Gelbstbewußt=

fenn) und in das Bewußtsehn anderer Dinge (äußere Unschanung) zerfällt. Denn dies allein ift das Unmittelbare, bas wirklich Gegebene. Bede Philosophie, die, ftatt hievon auszugehen, beliebig gewählte abstratte Begriffe, wie 3. B. Abfolutum, abfolute Substang, Gott, Unendliches, Endliches, abfolute Ibentität, Sehn, Wejen u. f. w. u. f. w. jum Ausgangspunkt nimmt, ichwebt ohne Anhalt in der Luft, fann daher nie zu einem wirklichen Ergebniß führen. Dennoch haben Philosophen zu allen Zeiten ce mit bergleichen versucht; baber fogar Rant bisweilen, nach hergebrachter Weise und mehr aus Gewohnheit, als aus Ronjequeng, die Philosophie als eine Wiffenschaft aus blogen Begriffen definirt. Eine folde aber würde eigentlich unternehmen, aus blogen Theilvorstellungen (denn das find die Abstraktionen) heraus= gubringen, was in den vollständigen Borftellungen (ben Anschanun= gen), daraus jene, durch Weglaffen, abgezogen find, nicht zu finden ift. Die Möglichkeit der Schluffe verleitet hiezu, weil hier die Zusammenfügung der Urtheile ein neues Resultat giebt; wiewohl mehr scheinbar als wirklich, indem der Schluß nur heraushebt, was in den gegebenen Urtheilen schon lag; da ja die Konklussion nicht mehr enthalten fann, als die Prämiffen. Begriffe find freilich das Material der Philosophie, aber nur so, wie der Marmor das Material des Bildhauers ift: fie foll nicht aus ihnen, fondern in fie arbeiten; d. h. ihre Resultate in ihnen niederlegen, nicht aber von ihnen, als dem Gegebenen ausgehen. Wer ein recht grelles Beispiel eines folchen verkehrten Ausgehens von bloßen Begriffen haben will, betrachte die Institutio theologica bes Proklos, um sich das Nichtige jener gangen Methode zu verdentlichen. Da werden Abstrakta, wie ev, ndydoc, ayadov, παραγον και παραγομένον, αυταρκές, αιτίον, κρείττον, κίνητον, ακινητον, κινουμενον (unum, multa, bonum, producens et productum, sibi sufficiens, causa, melius, mobile, immobile, motum) u. f. w. aufgerafft, aber die Auschauungen, benen allein sie ihren Ursprung und allen Gehalt verdanken, ignorirt und barüber vornehm weggesehen: bann wird aus jenen Begriffen eine Theologie konstruirt, wobei bas Biel, ber 3005, verdedt gehalten, alfo icheinbar gang unbefangen verfahren wird, ale mußte nicht, schon beim ersten Blatt, der Lefer, so gut wie der Autor. wo das Alles hinaussoll. Ein Bruchstück bavon habe ich bereits oben angeführt. Wirklich ift dies Produkt des Proklos gang besonders geeignet, deutlich zu machen, wie ganz untanglich und illusorisch bergleichen Rombinationen abstrafter Begriffe find, indem sich daraus machen läßt, was Giner will, zumal wenn er noch dazu die Bieldeutigfeit mancher Worte benutt, wie 3. B. upeittov. Bei persönlicher Gegenwart eines folden Begriffsarchitekten branchte man nur naiv zu fragen, wo benn alle bie Dinge scien, von denen er jo Bieles zu berichten hat, und moher er die Gefete, aus benen er feine fie betreffenden Folgerungen gieht, fenne? Da murde er benn bald genöthigt febn, auf die empirische Anschauung zu verweisen, in der ja allein die reale Welt fich barftellt, aus welcher jene Begriffe geschöpft find. 218= dann hätte man nur noch zu fragen, warum er nicht gang ehrlich von der gegebenen Anschauung einer folchen Welt ausgienge, wo er bei jedem Schritt seine Behauptungen burch fie belegen könnte, statt mit Begriffen zu operiren, die doch allein aus ihr abgezogen find und daher weiter feine Gultigfeit haben konnen, als die, welche sie ihnen ertheilt. Aber freilich, das ist eben fein Runftftud, daß er durch folche Begriffe, in benen, vermöge der Abstraftion, als getrennt gedacht wird was unzertrennlich, und als vereint was unvereinbar ift, weit über die Anschauung, die ihnen den Ursprung gab und damit über die Grangen ihrer Unwendbarfeit hinausgeht zu einer gang andern Belt, als die ift, welche den Bauftoff hergab, aber eben deshalb zu einer Welt von Hirnaesvinnsten. Ich habe hier ben Proklos angeführt, weil eben bei ihm dies Berfahren, durch die unbefangene Dreiftigfeit. mit der es durchgeführt ist, besonders deutlich wird: aber auch beim Blaton findet man einige, wenn gleich minder grelle Beispiele der Urt, und überhaupt liefert die philosophische Litteratur aller Zeiten eine Menge bergleichen. Die ber unferigen ift reich baran: man betrachte 3. B. die Schriften der Schelling'= ichen Schule und febe bie Konftruftionen, welche aufgebaut werden aus Abstraftis wie Endliches, Unendliches, - Genn, Richt= jenn, Anderssehn, - Thatigfeit, hemmung, Produft, - Beftimmen, Beftimmtwerben, Beftimmtheit, - Grange, Begrangen, Begrangtfebn, - Ginheit, Bielheit, Mannigfaltigfeit, -Identität, Diversität, Indifferenz, - Denken, Seyn, Wefen u. f. f. Nicht nur gilt von Konftructionen aus folchem Material

alles oben Gesagte; sondern, weil durch dergleichen weite Abstrakta unendlich Vieles gedacht wird, kann in ihnen nur äußerst wenig gedacht werden: es sind leere Hüssen. Dadurch aber wird nun der Stoff des ganzen Philosophirens erstaunlich gering und ärmlich, woraus jene unfägliche und marternde Langweiligkeit entsteht, die allen solchen Schriften eigen ist. Wollte ich nun gar an den Mißbrauch erinnern, den Hegel und seine Gesellen mit dergleichen weiten und leeren Abstraktis getrieben haben; so müßte ich besorgen, daß dem Leser übel würde und mir auch: denn die allerekelhafteste Langweiligkeit schwebt über dem hohlen Wortkram dieser widerlichen Philosophafter.

Dak ebenfalls in der praktischen Philosophie aus blogen abstraften Begriffen feine Weisheit zu Tage gefordert wird, ift wohl das Einzige, was zu lernen ist aus den moralischen Abhandlungen des Theologen Schleiermacher, mit deren Borlefung derfelbe, in einer Reihe von Sahren, die Berliner Atademie gelangweilt hat, und die jett fürglich zusammengedruckt erschienen find. Da werden zum Ausgangspunkt lauter abstrakte Begriffe genommen, wie Pflicht, Tugend, höchstes But, Sittengesetz u. dgl., ohne weitere Ginführung, als daß fie eben in den Moralfustemen vorzukommen pflegen, und werden nun behandelt als gegebene Realitäten. Ueber dieselben wird bann gar fpitfindig bin und ber geredet, hingegen gar nie auf den Urfprung jener Begriffe, auf die Sache felbst losgegangen, auf das wirkliche Menschenleben, auf welches doch allein jene Begriffe fich beziehen, aus dem sie geschöpft sehn sollen, und mit dem es die Moral eigentlich zu thun hat. Gerade deshalb sind diese Diatriben eben fo unfruchtbar und nutslos, wie sie langweilig sind; womit viel gefagt ift. Leute, wie diefen nur gar zu gern philosophirenden Theologen, findet man zu allen Zeiten, berühmt, mahrend fie leben. nachher bald vergeffen. Ich rathe hingegen lieber Die zu lefen, welchen es umgekehrt ergangen: benn die Zeit ift furz und koftbar.

Wenn nun, allem hier Gesagten zufolge, weite, abstrakte, zumal aber durch keine Anschauung zu realisirende Begriffe nie die Erkenntnißquelle, der Ausgangspunkt, oder der eigentliche Stoff des Philosophirens sehn dürfen; so können doch bisweilen einzelne Resultate desselben so ausfallen, daß sie sich bloß in abstracto denken, nicht aber durch irgendeine Auschauung belegen

laffen. Erkenntniffe diefer Art werden freilich auch nur halbe Erfenntniffe febn: fie zeigen gleichsam nur ben Ort an, wo bas gu Erkennende liegt; aber es bleibt verhüllt. Daber foll man auch nur im äußersten Fall und wo man an den Gränzen ber unfern Fähigkeiten möglichen Erkenntniß angelangt ift, fich mit bergleichen Begriffen begnügen. Gin Beispiel ber Art ware etwan ber Begriff eines Sehns außer ber Zeit; besgleichen ber Sat: die Ungerftörbarkeit unfers wahren Wesens burch den Tod ift feine Fortbauer beffelben. Bei Begriffen biefer Art mankt gleich= fam der feste Boden, der unser sammtliches Erkennen trägt: das Anschauliche. Daher darf zwar bisweilen und im Nothfall bas Philosophiren in folche Erkenntniffe auslaufen, nie aber mit ihnen anheben.

Das oben gerügte Operiren mit weiten Abstraftis, unter ganglichem Berlaffen ber anschaulichen Erfenntnig, aus ber fie abgezogen worden und welche daher die bleibende, naturgemäße Kontrole berfelben ift, war zu allen Zeiten die Sauptquelle ber Brrthumer des dogmatischen Philosophirens. Gine Wissenschaft aus der blogen Bergleichung von Begriffen, alfo aus allgemeinen Sätzen aufgebaut, fonnte nur dann ficher fenn, wenn alle ihre Sate synthetische a priori waren, wie dies in der Mathematik ber Fall ift: benn nur folche leiden feine Ausnahmen. Saben Die Gate hingegen irgend einen empirischen Stoff; fo muß man Diefen stets zur Hand behalten, um die allgemeinen Gate ju fontroliren. Denn alle irgendwie aus ber Erfahrung geschöpften Wahrheiten find nie unbedingt gewiß, haben daher nur eine approximative Allgemeingültigkeit; weil hier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Rette ich nun bergleichen Gate, vermöge bes Ineinandergreifens ihrer Begriffsipharen, an einander; fo wird leicht ein Begriff ben andern gerade ba treffen, wo die Ausnahme liegt: ift aber bies im Berlauf einer langen Schluftette auch nur ein einziges Mal geschehen; fo ift bas gange Gebäude von feinem Fundament losgeriffen und ichwebt in ber Luft. Sage ich g. B. "die Biederkauer find ohne vordere Schneibegahne", und wende bies und was baraus folgt auf die Rameele an; fo wird Alles falich; benn es gilt nur von ben gehörnten Wiederfäuern. -Sieher gehört gerade mas Rant bas Bernünfteln nennt und fo oft tadelt: benn bies besteht eben in einem Gubsumiren von

Begriffen unter Begriffe, ohne Rücksicht auf den Ursprung berfelben, und ohne Prüfung der Richtigkeit und Ausschlieflichkeit einer folden Subsumtion, wodurch man dann, auf längerm ober fürzerm Umwege, zu fast jedem beliebigen Resultat, das man fich ale Ziel vorgestedt hatte, gelangen fann; baber biefes Bernünfteln vom eigentlichen Sophisticiren nur dem Grade nach ver= ichieden ift. Run aber ift, im Theoretischen, Cophisticiren eben das, was im Praftischen Schikaniren ift. Dennoch hat scloft Blaton fich fehr häufig jenes Bernünfteln erlaubt: Proflos hat, wie schon erwähnt, diesen Fehler seines Borbildes, nach Beife aller Rachahmer, viel weiter getrieben. Dionyfins Areovacita. De divinis nominibus, ift ebenfalls ftark bamit behaftet. Aber auch schon in den Fragmenten des Elcaten De= Liffos finden wir deutliche Beispiele von folchem Bernünfteln (befonders §8. 2-5 in Brandis Comment. Eleat.): sein Berfahren mit den Begriffen, die nie die Realität, aus der fie ihren Inhalt haben, berühren, sondern, in der Atmosphäre abstrakter Allgemeinheit schwebend, darüber hinwegfahren, gleicht zum Schein gegebenen Schlägen, die nie treffen. Ein rechtes Mufter von foldem Bernünfteln ift ferner bes Philosophen Sallustins Büchelchen De Diis et mundo, besonders c. c. 7, 12 et 17. Aber ein eigentliches Rabinetstück von philosophischem Bernünfteln, übergebend in entschiedenes Sophisticiren, ift folgendes Rasonnement des Platonifers Maximus Thrius, welches ich. da es furz ift, hersetzen will. "Jede Ungerechtigkeit ift die Entreiffung eines Buts: es giebt fein anderes But, als die Tugend: die Tugend aber ift nicht zu entreißen: also ift es nicht möglich, daß der Tugendhafte Ungerechtigkeit erleide von dem Böfen. Nun bleibt übrig, daß entweder gar keine Ungerechtigkeit erlitten merben kann, oder daß folche ber Bofe von dem Bofen erleide. Allein der Bose besitt gar kein Gut; da nur die Tugend ein foldes ift: also kann ihm keines genommen werden. Also kann auch er keine Ungerechtigkeit erleiden. Alfo ift die Ungerechtig= feit eine unmögliche Sache." - Das Driginal, durch Wieder= holungen weniger koncis, lautet so: Adixia esti apaipesis ayakov το δε αγαΐον τι αν ειη αλλο η αρετη; — ή δε αρετη αναφαιρετον. Ουκ αδικησεται τοινυν ό την αρετην εχων, η ουκ εστιν αδιχια αφαιρεσις αγαζου· ουδεν γαρ αγαζον αφαιρετον, ουδ'

αποβλητον, ουδ' έλετον, ουδε ληιστον. Ειεν ουν, ουδ' αδικειται έ χρηστος, ουδ' ύπο του μοχληρου· αναφαιρετος γαρ. Λειπεται τοινυν η μηδενα αδικεισται καταπαξ, η τον μοχτηρον ύπο του όμοιου. αγγα τώ ποχημό οργενος πετερτιν αλαμου. ή θε αγικια ην αγαπου αφαιρεσις. ό δε μη εχων ό,τι αφαιρεσπη, ουδε εις ό, τι αδικησόη, εχει (Sermo 2). Auch ein modernes Beispiel von folden Beweisen aus abstraften Begriffen, wodurch ein offen= bar absurder Sat als Wahrheit aufgestellt wird, will ich noch hinzufügen und nehme es aus ben Werken eines großen Mannes, bes Jordanus Brunus. In feinem Buche Del Infinito, universo e mondi (S. 87 ber Ausgabe von A. Wagner) läßt er einen Ariftotelifer (mit Benutung und Uebertreibung ber Stelle I, 5 De coelo des Aristoteles) beweisen, daß jenseit der Welt fein Raum fenn könne. Die Welt nämlich fei eingeschloffen von der achten Sphare des Ariftoteles; jenfeit diefer aber fonne fein Raum mehr fenn. Denn: gabe es jenfeit berfelben noch einen Rorper; fo mare diefer entweder einfach oder gufammengesett. Dun wird aus lauter erbetenen Principien fophistisch bewiesen, daß fein einfacher Körper daselbst fenn konne; aber auch fein zusammengesetzter: benn biefer mußte aus einfachen bestehen. Also ist daselbst überhaupt kein Körper: - dann aber auch kein Raum. Denn der Raum wird befinirt als "das, worin Körper fenn fonnen": nun ift aber eben bewiesen, daß dafelbst feine Körper fenn konnen. Alfo ift auch tein Raum da. Dies Lettere ift der Hauptstreich dieses Beweises aus abftraften Begriffen. 3m Grunde beruht er darauf, daß der Sat "wo fein Raum ift, fonnen feine Körper fenn" als ein allgemein perneinender genommen und demnach simpliciter konvertirt wird: "wo feine Rorper jehn fonnen, da ift fein Raum". Aber jener Sat ift, genau betrachtet, ein allgemein bejahender, nämlich biefer: "alles Raumlose ist körperlos": er darf also nicht simpliciter konvertirt merden. Jedoch läßt nicht jeder Bemeis aus abstraften Begriffen, mit einem Ergebniß, welches der Unschauung offenbar widerstreitet (wie hier die Endlichkeit des Raumes), fich auf fo einen logischen Gehler gurudführen. Denn das Gophistische liegt nicht immer in der Form, fondern oft in der Materie, in den Prämiffen und in der Unbeftimmtheit der Beariffe und ihres Umfangs. hiezu finden fich zahlreiche Belege

bei Spinoza, bessen Methode es ja ist, aus Begrissen zu besweisen; man sehe z. B. die erbärmlichen Sophismen, in seiner Ethica, P. IV, prop. 29—31, mittelst der Vieldentigkeit der schwankenden Begrisse convenire und commune habere. Doch verhindert Dergleichen nicht, daß den Neo-Spinozisten unserer Tage Alles, was er gesagt hat, als ein Evangesium gilt. Besonders sind unter ihnen die Hegelianer, deren es wirklich noch einige giebt, belustigend, durch ihre traditionelle Ehrsurcht vor seinem Satz omnis determinatio est negatio, bei welchem sie, dem scharlatanischen Geiste der Schule gemäß, ein Gesicht machen, als ob er die Welt aus den Angeln zu heben vermöchte; während man keinen Hund damit aus dem Ofen locken kann; indem auch der Einfältigste von selbst begreift, daß wenn ich, durch Bestimmungen, etwas abgränze, ich eben dadurch das jenseit der Gränze Liegende ausschließe und also verneine.

Ulfo an allen Bernünfteleien obiger Art wird recht fichtbar, welche Abwege jener Algebra mit blogen Begriffen, die feine Unschauung kontrolirt, offen stehen, und daß mithin für unsern Intellekt die Anschauung das ift, mas für unfern Leib der feste Boben, auf welchem er steht: verlassen wir jene, so ist Alles instabilis tellus, innabilis unda. Man wird dem Belehrenden diefer Auseinandersetzungen und Beispiele die Ausführlichkeit derfelben gu Gute halten. Ich habe badurch ben großen, bisher zu wenig beachteten Unterschied, ja, Gegensatz zwischen dem anschauenden und dem abstrakten oder reflektirten Erkennen, beffen Teftstellung ein Grundzug meiner Philosophie ift, hervorheben und belegen wollen; da viele Phanomene unfers geiftigen Lebens nur aus ihm erklärlich find. Das verbindende Mittelglied zwischen jenen beiben fo verschiedenen Erkenntnigmeifen bilbet, wie ich §. 14 bes ersten Bandes bargethan habe, die Urtheilskraft. Zwar ift diese auch auf dem Gebiete des blog abstraften Erkennens thatig, wo fie Begriffe nur mit Begriffen vergleicht: baber ift jedes Urtheil, im logischen Sinn dieses Worts, allerdings ein Berk ber Urtheilstraft, indem dabei allemal ein engerer Begriff einem weitern subsumirt wird. Jedoch ift biese Thätigkeit der Urtheilsfraft, wo fie bloß Begriffe mit einander vergleicht, eine geringere und leichtere, ale mo fie ben Uebergang bom gang Ginzelnen, dem Anschaulichen, jum wesentlich Allgemeinen, bent

Begriff, macht. Da nämlich dort, durch Analyse der Begriffe in ihre wesentlichen Pradifate, ihre Bereinbarkeit oder Unvereinbarfeit auf rein logischem Wege muß entschieden werden können, wozu die Jedem einwohnende bloge Bernunft hinreicht; fo ift die Urtheilsfraft dabei nur in ber Abfürzung jenes Processes thätig, indem der mit ihr Begabte schnell übersieht, mas Andere erft burch eine Reihe von Reflexionen herausbringen. Ihre Thätigkeit im engern Sinn aber tritt allerdings erft ba ein, mo bas anschaulich Erkannte, also das Reale, die Erfahrung, in das deutliche, abstrafte Erfennen übertragen, unter genau entsprechende Begriffe subsumirt und so in das reflektirte Wiffen abgesett merden foll. Daher ift es biefes Bermögen, welches die feften Grundlagen aller Biffenschaften, als welche ftets im unmittel= bar Erfannten, nicht weiter Abzuleitenden bestehen, aufzustellen hat. hier in den Grundurtheilen liegt daher auch die Schwierigfeit derselben, nicht in den Schlüffen daraus. Schliefen ift leicht. urtheilen ichwer. Faliche Schlüsse find eine Seltenheit, faliche Urtheile stets an der Tagesordnung. Nicht weniger hat die Urtheilsfraft im praftischen Leben, bei allen Grundbeschlüffen und Sauptentscheidungen, den Ausschlag zu geben; wie denn der richterliche Ausspruch, in der Hauptsache, ihr Werk ift. Bei ihrer Thätigkeit muß, - auf ähnliche Urt, wie das Brennglas die Connenstrahlen in einen engen Fokus zusammenzieht, - ber Intelleft alle Data, die er über eine Cache hat, fo eng qufammenbringen, daß er fie mit Ginem Blick erfaßt, welchen er nun richtig fixirt und dann mit Besonnenheit das Ergebnif fich beutlich macht. Zudem beruht die große Schwierigkeit des Urtheils in den meiften Fällen barauf, daß wir von der Folge auf ben Grund zu gehen haben, welcher Weg ftets unficher ift; ja, ich habe nachgewiesen, daß hier die Quelle alles Irrthums liegt. Dennoch ift in allen empirischen Wissenschaften, wie auch in den Angelegenheiten des mirklichen Lebens, diefer Weg meiftens der einzige vorhandene. Das Experiment ift schon ein Bersuch, ihn in umgekehrter Richtung jurudgulegen: baber ift es enticheibend und bringt wenigstens den Irrthum ju Tage; vorausgesett, daß es richtig gewählt und redlich angestellt sei, nicht aber wie bie Neutonischen Experimente in der Farbenlehre; aber auch das Ex= periment muß wieder beurtheilt werden. Die vollfommene Gicher=

heit der Wissenschaften a priori, also der Logik und Mathematik, beruht hauptsächlich darauf, daß in ihnen uns der Weg vom Grunde auf die Folge offen steht, der allemal sicher ist. Dies verleiht ihnen den Charakter rein objektiver Wissenschaften, d. h. solcher, über deren Wahrheiten Alle, welche dieselben verstehen, auch übereinstimmend urtheilen müssen; welches um so auffallender ist, als gerade sie auf den subjektiven Formen des Intellekts beruhen, während die empirischen Wissenschaften allein es mit dem handgreislich Objektiven zu thun haben.

Meuferungen der Urtheilskraft find auch Witz und Scharffinn: in jenem ift fie reflektirend, in diesem subsumirend thatig. Bei den meisten Menschen ift die Urtheilskraft bloß nominell vor= handen: ce ift eine Art Fronie, daß man fie den normalen Beisteskräften beigählt, statt sie allein den monstris per excessum auguschreiben. Die gewöhnlichen Röpfe zeigen felbst in den klein= ften Angelegenheiten Mangel an Zutrauen zu ihrem eigenen Urtheil; eben weil sie aus Erfahrung wiffen, daß es keines verdient. Seine Stelle nimmt bei ihnen Borurtheil und Nachurtheil ein; wodurch sie in einem Zustand fortbauernder Unmundigkeit erhalten werden, aus welcher unter vielen hunderten faum Giner losgesprochen wird. Eingeständlich ift sie freilich nicht; da sie fogar vor fich felber zum Schein urtheilen, babei jedoch ftets nach der Meinung Anderer schielen, welche ihr heimlicher Richtpunkt bleibt. Während Jeder sich schämen wurde, in einem geborgten Rock, hut ober Mantel umberzugehen, haben sie Alle keine anberen, als geborgte Meinungen, die sie begierig aufraffen, wo sie ihrer habhaft werden, und bann, fie für eigen ausgebend, bamit herumstolziren. Andere borgen sie wieder von ihnen und machen es damit eben fo. Dies erklärt die schnelle und weite Berbrei= tung der Irrthumer, wie auch den Ruhm des Schlechten: benn die Meinungsverleiher von Profession, also Sournalisten u. dal., geben in der Regel nur faliche Waare aus, wie die Ausleiher ber Maskenanzüge nur falsche Juwelen.

## Kapitel 8\*). Zur Theorie des Lächerlichen.

Auf dem in den vorhergegangenen Kapiteln erläuterten, von mir so nachdrücklich hervorgehobenen Gegensatz zwischen anschauslichen und abstrakten Vorstellungen beruht auch meine Theorie des Lächerlichen; weshalb das zu ihrer Erläuterung noch Beiszubringende seine Stelle hier findet, obgleich es, der Ordnung des Textes nach, erst weiter unten folgen müßte.

Das Problem des überall identischen Ursprungs und damit der eigentlichen Bedeutung des Lachens murde ichon von Cicero erkannt, aber auch fofort als unlösbar aufgegeben. (De orat., II. 58.) Der älteste mir befannte Versuch einer psichologischen Erklärung des Lachens findet sich in Hutchesons Introduction into moral philosophy Bk. 1, ch. 1. §. 14. - Eine etwas spätere anonyme Schrift, Traité des causes physiques et morales du rire, 1768, ift als Bentisation des Gegenstandes nicht ohne Berdienst. Die Meinungen ber von Some bis zu Rant fich an einer Erklärung jenes ber menschlichen Natur eigenthum= lichen Phänomens versuchenden Philosophen hat Platner zu= fammengestellt, in seiner Unthropologie, §. 894. - Rante und Jean Paule Theorien des Lächerlichen find bekannt. Ihre Unrichtigkeit nachzuweisen halte ich für überflüssig; da Jeder, welcher acgebene Källe des Lächerlichen auf fie zurückzuführen versucht, bei ben allermeisten die Ueberzeugung von ihrer Unzulänglichkeit sofort erhalten wird.

Meiner im ersten Bande ausgeführten Erklärung zusolge ist ber Ursprung des Lächerlichen allemal die paradoxe und daher innerwartete Subsumtion eines Gegenstandes unter einen ihm übrigens heterogenen Begriff, und bezeichnet demgemäß das Phä-nomen des Lachens allemal die plözliche Wahrnehmung einer Inkongruenz zwischen einem solchen Begriff und dem durch denselben gedachten realen Gegenstand, also zwischen dem Abstrakten und dem Anschaulichen. Je größer und unerwarteter, in der

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §. 13 bes erften Banbes.

Auffassung bes Lachenben, Diefe Intongrueng ift, befto heftiger wird fein Lachen ausfallen. Demnach muß bei Allem, mas Lachen erregt, allemal nachzuweisen febn ein Begriff und ein Ginzelnes, also ein Ding ober ein Vorgang, welcher zwar unter jenen Begriff fich subsumiren, mithin durch ihn fich benten läßt, jedoch in anderer und vorwaltender Beziehung gar nicht barunter gehört, fondern fich von Allem, was fonft durch jenen Begriff gedacht wird, auffallend unterscheidet. Wenn, wie jumal bei Witworten oft der Fall ift, ftatt eines folden auschaulichen Realen, ein dem höhern oder Gattungsbegriff untergeordneter Art= begriff auftritt; so wird er boch das Lachen erst dadurch erregen, daß die Phantasie ihn realisirt, d. h. ihn durch einen auschaulichen Repräsentanten vertreten läft, und fo der Konflift zwischen bem Gedachten und dem Angeschanten Statt findet. Ja, man kann, wenn man die Sache recht explicite erkennen will, jedes Lächerliche gurudführen auf einen Schluß in ber erften Figur, mit einer unbestrittenen major und einer unerwarteten, gewiffermaagen nur burch Schifane geltend gemachten minor; in Folge welcher Berbindung die Konklusion die Eigenschaft des Lächerlichen an fich hat.

Ich habe, im ersten Bande, für überslüssig gehalten, diese Theorie an Beispielen zu erläutern; da Jeder dies, durch ein wenig Nachdenken über ihm erinnerliche Fälle des Lächerlichen, seicht selbst leisten kann. Um jedoch auch der Geistesträgheit dersjenigen Leser, die durchaus im passiven Zustand verharren wollen, zu Hüsse zu kommen, will ich mich hier dazu bequemen. Sogar will ich, in dieser dritten Auslage, die Beispiele vermehren und anhäusen; damit es unbestritten sei, daß hier, nach so vielen fruchtlosen, früheren Bersuchen, die wahre Theorie des Lächerslichen gegeben und das schon vom Sicero aufgestellte, aber auch aufgegebene Problem besinitiv gelöst sei. —

Wenn wir bedenken, daß zu einem Winkel zwei auf einander treffende Linien erfordert sind, welche, wenn verlängert, einander schneiden, die Tangente hingegen den Kreis nur an einem Punkte streift, an diesem Punkte aber eigentlich mit ihm parallel geht, und wir demgemäß die abstrakte Ueberzeugung von der Unmögslichkeit eines Winkels zwischen Kreislinie und Tangenkte gegens wärtig haben; nun aber doch auf dem Papier ein solcher Winkel

uns augenscheinlich vorliegt; so wird bieses uns leicht ein Lächeln abnöthigen. Das Lächerliche in Diefem Fall ift zwar außerft fcmach: hingegen tritt gerade in ihm der Urfprung beffelben aus der Infongruen; des Gedachten zum Angeschauten ungemein deut= lich hervor. - Be nachdem wir, beim Auffinden einer folden Inkongruenz, vom Realen, d. i. Anschaulichen, zum Begriff, ober aber umgefehrt vom Begriff jum Realen übergeben, ift bas baburch entstehende Lächerliche entweder ein Witwort, ober aber eine Ungereimtheit, im höhern Grabe, jumal im Praftischen, eine Rarrheit; wie im Text auseinandergesetzt worden. Um nun Beifpiele des erften Falles, also des Wites, zu betrachten, wollen wir zunächst die allbekannte Anekdote nehmen vom Gaskogner, über den der König lachte, als er ihn bei ftrenger Winterfalte in leichter Commerkleidung fah, und ber barauf gum Ronig fagte: "Bätten Em. Dlaj. angezogen, was ich angezogen habe; fo wurden Gie es fehr marm finden", - und auf die Frage, was er angezogen habe: "meine ganze Garderobe". — Unter diesem lettern Begriff ist nämlich, jo gut wie die unübersebbare Garderobe eines Königs, auch das einzige Sommerröcken eines armen Teufels zu benten, beffen Unblick auf feinem frierenden Leibe fich jedoch dem Begriff fehr inkongruent zeigt. — Das Bublifum eines Theaters in Paris verlangte einft, daß die Marfeillaise gespielt werde, und gerieth, als dies nicht geschah, in großes Schreien und Toben; jo daß endlich ein Polizeikommissa= rius in Uniform auf die Buhne trat und erklärte, es fei nicht erlaubt, daß im Theater etwas Anderes vorkomme, als mas auf bem Zettel stehe. Da rief eine Stimme: Et vous, Monsieur, êtes-vous aussi sur l'affiche? welcher Ginfall bas einstimmigste Gelächter erregte. Denn hier ift die Subsumtion des Beterogenen unmittelbar beutlich und ungezwungen. — Das Epigramm:

> "Bab ift ber treue Sirt, von bem bie Bibel fprach: Benn seine Heerbe schläft, bleibt er allein noch wach",

subsumirt unter den Begriff eines bei der schlafenden Heerde wachenden Hirten, den langweiligen Prediger, der die ganze Gemeinde eingeschläfert hat und nun ungehört allein fortbelfert. — Analog ist die Grabschrift eines Arztes: "Hier liegt er, wie ein Held, und die Erschlagenen liegen um ihn her": — es subsumirt unter den dem Helden ehrenvollen Begriff des "von Getödteten

umringt Liegens" ben Argt, ber bas Leben erhalten foll. -Sehr häufig besteht bas Witmort in einem einzigen Musbruck. burch ben eben nur ber Begriff angegeben wird, unter welchen ber vorliegende Fall subsumirt werden kann, welcher jedoch Allem. was soust barunter gedacht wird, fehr heterogen ift. Go im Romeo, wenn der lebhafte, aber foeben tödtlich verwundete Merkutio seinen Freunden, die ihn Morgen zu besuchen verfpredjen, antwortet: "Sa, fommt nur, ihr werdet einen ftillen Mann an mir finden", unter welchen Begriff hier ber Tobte subsumirt wird: im Englischen kommt aber noch das Wortspiel hingu, daß a grave man zugleich den erufthaften, und den Mann des Grabes bedeutet. - Diefer Art ift auch die bekannte Anetbote vom Schaufpieler Ungelmann: nachdem auf dem Berliner Theater alles Improvisiren streng untersagt worden war, hatte er zu Pferde auf ber Buhne zu erscheinen, wobei, als er gerade auf dem Profeenio war, das Pferd Mift fallen ließ, wodurch das Bublikum fchon zum Lachen bewogen wurde, jedoch fehr viel mehr, als Ungelmann zum Pferde fagte: "Was machst denn bu? weißt du nicht, daß uns das Improvisiren verboten ift?" Sier ift die Subsumtion des heterogenen unter den allgemeineren Begriff fehr beutlich, aber bas Wigwort überaus treffend und bie badurch erlangte Wirkung des Lächerlichen äußerst ftark. - Sieher gehört ferner eine Zeitungsnachricht vom März 1851 aus Sall: "Die judische Gaunerbande, deren wir erwähnt haben. wurde wieder bei uns, unter obligater Begleitung, eingeliefert." Diefe Subsumtion einer Polizeiestorte unter einen musikalischen Ausdruck ist fehr glücklich; wiewohl fich schon dem bloken Wortfpiel nähernd. - Singegen ift es gang ber hier in Rede ftehenden Art, wenn Saphir, in einem Federfrieg gegen ben Schaufpieler Angeli, diesen bezeichnet als "ben an Geift und Körper gleich aroken Angeli" - wo, vermöge der stadtbekannten mingigen Statur des Schauspielers, unter den Begriff "groß" das un= gemein Rleine sich auschaulich stellt: - so auch, wenn berfelbe Saphir die Arien einer neuen Oper ,, gute alte Bekannte" nennt, also unter einen Begriff, ber in andern Fällen gur Empfehlung dient, gerade die tadelhafte Eigenschaft bringt: - eben fo, wenn man von einer Dame, auf beren Gunit Geschenke Ginfluß hätten, fagen wollte, fie wiffe bas utile dulci zu vereinigen:

wodurch man unter den Begriff der Regel, welche vom Horaz in afthetischer Sinsicht empfohlen wird, das moralisch Gemeine bringt: - eben fo, wenn man, um ein Borbell anzudeuten, ce etwan bezeichnete als einen "bescheibenen Wohnsitz ftiller Freuben". - Die gute Gesellschaft, welche um vollkommen fade zu fenn, alle entichiedenen Meugerungen und daher alle ftarken Ausbrucke verbannt hat, pflegt, um ffandaloje, oder irgendwie anftößige Dinge zu bezeichnen, fich badurch zu helfen, daß fie folche, zur Milberung, mittelft allgemeiner Begriffe ausdrückt: hiedurch aber wird diesen auch das ihnen mehr oder minder Beterogene fubsumirt, wodurch eben, in entsprechendem Grade, die Wirkung bes Lächerlichen entsteht. Dahin also gehört das Obige utile dulci: besgleichen: "er hat auf dem Ball Unannehmlichkeiten gehabt", - wenn er geprügelt und herausgeschmissen worden; ober "er hat des Guten etwas zu viel gethan", - wenn er betrunken ist; wie auch "die Frau soll schwache Augenblicke haben", - wenn fie ihrem Mann Borner auffett; u. f. w. Gbenfalls gehören dahin die Aequivoken, nämlich Begriffe, welche an und für sich nichts Unanständiges enthalten, unter die jedoch bas Vorliegende gebracht auf eine unanständige Vorstellung leitet. Sie find in der Gesellschaft fehr häufig. Aber ein vollkommenes Mufter der durchgeführten und großartigen Meguivoke ift die unvergleichliche Grabschrift auf den Justice of peace von Shenftone, als welche, in ihrem hochtrabenden Lapidarstil, von edeln und erhabenen Dingen zu reden scheint, mahrend unter jeden ihrer Begriffe etwas gang Anderes zu subsumiren ift, welches erft im allerletten Wort, als unerwarteter Schluffel zum Gangen, hervortritt und ber Lefer laut auflachend entdecht, daß er bloß eine fehr ichmutige Aequivote gelefen hat. Sie herzuseten und gar noch Bu überfeten ift in biefem glatt gefämmten Zeitalter ichlechterbings unzulässig: man findet sie in Shenstone's Poëtical works, überschrieben Inscription. Die Aequivoken gehen bisweilen in das bloge Bortfpiel über, von welchem im Text das Nöthige gefagt morden.

Auch wider die Absicht kann die jedem Lächerlichen zum Grunde liegende Subsumtion des in einer Hinsicht Heterogenen unter einen ihm übrigens angemessenen Begriff Statt finden: 3. B. einer der freien Neger in Nordamerika, welche sich bemühen, in allen Stüden ben Weißen nachznahmen, hat gang fürglich feinem gestorbenen Rinde ein Epitaphinm gesetzt, welches anhebt: "Liebliche, friih gebrochene Lilie". - Wird hingegen, mit plumper Absichtlichkeit, ein Reales und Anschauliches geradezu unter den Begriff feines Gegentheils gebracht, fo entfteht die platte, gemeine Bronie. 3. B. wenn bei ftarfem Regen gefagt wird: "das ift heute ein angenehmes Wetter"; - ober, von einer häß= lichen Braut: "ber hat fich ein schönes Schätzchen ausgesucht"; - ober von einem Spitbuben: "diefer Ehrenmann"; u. bgl. m. Mur Rinder und Leute ohne alle Bildning werden über fo etwas lachen: denn hier ift die Inkongrueng zwischen dem Gedachten und dem Angeschauten eine totale. Doch tritt, eben bei diefer plumpen Uebertreibung in der Bewerkstelligung des Lächerlichen, der Grundcharafter deffelben, befagte Inkongruenz, fehr deutlich hervor. — Diefer Gattung des Lächerlichen ift, wegen der Ueber= treibung und beutlichen Absichtlichkeit, in etwas verwandt die Parodie. Ihr Berfahren besteht darin, daß fie den Borgangen und Worten eines ernfthaften Gedichtes oder Dramas unbedeutende, niedrige Bersonen, oder kleinliche Motive und Sandlungen unterschiebt. Gie subsumirt also die von ihr dargestellten platten Mealitäten unter die im Thema gegebenen hohen Begriffe. unter welche sie nun in gewisser Sinsicht passen muffen, mahrend fie übrigens denfelben fehr inkongruent sind; wodurch dann ber Widerstreit zwischen dem Angeschauten und dem Gedachten fehr grell hervortritt. Un bekannten Beispielen fehlt es hier nicht: ich führe daher nur eines an, aus der Zobeide von Carlo Gozzi, Aft 4, Scene 3, wo zweien hanswürften, die fich foeben geprügelt haben und bavon ermüdet ruhig neben einander liegen, die berühmte Stanze des Ariosto (Orl. fur. I, 22) oh gran bontà de' cavalieri antichi u. f. w. gang wörtlich in ben Mund gelegt ift. — Diefer Art ist auch die in Deutschland fehr beliebte Unwendung ernfter, besonders Schiller'icher Berfe auf triviale Borfälle, welche offenbar eine Subsumtion des Be= terogenen unter ben allgemeinen Begriff, welchen ber Bers ausspricht, enthält. Go 3. B. wann Jemand einen recht charatteristischen Streich hat ergeben laffen, wird es felten an Ginem fehlen, ber dazu fagt: "Daran erkenn' ich meine Pappentheimer." Aber originell und fehr witig mar es, als Giner an ein eben getrautes junges Chepaar, bessen weibliche Hälfte ihm gefiel, die Schlußworte der Schiller'schen Ballade "Die Bürgschaft" (ich weiß nicht wie laut) richtete:

"Ich sei, erlaubt mir die Bitte, In euerm Bunde ber Dritte."

Die Wirkung bes Lächerlichen ist hier stark und unausbleiblich, weil unter die Begriffe, durch welche Schiller uns ein moralisch edles Berhältniß zu denken giebt, ein verbotenes und unsittliches, aber richtig und ohne Beränderung subsumirt, also dadurch gesdacht wird. — In allen hier angeführten Beispielen des Witzes sindet man, daß einem Begriff, oder überhaupt einem abstrakten Gedanken, ein Reales, unmittelbar, oder mittelst eines engern Begriffes, subsumirt wird, welches zwar, nach der Strenge, darunter gehört, jedoch himmelweit verschieden ist von der eigentslichen und ursprünglichen Absicht und Richtung des Gedankens. Demgemäß besteht der Witz, als Geistesfähigkeit, ganz allein in der Leichtigkeit, zu jedem vorkommenden Gegenstande einen Begriff zu sinden, unter welchem er allerdings mitgedacht werden kann, jedoch allen andern darunter gehörigen Gegenständen sehr heterogen ist.

Die zweite Art des lächerlichen geht, wie erwähnt, in umgefehrter Richtung, vom abstrakten Begriff zu dem durch biesen gedachten Realen, oder Anschaulichen, welches nun aber irgend eine Infongruenz zu demfelben, die übersehen worden, an den Tag legt, wodurch eine Ungereimtheit, mithin in praxi eine närrifche Handlung, entsteht. Da das Schauspiel Handlung erforbert, so ift diese Urt des Lächerlichen der Komödie wesentlich. Hierauf beruht Boltaire's Bemerfung: J'ai cru remarquer aux spectacles, qu'il ne s'élève presque jamais de ces éclats de rire universels, qu'à l'occasion d'une méprise. (Préface de l'enfant prodigue.) Als Beispiele dieser Gattung bes Rächerlichen können die folgenden gelten. 218 Jemand geäußert hatte, bag er gern allein spatieren gienge, fagte ein Defterreicher au ihm: "Sie gehn gern allein fpatieren; ich halt auch: ba tonnen wir zusammen gehn." Er geht aus von dem Begriff "ein Bergnügen, welches Zwei lieben, fonnen fie gemeinschaftlich genießen", und subsumirt demfelben den Fall, der gerade die Bemeinschaft ausschließt. Ferner ber Bediente, welcher bas

abgeschabte Sechundsfell am Roffer seines herrn mit Makaffarol bestreicht, damit es wieder behaart werde; wobei er ausgeht von dem Begriff "Makassaröl macht Haare wachsen": — die Solda= ten in der Wachtstube, welche dem eben eingebrachten Arreftanten an ihrem Kartenspiel Theil zu nehmen erlauben, weil er aber babei fchifanirt, wodurch Streit entfteht, ihn hinauswerfen: fie laffen fich leiten burch ben allgemeinen Begriff "ichlechte Gefellen wirft man hinaus", - vergeffen aber, daß er zugleich Arreftant, b. h. Giner, den fie festhalten follen, ift. - Zwei Bauerjungen hatten ihre Minte mit grobem Schrot geladen, welches fie, um ihm feines zu substituiren, heraushaben wollten, ohne jedoch bas Bulver einzubugen. Da legte der Gine die Mündung des Laufes in seinen Sut, ben er zwischen die Beine nahm, und fagte zum Ande 1: "Bett brücke bu ganz fachte, fachte, fachte los: da kommt guerst das Schrot." Er geht aus von dem Begriff "Verlangfamung der Urfache giebt Berlangfamung der Wirfung". — Belege find ferner die meiften handlungen des Don Quijote, welcher unter Begriffe, die er aus Ritterromanen geschöpft, die ihm vorkommenden ihnen fehr heterogenen Realitäten fubsumirt, 3. B. um die Unterdrückten zu unterftüten, die Galeerenfklaven befreit. Eigentlich gehören auch alle Münchhausianaden hieher: nur find fie nicht Sandlungen, die vollzogen, fonbern unmögliche, die als wirklich geschehen dem Zuhörer aufgebunden werden. Bei denselben ift allemal die Thatsache fo gefaßt, daß sie, bloß in abstracto, mithin fomparativ a priori gedacht, als möglich und plausibel erscheint: aber hinterher, wenn man zur Anschauung des individuellen Falls herabkommt, also a posteriori, thut sich das Unmögliche der Sache, ja, das Abfurde der Annahme hervor und erregt Lachen, durch die augenfällige Inkongruenz des Angeschauten zum Gedachten: 3. B. wenn die im Posthorn eingefrorenen Melodien in der warmen Stube aufthauen; - wenn Münchhausen, bei ftrengem Froft, auf bem Baume figend, fein herabgefallenes Meffer am gefrierenden Wasserstrahl seines Urins in die Sohe zieht, u. f. w. Dieser Art ift auch die Geschichte von zwei Löwen, welche Rachts Die Scheibemand durchbrechen und in ihrer Buth fich gegenfeitig auffressen; so daß am Morgen nur noch die beiden Schwänze gefunden werden.

Noch giebt es Fälle des Lächerlichen, wo der Begriff, unter welchen bas Unschauliche gebracht wird, weder ausgesprochen, noch angedeutet zu werden braucht, fondern vermöge der 3deen= affociation von felbst ins Bewußtfehn tritt. Das Lachen, in welches Garrid, mitten im Tragiren, ausbrach, weil ein born im Parterre ftehender Fleischer, um fich ben Schweiß abauwischen, einstweilen seinem großen Sunde, ber, mit den Borber= pfoten auf die Barterreschrante geftütt, nach bem Theater bin= fah, feine Perrude aufgesett hatte, war dadurch vermittelt, baß Garrid vom hinzugedachten Begriff eines Bufchauers ausging. Eben hierauf beruht es, daß gemiffe Thiergestalten, wie Uffen, Rangurus, Springhaafen u. bgl. uns bisweilen lacherlich erichei= nen, weil etwas Menschenähnliches in ihnen uns veranlaft, fie unter den Begriff der menschlichen Geftalt zu subsumiren. von welchem wieder ausgehend, wir ihre Infongrueng zu demfelben wahrnehmen.

Die Begriffe, beren hervortretende Infongrueng gur Unschauung uns zum Lachen bewegt, sind nun entweder die eines Andern, oder unsere eigenen. Im ersten Fall lachen wir über ben Andern: im zweiten fühlen wir eine oft angenehme, wenig= ftens beluftigende Ueberraschung. Rinder und rohe Menschen lachen baber bei ben fleinsten, fogar bei midrigen Bufallen, wenn fie ihnen unerwartet waren, alfo ihren vorgefaßten Begriff bes Brrthums überführten. - In der Regel ift das Lachen ein veranüglicher Ruftand: die Wahrnehmung der Inkongruenz des Gedachten jum Ungeschauten, also zur Wirklichkeit, macht uns demnach Freude und wir geben uns gern der frampfhaften Erschütterung bin, welche dieje Wahrnehmung erregt. Der Grund hievon liegt in Folgendem. Bei jenem ploglich hervortretenden Wider= ftreit zwifden bem Angeschauten und bem Gedachten behält bas Ungeschaute allemal unzweifelhaftes Recht: benn es ift gar nicht bem Irrthum unterworfen, bedarf feiner Beglaubigung von außerhalb, fondern vertritt fich felbit. Sein Rouflitt mit dem Gebachten entspringt zulett baraus, daß diefes mit feinen abstraften Begriffen nicht herabkann gur endlosen Mannigfaltigkeit und Nüancirung des Unschaulichen. Dieser Gieg der auschauenden Erfenntniß über das Denken erfreut uns. Denn das Unschauen ift die ursprüngliche, von ber thierischen Ratur ungertrennliche

Erkenntnisweise, in der sich Alles, was dem Willen unmittelsdares Genügen giebt, darstellt: es ist das Medium der Gegenswart, des Genusses und der Fröhlichkeit: auch ist dasselbe mit keiner Anstrengung verknüpft. Bom Denken gilt das Gegentheil: es ist die zweite Potenz des Erkennens, deren Ausübung stets einige, oft bedeutende Anstrengung erfordert, und deren Begriffe es sind, welche sich oft der Befriedigung unserer unmittelbaren Bünsche entgegenstellen, indem sie, als das Medium der Bergangenheit, der Zukunst und des Ernstes, das Behikel unserer Befürchtungen, unserer Neue und aller unserer Sorgen abgeben. Diese strenge, unermädliche, überlästige Hosmeisterin Bernunst jetzt ein Mal der Unzulänglichkeit überführt zu sehen, muß uns daher ergötzlich sehn. Deshalb also ist die Miene des Lachens der der Freude sehr nahe verwandt.

Wegen des Mangels an Vernunft, also an Allgemeinbegriffen, ist das Thier, wie der Sprache, so auch des Lachens unsfähig. Dieses ist daher ein Vorrecht und charakteristisches Merkmal des Menschen. Jedoch hat, beiläusig gesagt, auch seine ziger Freund, der Hund, einen analogen, ihm allein eigenen und charakteristischen Akt vor allen andern Thieren vorans, nämlich das so ausdrucksvolle, wohlwollende und grundehrliche Wedeln. Wie vortheilhaft sticht doch diese, ihm von der Natur eingegebene Begrüßung ab, gegen die Bücklinge und grinzenden Höflichkeitsbezeugungen der Menschen, deren Versicherung inniger Freundsschaft und Ergebenheit es an Zuverlässisseit, wenigstens für die Gegenwart, tausend Mal übertrifft. —

Das Gegentheil des Lachens und Scherzes ist der Ernst. Demgemäß besteht er im Bewußtsehn der vollsommenen Ueberscinstimmung und Kongruenz des Begriffs, oder Gedankens, mit dem Anschaulichen, oder der Realität. Der Ernste ist überzeugt, daß er die Dinge denkt wie sie sind, und daß sie sind wie er sie denkt. Sen deshalb ist der Uebergang vom tiesen Ernst zum Lachen so besonders leicht und durch Kleinigkeiten zu bewerkstellisgen; weil jene vom Ernst angenommene Uebereinstimmung, je vollsommener sie schien, desto leichter selbst durch eine geringe, unerwartet zu Tage kommende Inkongruenz ausgehoben wird. Daher je mehr ein Mensch des ganzen Ernstes fähig ist, desto herzlicher kann er lachen. Menschen, deren Lachen stets affektirt

und gezwungen herauskommt, sind intellektuell und moralisch von leichtem Gehalt; wie denn überhaupt die Art des Lachens, und andererseits der Anlaß dazu, sehr charakteristisch für die Person ist. Daß die Geschlechtsverhältnisse den leichtesten, jederzeit bereit liegenden und auch dem schwächsten Witz erreichbaren Stoff zum Scherze abgeben, wie die Häufigkeit der Zoten beweist, könnte nicht sehn, wenn nicht der tiefste Ernst gerade ihnen zum Grunde läge.

Daß das Lachen Anderer über Das, was wir thun oder ernstlich sagen, und so empfindlich beleidigt, beruht darauf, daß es aussagt, zwischen unsern Begriffen und der odjektiven Realiztät sei eine gewaltige Inkongruenz. Aus demselben Grunde ist das Prädikat "lächerlich" beleidigend. — Das eigentliche Hohnzelächter ruft dem gescheiterten Widersacher triumphirend zu, wie inkongruent die Begriffe, welche er gehegt, zu der sich jetz ihm offenbarenden Wirklichkeit gewesen. Unser eigenes bitteres Lachen, bei der sich und schrecklich enthüllenden Wahrheit, durch welche fest gehegte Erwartungen sich als täuschend erweisen, ist der lebhaste Ausdruck der nunmehr gemachten Entdeckung der Inkonzurunz zwischen den Gedanken, die wir, in thörichtem Vertrauen auf Menschen oder Schicksal, gehegt, und der jetzt sich entschleiernsden Wirklichkeit.

Das absichtlich Lächerliche ist der Scherz: er ist das Beftreben, zwischen den Begriffen des Andern und der Realität, burch Berschieben des Ginen dieser Beiden, eine Disfrepang gu Wege zu bringen; mahrend fein Gegentheil ber Ernft in ber wenigstens angestrebten genauen Angemeffenheit Beider zu einander besteht. Berftedt nun aber ber Scherz fich hinter den Ernst; fo entsteht die Fronie: 3. B. wenn wir auf die Meinungen des Undern, welche das Gegentheil der unserigen find, mit scheinbarem Ernft eingehen und fie mit ihm zu theilen simuliren; bis endlich das Resultat ihn an uns und ihnen irre macht. Co verhielt fich Sofrates dem Sippias, Protagoras, Gorgias und andern Sophiften, überhaupt oft seinem Collocutor gegenüber. -Das Umgekehrte ber Ironie mare bemnach ber hinter ben Scherz versteckte Ernst, und dies ift der Sumor. Man fonnte ihn den doppelten Kontrapunkt der Ironie nennen. — Erklärungen wie "ber Sumor ift die Wechselburchdringung des Endlichen und Unendlichen"

bruden nichts weiter aus, als die gängliche Unfähigkeit gum Denfen Derer, die an folden hohlen Aloskeln ihr Genugen haben. -Die Ironie ift objektiv, nämlich auf ben Undern berechnet; ber Sumor aber subjettiv, nämlich junadift nur fur bas eigene Selbst ba. Demgemäß finden die Meisterstücke der Bronie fich bei den Alten, die bes humors bei ben Reneren. Denn naher betrachtet, beruht ber humor auf einer subjektiven, aber ernften und erhabenen Stimmung, welche unwillfürlich in Ronflift ge= rath mit einer ihr fehr beterogenen, gemeinen Aukenwelt, ber fie weder ausweichen, noch fich selbst aufgeben kann; daher fie, zur Bermittelung, versucht, ihre eigene Anficht und jene Außenwelt durch die selben Begriffe zu denken, welche hiedurch eine doppelte, balb auf diefer balb auf ber andern Seite liegende Inkongruen, zu dem dadurch gedachten Realen erhalten, wodurch der Eindruck bes absichtlich Lächerlichen, also des Scherzes entsteht, hinter meldem jedoch der tiefste Ernst versteckt ift und durchscheint. Fängt Die Fronie mit ernster Miene an und endigt mit lächelnder, fo halt ber humor es umgekehrt. Als ein Beifpiel von biefem fann ichon der oben angeführte Ausdruck des Merkutio gelten. Desgleichen im Samlet: Polonius: "Gnädigfter Berr, ich will ehrerbietigst Abschied von Ihnen nehmen. - Samlet: Sie können nichts von mir nehmen, was ich williger hergabe; ausgenommen mein Leben, ausgenommen mein Leben, ausgenommen mein Leben." - Sodann, vor der Aufführung des Schauspiels bei hofe, fagt hamlet zur Ophelia: "Was follte ein Mensch Anderes thun, als luftig fenn? Denn feht nur, wie vergnügt meine Mutter aussieht, und mein Bater ift boch erft vor zwei Stunden geftorben. - Ophelia: Bor zwei Mal zwei Monaten, gnädigster Berr. - Samlet: Go lange ift's ber?! Ei, da mag ber Tenfel noch schwarz gehen! ich will mir ein munteres Kleid machen laffen." - Ferner auch in Jean Bauls "Titan", wenn der tieffinnig gewordene und nun über fich felbit brutende Schoppe öfter feine Banbe ansehend zu fich faat: "Da fitt ein Berr leibhaftig und ich in ihm: wer ift aber fol= cher?" - Als wirklicher Humorift tritt Heinrich Beine auf, in feinem "Romancero": hinter allen feinen Scherzen und Poffen merten wir einen tiefen Ernft, ber fich fchaint unverfchleiert hervorzutreten. - Denmach beruht ber humor auf einer besondern

Art ber Laune (mahricheinlich von Luna), burch welchen Begriff, in allen feinen Modifitationen, ein entschiedenes leberwiegen bes Subjektiven über bas Objektive, bei ber Auffaffung der Außenwelt, gedacht wird. Auch jede poetische, oder fünstlerische Darftellung einer tomischen, ja fogar poffenhaften Scene, als beren verdectter hintergrund jedoch ein ernfter Gedanke burch= fcimmert, ift Produkt des Humors, also humoriftisch. Dahin gehört 3. B. eine folorirte Zeichnung von Tifchbein: fie ftellt ein gang leeres Zimmer bar, welches feine Beleuchtung allein von dem im Ramin lodernden Feuer erhalt. Bor biefem fteht ein Menich, in der Wofte, fo daß, von feinen Fugen ausgehend. ber Schatten feiner Perfon fich über bas gange Zimmer erftrecht. "Das ift Giner", fommentirte Tischbein bagu, "bem in ber Welt nichts hat gelingen wollen und ber es zu nichts gebracht hat: jest freut er fich, daß er doch einen fo großen Schatten werfen fann." Sollte ich nun aber ben hinter biefen Scherz versteckten Ernft aussprechen; so könnte ich es am besten burch folgende dem Perfifchen Gedichte Anwari Sobeili entnommene Berfe:

> "Ift einer Welt Besit für bid zerronnen, Sei nicht im Leib barüber, es ift nichts; Und hast du einer Welt Besitz gewonnen, Sei nicht erfreut barüber, es ift nichts. Borüber gehn die Schmerzen und die Wonnen, Geh' an der Welt vorüber, es ift nichts."—

Daß heut zu Tage in der Deutschen Litteratur "humoristisch" durchgängig in der Bedeutung von "komisch" überhaupt gebraucht wird, entspringt auß der erbärmlichen Sucht, den Dingen einen vornehmeren Namen zu geben, als ihnen zusommt, nämlich den einer über ihnen stehenden Klasse: so will jedes Wirthshaus Hotel, jeder Geldwechsler Banquier, jede Reiterbude Cirkus, jedes Konzert Musikalische Akademie, das Kausmannskomptoir Büreau, der Töpfer Thonkünstler heißen, — demnach auch jeder Hanswurst Humorist. Das Wort Humor ist von den Engländern entlehnt, um eine, bei ihnen zuerst bemerkte, ganz eigenthümliche, sogar, wie oben gezeigt, dem Erhabenen verwandte Art des Lächerlichen auszusondern und zu bezeichnen; nicht aber um jeden Spaaß und jede Hanswurstiade damit zu betiteln, wie jetzt in

Deutschland allgemein, ohne Opposition, geschicht, von Litteraten und Geschrten; weil der wahre Begriff jener Abart, jener Geisteszichtung, jenes Kindes des Lächerlichen und Erhabenen, zu subtil und zu hoch sehn würde für ihr Publisum, welchem zu gefallen, sie bemüht sind, Alles abzuplatten und zu pöbelarisiren. Je nun, "hohe Worte und niedriger Sinn" ist überhaupt der Wahlspruch der edeln "Jetztzeit": demgemäß heißt heut zu Tage ein Humozrist, was ehemals ein Hanswurst genannt wurde.

## Rapitel 9\*). Zur Logik überhaupt.

Logik, Dialektik und Rhetorik gehören zusammen, indem sie das Ganze einer Technik der Bernunft ausmachen, unter welcher Benennung sie auch zusammen gelehrt werden sollten, Logik als Technik des eigenen Denkens, Dialektik des Disputierens mit Anderen und Rhetorik des Redens zu Bielen (concionatio); also entsprechend dem Singular, Dual und Plural, wie auch dem Monolog, Dialog und Paneghrikus.

Unter Dialektif verstehe ich, in Uebereinstimmung mit Aristoteles (Metaph. III, 2, et Analyt. post. I, 11), die Kunst des auf gemeinsame Erforschung der Wahrheit, namentlich der philosophischen, gerichteten Gespräches. Sin Gespräch dieser Art geht aber nothwendig, mehr oder weniger, in die Kontroverse über; daher Dialektif auch erklärt werden kann als Disputirstunst. Beispiele und Muster der Dialektik haben wir an den Platonischen Dialogen: aber für die eigentliche Theorie derselben, also für die Technik des Disputirens, die Eristik, ist disher sehr wenig geleistet worden. Ich habe einen Bersuch der Art aussgearbeitet und eine Probe desselben im zweiten Bande der Pareerga mitgetheilt; daher ich die Erörterung dieser Wissenschaft hier ganz übergehe.

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel, mit sammt bem folgenben, fteht in Beziehung ju g. 9 bes erften Banbes.

In der Rhetorik sind die rhetorischen Figuren ungefähr was in der Logik die spllogistischen, jeden Falls aber der Betrachtung würdig. Zu Aristoteles Zeit scheinen sie noch nicht Gegenstand theoretischer Untersuchung gewesen zu sehn; da er in keiner seiner Rhetoriken von ihnen handelt, und wir in dieser Hinsicht an den Rutilius Lupus, den Epitomator eines spätern Gorgias, verswiesen sind.

Alle drei Wiffenschaften haben bas Gemeinsame, bag man, ohne sie gelernt zu haben, ihre Regeln befolgt, welche fogar felbst erft aus dieser natürlichen Ausübung abstrahirt sind. — Daher haben fie, bei vielem theoretischen Interesse, boch nur geringen praftischen Ruten; theils weil sie zwar die Regel, aber nicht den Fall der Unwendung geben; theils weil während der Praxis gewöhnlich teine Zeit ift, sich ber Regeln zu erinnern. Sie lehren also nur was Jeder schon von felbst meiß und übt: bennoch ift die abstrafte Erkenntnig besselben interessant und wichtig. Praftischen Nugen wird die Logit, wenigstens für bas eigene Denfen, nicht leicht haben. Denn die Fehler unfers eigenen Rafonnemente liegen faft nie in ben Schluffen, noch fonft in der Form, sondern in den Urtheilen, also in der Materie des Denkens. Singegen können wir bei ber Kontroverse bisweilen einigen praktischen Ruten von der Logik ziehen, indem wir die, aus beutlich ober undeutlich bewußter Absicht, trugerische Argumentation des Gegners, welche er unter bem Schmuck und ber Decke fortlaufender Rede vorbringt, auf die ftrenge Form regel= mäßiger Schluffe gurudführen und dann ihm Fehler gegen die Logif nachweisen, z. B. einfache Umkehrung allgemein bejahender Urtheile, Schluffe mit vier Terminis, Schluffe von ber Folge auf ben Grund, Schluffe in ber zweiten Figur aus lauter affirmirenden Brämiffen u. dgl. m. -

Mir dünkt, daß man die Lehre von den Denkgesetzen das durch vereinsachen könnte, daß man deren nur zwei aufstellte, nämlich das vom ausgeschlossenen Dritten und das vom zureichens den Grunde. Ersteres so: "jedem Subjekt ist jegliches Prädikat entweder beizulegen oder abzusprechen." Hier liegt im Entweder Oder schon, daß nicht Beides zugleich geschehen darf, folglich eben Das, was die Gesetze der Identität und des Widerspruchs besagen: diese würden also als Korollarien jenes Satzes hinzus

tommen, welcher eigentlich befagt, daß jegliche zwei Begriffsfphären entweder ale vereint, oder ale getrennt zu denken find, nie aber als Beides zugleich; mithin daß, wo Worte gufammengefügt find, welche Letteres bennoch ausdrucken, biefe Worte einen Dentproceg angeben, ber unausführbar ift: das Innewerden diefer Unausführbarkeit ift das Gefühl des Widerspruchs. — Das zweite Dentgefet, ber Sat vom Grunde, murde befagen, daß obiges Beilegen ober Absprechen burch etwas vom Urtheil felbft Berschiedenes bestimmt sehn muß, welches eine (reine oder empirifche) Aufchauung, oder aber bloß ein anderes Urtheil fenn fann: biefes Andere und Berichiedene heißt alsbann ber Grund des Urtheile. Gofern ein Urtheil dem erften Dentgefete genügt, ift es bentbar; fofern es bem zweiten genügt, ift es mahr, wenigstens logisch oder formell mahr, wenn nämlich der Grund des Urtheils wieder nur ein Urtheil ist. Die materielle, oder absolute Wahrheit ift aber zulett doch immer nur das Berhältniß zwischen einem Urtheil und einer Anschauung, also zwischen ber abstratten und der anschaulichen Vorstellung. Dies Berhältniß ift entweder ein unmittelbares, oder aber vermittelt durch andere Urtheile, d. h. durch andere abstrakte Vorstellungen. Sienach ift leicht abzusehen, daß nie eine Wahrheit die andere umftoffen fann, sondern alle zulett in Uebereinstimmung sehn muffen; weil im Anschaulichen, ihrer gemeinsamen Grundlage, fein Biderspruch möglich ift. Daher hat keine Wahrheit die andere zu fürchten. Trug und Irrthum haben jede Wahrheit zu fürchten; weil, durch die logische Verkettung aller, auch die entfernteste ein Mal ihren Stoß auf jeden Irrthum fortpflangen muß. Diefes zweite Dentgeset ift demnach ber Anknüpfungspunkt der Logif an Das, mas nicht mehr Logik, sondern Stoff des Denkens ift. Folglich besteht in der Uebereinstimmung der Begriffe, also der abstrakten Borftellung, mit dem in ber anschaulichen Borftellung Gegebenen. nach der Seite des Dbjekts, die Wahrheit, und nach der Seite des Subjekts, das Wiffen.

Das obige Bereints oder Getrenntsfehn zweier Begriffssphären auszudrücken ist die Bestimmung der Kopula: "ist — ist nicht." Durch diese ist jedes Verbum mittelst seines Particips ausdrückdar. Daher besteht alles Urtheilen im Gebrauch eines Berbi, und umgekehrt. Demnach ist die Bedeutung der Kopula,

daß im Subjekt das Prädikat mitzudenken sei — nichts weiter. Jetzt erwäge man, worauf der Inhalt des Infinitivs der Kopula, "Sehn", hinausläuft. Dieser nun aber ist ein Hauptthema der Professorenphilosophie gegenwärtiger Zeit. Indessen muß man es mit ihnen nicht so genau nehmen: die meisten nämlich wollen damit nichts Anderes, als die materiellen Dinge, die Körperwelt, bezeichnen, welcher sie, als vollkommen unschuldige Realisten, im Grunde ihres Herzens, die höchste Realität beilegen. Nun aber so geradezu von den Körpern zu reden scheint ihnen zu vulgär: daher sagen sie "das Sehn", als welches vornehmer klingt — und benken sich dabei die vor ihnen stehenden Tische und Stühle.

"Denn, weil, warum, darum, also, da, obgleich, zwar, bennoch, sondern, wenn — so, entweder — oder", und ähnliche mehr, sind eigentlich logische Partikeln; da ihr alleiniger Zweck ist, das Formelle der Denkprocesse auszudrücken. Sie sind daher ein kostbares Sigenthum einer Sprache und nicht allen in gleicher Anzahl eigen. Namentlich scheint zwar (das zusammensgezogene "es ist wahr") der deutschen Sprache ausschließlich anzugehören: es bezieht sich allemal auf ein folgendes, oder hinzugedachtes aber, wie wenn auf so.

Die logische Regel, daß die der Quantität nach einzelnen Urtheile, also die, welche einen Einzelbegriff (notio singularis) jum Subjekt haben, eben fo zu behandeln find, wie die allgemeinen Urtheile, beruht darauf, daß sie in der That allgemeine Urtheile find, die bloß bas Eigene haben, baf ihr Subjett ein Begriff ift, ber nur durch ein einziges reales Objett belegt werden fann, mithin nur ein einziges unter fich begreift: fo, wenn der Begriff durch einen Eigennamen bezeichnet wird. Dies kommt aber eigentlich erft in Betracht, wenn man von ber abitraften Borftellung abgeht zur aufchaulichen, alfo bie Begriffe realisiren will. Beim Denken selbst, beim Operiren mit ben Urtheilen, entsteht baraus kein Unterschied, weil eben zwischen Einzelbegriffen und Allgemeinbegriffen fein logischer Unterfchied ift: "Immanuel Rant" bedeutet logisch: "alle Immanuel Rant". Demnach ift die Quantität der Urtheile eigentlich nur zwiefach: assameine und partifulare. Eine einzelne Borftellung fann aar nicht das Subjeft eines Urtheils febn; weil fie fein Abstrattunt, fein Gedachtes, fondern ein Anschauliches ift: jeder Begriff

hingegen ift wesentlich allgemein, und jedes Urtheil muß einen

Begriff jum Gubjeft haben.

Der Unterschied ber besondern Urtheile (propositiones particulares) von den allgemeinen beruht oft nur auf dem äußern und zufälligen Umftanbe, daß die Sprache fein Wort hat. um ben hier abzugweigenden Theil des allgemeinen Begriffs, der bas Subjett eines folden Urtheils ift, für fich auszudrücken, in welchem Fall manches besondere Urtheil ein allgemeines sehn würde. 3. B. das befondere Urtheil: "einige Banme tragen Galläpfel", wird zum allgemeinen, weil man für diese Abzweigung des Beariffs Banm ein eigenes Wort hat: "alle Gichen tragen Galläpfel". Eben fo verhält fich das Urtheil: "einige Menfchen find schwarz", zu bem: "alle Mohren sind schwarz". - Ober aber jener Unterschied beruht darauf, daß im Ropfe des Urthei= lenden der Begriff, welchen er zum Subjekt des besondern Ur= theils macht, sich nicht beutlich abgesondert hat von dem allgemeinen Begriff, als bessen Theil er ihn bezeichnet, sonft er statt beffen ein allgemeines Urtheil würde anssprechen fonnen: 3. B. ftatt des Urtheils: "einige Wiederfäuer haben obere Bordergahne". dieses: "alle ungehörnten Wiederfäuer haben obere Bordergahne".

Das hppothetische und das disjunktive Urtheil find Aussagen über das Berhältniß zweier (beim disjunctiven auch mehrerer) kategorischer Urtheile zu einander. — Das hppothe= tische Urtheil sagt aus, daß von der Wahrheit des erften der hier verknüpften kategorischen Urtheile die des zweiten abhängt, und von der Unwahrheit des zweiten die des ersten; alfo, daß diese zwei Gate, in hinsicht auf Wahrheit und Unwahrheit, in direkter Gemeinschaft fteben. - Das disjunttive Urtheil bin= gegen fagt aus, daß von der Wahrheit des einen der hier ver= fnüpften tategorischen Urtheile die Unwahrheit der übrigen abhänge. und umgefehrt; also daß diese Gate, in hinficht auf Wahrheit und Unwahrheit, in Widerstreit fteben. - Die Frage ift ein Urtheil, von beffen brei Studen eines offen gelaffen ift: alfo entweder die Ropula: "ist Rajus ein Römer — oder nicht?" oder das Prädikat: "ist Rajus ein Römer — ober etwas Anderes?" ober bas Subjeft: "ift Rajus ein Römer - ober ift es ein Unberer?" - Die Stelle Des offen gelaffenen Begriffs fann auch gang leer bleiben, 3. B. was ift Rajus? - wer ift ein Romer?

Die enaywyn, inductio, bei Aristoteles, ist das Gegentheil ber απαγωγη. Diese weist einen Gat als falfd, nach, indem fie zeigt, daß was aus ihm folgen wurde, nicht wahr ift; also burch die instantia in contrarium. Die επαγωγη hingegen weist die Bahrheit eines Sates dadurch nach, daß fie zeigt, daß was aus ihm folgen würde, mahr ift. Gie treibt bemnach burch Beifpiele zu einer Annahme hin; die anaywyn treibt eben fo von ihr ab. Mithin ift die enaywyn, oder Induktion, ein Schluß von den Folgen auf den Grund, und zwar modo ponente: denn sie stellt aus vielen Fällen die Regel auf, aus der diefe dann wieder die Folgen find. Eben deshalb ift fie nie vollkommen ficher, fondern bringt es höchstens zu fehr großer Wahrscheinlichkeit. Indeffen fann diese formelle Unficherheit, durch die Menge ber aufgezähl= ten Folgen, einer materiellen Sicherheit Raum geben; in ahnlicher Weise, wie in der Mathematik die irrationalen Berhältniffe, mittelft Decimalbrüchen, ber Rationalität unendlich nahe gebracht werben. Die anaywyn hingegen ift junächst ber Schluß vom Grunde auf die Folgen, verfährt jedoch nachher modo tollente. indem fie das Nichtbasehn einer nothwendigen Folge nachweift und dadurch die Wahrheit des angenommenen Grundes aufhebt. Eben deshalb ift fie ftets vollkommen ficher und leiftet durch ein ein= ziges sicheres Beispiel in contrarium mehr, als die Induktion burch ungählige Beifpiele für ben aufgestellten Satz. Go fehr viel leichter ist widerlegen, als beweisen, umwerfen, als aufstellen.

### Kapitel 10.

### Zur Syllogistif.

Wiewohl es sehr schwer hält, über einen seit mehr als zwei Tausend Jahren von Unzähligen behandelten Gegenstand, der überdies nicht durch Erfahrungen Zuwachs erhält, eine neue und richtige Grundansicht aufzustellen; so darf dies mich doch nicht abhalten, den hier folgenden Versuch einer solchen dem Denker zur Brüfung vorzulegen.

Ein Schluß ift die Operation unserer Bernunft, vermöge welcher aus zwei Urtheisen, durch Bergleichung berselben, ein

brittes entfteht, ohne daß dabei irgend anderweitige Erfenntniß ju Gulfe genommen wurde. Die Bedingung hiezu ift, daß folche zwei Urtheile einen Begriff gemein haben: benn fonft find fie fich fremd und ohne alle Gemeinschaft. Unter diefer Bedingung aber werden fie Bater und Mutter eines Rindes, welches von Beiden etwas an fich hat. Auch ift befagte Operation fein Aft der Willfür, fondern der Bernunft, welche, der Betrachtung folcher Urtheile hingegeben, ihn von felbft, nach ihren eigenen Befegen, vollzicht: infofern ift er objektiv, nicht subjektiv, und baher ben ftrengften Regeln unterworfen.

Beiläufig frägt fich, ob ber Schließende burch ben neu ent= ftandenen Sat wirklich etwas Neues erfährt, etwas ihm vorher Unbefanntes? - Nicht ichlechthin; aber boch gewiffermaagen. Was er erfährt, lag in dem, was er wußte: also wußte er es schon mit. Aber er wußte nicht, daß er es wußte, welches ift, wie wenn man etwas hat, aber nicht weiß, daß man es hat; wo es so gut ift, als hätte man es nicht. Nämlich er wußte es nur implicite, jett weiß er es explicite: dieser Unterschied aber fann fo groß febn, daß ihm ber Schluffat als eine neue Wahrheit erscheint. 3. B.

Alle Diamanten find Steine;

Alle Diamanten sind verbrennlich: Alfo find einige Steine verbrennlich.

Das Wefen des Schluffes besteht folglich barin, bag wir uns jum beutlichen Bewußtsehn bringen, die Aussage ber Ronklufion schon in den Prämissen mitgedacht zu haben: er ist bemnach ein Mittel, fich feiner eigenen Erfenntnig deutlicher bewußt zu werben, naher zu erfahren, ober inne zu werben, mas man weiß. Die Erfenntnig, welche ber Schluffat liefert, war latent, wirkte baher fo wenig, wie latente Warme aufs Thermometer wirkt. Wer Salz hat, hat auch Chlor; aber es ift als hätte er es nicht: benn nur wenn es chemisch entbunden ift, kann es als Chlor wirken; also erft dann besitt er es wirklich. Gben fo verhält fich ber Erwerb, welchen ein bloger Schlug aus fcon be= fannten Prämiffen liefert: eine vorher gebundene ober latente Erfenntniß wird baburch frei. Diese Bergleiche konnten gwar etwas übertrieben scheinen, find es jedoch wohl nicht. Denn. weil wir viele ber aus unsern Erkenntniffen möglichen Schluffe

fehr bald, fehr schnell und ohne Formlichkeit vollziehen, weshalb auch feine deutliche Erinnerung berfelben bleibt; fo fcheint es, daß feine Pramiffen zu möglichen Schluffen lange unbenutt aufbewahrt blieben, fondern wir zu allen Brämiffen, die im Bereich unfere Wiffene liegen, auch ichon die Ronflusionen fertig hatten. Allein dies ift nicht immer der Fall: vielmehr konnen, in einem Ropfe, zwei Prämiffen lange Zeit ein ifolirtes Dafenn haben, bis endlich ein Unlag fie zusammenführt, wo dann die Ronflufion plötlich hervorspringt, wie aus Stahl und Stein, erft mann fie aneinander schlagen, der Funte. Wirklich liegen, sowohl zu theoretischen Ginsichten, als zu Motiven, welche Entschlüffe berbeiführen, die von Augen aufgenommenen Prämiffen oft lange in uns und werden, jum Theil durch undeutlich bewußte, felbft wortlose Dentatte, mit unserm übrigen Borrath von Erkennt= niffen verglichen, ruminirt und gleichsam burcheinander geschüttelt. bis endlich die rechte Major auf die rechte Minor trifft, wo diese alsbald fich gehörig stellen und nun die Ronflusion mit Ginem Male dasteht, als ein uns plötlich aufgegangenes Licht, und ohne unser Ruthun, als ware sie eine Inspiration: ba begreifen wir nicht, wie wir und wie Andere Das fo lange nicht erkannt haben. Freilich wird im glücklich organisirten Ropf dieser Proces schneller und leichter vor sich geben, als im gewöhnlichen: und eben weil er spontan, ja ohne deutliches Bewußtsehn vollzogen wird, ift er nicht zu erlernen. Daher fagt Goethe:

> "Wie etwas fei leicht, Beiß, ber es erfunden und der es erreicht."

Als ein Gleichniß des geschilberten Gedankenprocesses kann man jene Vorhängschlösser betrachten, die aus Ringen mit Buchstaben bestehen: am Koffer eines Reisewagens hängend werden sie so lange geschüttelt, dis endlich die Buchstaben des Wortes gehörig zusammentressen und das Schloß aufgeht. Uebrigens aber ist dabei zu bedenken, daß der Spllogismus im Gedankengange selbst besteht, die Worte und Sätze aber, durch welche man ihn ausdrückt, bloß die nachgebliebene Spur desselben bezeichnen: sie verhalten sich zu ihm, wie die Klangsiguren aus Sand zu den Tönen, deren Bibrationen sie darstellen. Wann wir etwas übersenken wollen, rücken wir unsere Data zusammen, sie konkresseiren zu Urtheilen, welche sämmtlich schnell aneinandergehalten

und verglichen werden, wodurch fich augenblicklich die daraus möglichen Ronklusionen, mittelft des Gebrauchs aller drei fullogiftischen Figuren, abseten; wobei jedoch, wegen ber großen Schnelligkeit diefer Operationen, nur wenige, bisweilen gar keine Worte gebraucht werden und bloß die Konklusion formlich ausgesprochen wird. Go geschicht es benn auch bisweilen, bag, indem wir auf diesem Bege, oder auch auf dem blog intuitiven, b. h. burch ein glückliches Appergu, irgend eine neue Bahrheit une jum Bewußtsehn gebracht haben, wir nun zu ihr, als ber Konklusion, die Prämissen suchen, d. h. einen Beweis für die felbe aufstellen möchten: benn die Erfenntniffe find in ber Regel früher da, als ihre Beweise. Wir durchwühlen alsdann ben Vorrath unserer Erkenntnisse, um zu sehen, ob wir nicht darin irgend eine Wahrheit finden können, in welcher die neu entbeckte fcon implicite enthalten ware, oder zwei Sage, durch beren regelmäßige Aneinanderfügung biefe fich als Refultat ergäbe. -Singegen liefert den formlichsten und großartigsten Syllogismus, und zwar in der ersten Figur, jeder gerichtliche Proces. Die Civil= ober Kriminal=llebertretung, wegen welcher geklagt wird, ist die Minor: fie wird vom Rläger festgestellt. Das Gefet für folden Fall ift die Major. Das Urtheil ift die Konklusion. welche daher, als ein Nothwendiges, vom Richter "bloß er= fannt" wird.

Icht aber will ich versuchen, von dem eigentlichen Mechanismus des Schließens die einfachste und richtigste Darstellung zu geben.

Das Urtheilen, dieser elementare und wichtigste Proces des Denkens, besteht im Bergleichen zweier Begriffe; das Schliesen im Bergleichen zweier Urtheile. Inzwischen wird gewöhnslich, in den Lehrbüchern, das Schließen ebenfalls auf ein Bergleichen von Begriffen zurückgeführt, wiewohl von dreien; indem nämlich aus dem Berhältniß, welches zwei dieser Begriffe zum dritten haben, Dassenige, welches sie zu einander haben, erkannt würde. Dieser Ansicht läßt sich die Wahrheit auch nicht absprechen, und indem dieselbe Anlaß zu der, auch von mir im Text gelobten, anschaulichen Darstellung der syllogistischen Bershältnisse mittelst gezeichneter Begriffsphären giebt, hat sie den Vorzug, die Sache leicht fastich zu machen. Allein mir scheint,

baß hier, wie in fo manden Fällen, die Fafilichkeit auf Roften ber Gründlichkeit erreicht wird. Der eigentliche Denkprocest beim Schließen, mit welchem die drei follogistischen Figuren und ihre Nothwendigkeit genau zusammenhängen, wird baburch nicht erfannt. Wir operiren nämlich beim Schließen nicht mit blogen Begriffen, fondern mit gangen Urtheilen, benen bie Qualität, die allein in der Ropula und nicht in den Begriffen liegt, wie auch die Quantität, durchaus wesentlich ift, wozu auch fogar noch die Modalität fommt. Bene Darftellung bes Schluffes als eines Berhältniffes dreier Begriffe fehlt darin, daß fie die Urtheile fogleich in ihre letten Beftandtheile (Die Begriffe) auflöft, wobei das Bindungsmittel biefer verloren geht und das ben Urtheilen als folden und in ihrer Ganzheit Eigenthumliche, welches gerade die Nothwendigkeit der aus ihnen hervorgehenden Konklusion herbeiführt, aus ben Augen gebracht wird. Gie verfällt hiedurch in einen Jehler, der dem analog ift, den die organische Chemie begienge, wenn sie g. B. in ber Analyse ber Pflangen, diefe fogleich in ihre letten Bestandtheile aufloste, wo fie benn bei allen Pflanzen Karbon, Sydrogen und Drygen erhalten, aber die specifischen Unterschiede verlieren wurde, welche gu gewinnen man bei ben nähern Beftandtheilen, ben fogenannten Allfaloiden, ftchen bleiben und sich hüten muß, diefe gleich wieder ju gerfeten. - Aus brei gegebenen Begriffen läft fich noch fein Schluß ziehen. Da fagt man freilich: bas Berhaltniß zweier berfelben zum britten muß babei gegeben fenn. Der Ausbruck Diefes Berhältniffes find ja aber gerade die jene Begriffe verbindenden Urtheile: also find Urtheile, nicht bloge Begriffe, ber Stoff bes Schlusses. Demnach ift Schließen wesentlich ein Bergleichen zweier Urtheile: mit diesen, mit den durch fie ausgedrückten Gedanken, und nicht bloß mit drei Begriffen, geht ber Denkproceß in unserm Kopfe, auch wenn er unvollständig ober gar nicht durch Worte bezeichnet wird, vor fich, und ale folchen, als ein Ancinanderhalten ber gangen, unzerlegten Urtheile, muß man ihn in Betrachtung nehmen, um den technischen Bergang beim Schließen eigentlich zu verstehen, worans dann auch bie Nothwendigkeit breier, wirklich vernunftgemäßer, sullogiftischer Figuren sich ergeben wird.

Bie man, bei ber Darstellung ber Syllogiftit mittelft Be-

griffsfpharen, diefe fich unter bem Bilde von Rreifen bentt: fo hat man, bei der Darftellung mittelft ganger Urtheile, fich biefe unter bem Bilbe von Staben zu benten, bie, gum Behuf ber Bergleichung balb mit bem einen, balb mit bem andern Ende aneinander gehalten werben: die verschiedenen Beisen aber, nach benen bies geschehen tann, geben bie brei Figuren. Da nun jede Prämiffe ihr Subjett und ihr Praditat enthält; fo find diefe zwei Begriffe als an den beiden Enden jedes Stabes befindlich porzustellen. Berglichen werden jest die beiden Urtheile hinficht= lich der in ihnen beiden verschiedenen Begriffe: denn der dritte Begriff muß in beiden, wie ichon erwähnt, der felbige fenn; daher er keiner Bergleichung unterworfen, sondern das ift, woran, b. h. in Bezug worauf, die beiden andern verglichen werben: es ift der Medius. Diefer ift sonach immer nur bas Mittel und nicht die Sauptsache. Die beiden disparaten Begriffe hingegen find der Gegenstand des Nachdenkens, und ihr Berhält= niß zu einander, mittelft der Urtheile, in benen sie enthalten find, herauszubringen, ift der Zweck des Syllogismus: daher eben redet die Konklusion nur von ihnen, nicht aber vom Medius, als welcher ein bloges Mittel, ein Maagftab war, den man fallen läft, sobald er gedient hat. Ift nun diefer in beiden Gaten identische Begriff, also ber Medius, in einer Prämisse, bas Subjekt berfelben; fo muß ber zu vergleichende Begriff ihr Brabikat fenn, und umgekehrt. Sogleich stellt sich hier a priori die Möglichkeit dreier Fälle heraus: entweder nämlich wird das Subjeft der einen Prämiffe mit dem Präditat der andern verglichen, ober aber das Subjekt ber einen mit bem Subjekt ber andern, ober endlich das Prädikat der einen mit dem Prädikat der andern. Hieraus entstehen die drei spllogistischen Figuren des Aristoteles: die vierte, welche, etwas naseweis, hinzugefügt worden, ift un= ächt und eine Afterart: man fchreibt fie bem Galenus gu; jedoch beruht dies bloß auf Arabischen Auftoritäten. Jede ber drei Figuren ftellt einen gang verschiedenen, richtigen und natur= lichen Gedankengang der Bernunft beim Schließen bar.

Ist nämlich, in ben zwei zu vergleichenden Urtheilen, das Berhältniß zwischen dem Prädikat des einen und dem Sub= jekt des andern der Zweck der Bergleichung; so entsteht die erste Figur. Diese allein hat den Vorzug, daß die Begriffe,

welche in ber Konklusion Subjett und Prabitat find, beide auch fcon in den Prämiffen in derfelben Gigenschaft auftreten; mah= rend in den zwei andern Figuren ftets einer von ihnen in der Konklusion seine Rolle wechseln muß. Dadurch aber hat in der ersten Figur das Resultat stets weniger Neuheit und Ueberraschen= bes, als in den beiden andern. Jener Borgug der erften Rigur wird nun badurch erreicht, daß das Prädifat der Major verglichen wird mit dem Subjett ber Minor; nicht aber umgefehrt: welches daher hier wesentlich ift und herbeiführt, daß der Medius bie beiden ungleichnamigen Stellen einnimmt, d. h. in ber Major Subjeft und in der Minor Prabifat ift; woraus eben wieber feine untergeordnete Bedeutung hervorgeht, indem er figurirt als ein bloges Gewicht, welches man beliebig bald in die eine, bald in die andere Waagschale legt. Der Gedankengang bei biefer Figur ift, daß dem Subjett ber Minor bas Pradifat ber Major zukommt, weil das Subjekt der Major deffen eigenes Brabikat ift, oder im negativen Fall, aus bemfelben Grunde, bas Umgefehrte. Bier wird also ben burch einen Begriff gedachten Dingen eine Gigenschaft beigelegt, weil fie einer andern anhängt, die wir ichon an ihnen kennen; oder umgekehrt. Daher ift hier bas leitende Princip: nota notae est nota rei ipsius, et repugnans notae repugnat rei ipsi.

Bergleichen wir hingegen zwei Urtheile in der Absicht, das Berhältnift, welches die Subjekte beiber zu einander haben mogen, herauszubringen; fo muffen wir zum gemeinsamen Maagftab bas Prabifat berfelben nehmen: diefes wird bemnach hier ber Medius und muß folglich in beiden Urtheilen das felbe febn. Daraus entsteht die zweite Figur. Sier wird das Berhältnif ameier Subjette ju einander bestimmt, burch dasjenige, meldes fie zu einem und bemfelben Prädifat haben. Dies Berhältniß fann aber nur baburch bedeutsam werden, daß bas felbe Bradifat bem einen Subjekt beigelegt, dem andern abgesprochen wird, als woburch es zu einem wefentlichen Unterscheibungsgrunde beiber wird. Denn murbe es beiben Subjekten beigelegt; fo fonnte bies über ihr Berhaltniß zu einander nicht entscheibend febn: weil faft jedes Prabitat ungahligen Gubjeften gutommt. Noch weniger wurde es entscheiben, wenn man es Beiben abfprache. Sieraus folgt ber Grundcharafter ber zweiten Figur, baß nämlich die beiden Prämissen entgegengesetzte Qualität haben müssen: die eine muß bejahen, die andere verneinen. Daher ist hier die oberste Regel: sit altera negans: deren Korollarium ist: e meris aksirmativis nihil sequitur; eine Regel, gegen welche in einer losen, durch viele Zwischensätze verdeckten Argumentation bisweilen gesündigt wird. Aus dem Gesagten geht der Gedankengang, den diese Figur darstellt, deutlich hervor: es ist die Untersuchung zweier Arten von Dingen, in der Absicht sie zu unterscheiden, also festzustellen, daß sie nicht gleicher Gattung sind; welches hier dadurch entschieden wird, daß der einen Art eine Sigenschaft wesentlich ist, welche der andern fehlt. Daß dieser Gedankengang ganz von selbst die zweite Figur annimmt und nur in dieser sich scharf ausprägt, zeige ein Beispiel:

Alle Fische haben kaltes Blut; Rein Wallfisch hat kaltes Blut: Also ist kein Wallfisch ein Fisch.

Hingegen stellt dieser Gedanke sich in ber ersten Figur matt, gezwungen und zuletzt ausgeflickt bar:

Keines, was kaltes Blut hat, ist ein Wallsisch; Alle Fische haben kaltes Blut: Also ist kein Fisch ein Wallsisch, Und folglich kein Wallsisch ein Fisch. — Auch ein Beispiel mit bejahender Minor: Kein Mohammedaner ist ein Jude; Einige Türken sind Juden:

Also sind einige Türken keine Mohammedaner.

Als das leitende Princip für diese Figur stelle ich demnach auf: für die Modi mit verneinender Minor: cui repugnat nota, etiam repugnat notatum: und für die mit bejahender Minor: notato repugnat id cui nota repugnat. Deutsch läßt es sich so zusammenfassen: zwei Subjekte, die zu einem Prädikat in entgegengesetztem Verhältnisse stehen, haben zu einander ein negatives.

Der dritte Fall ist der, daß es die Prädikate zweier Urstheile sind, deren Berhältniß zu erforschen wir die Urtheile zussammenstellen: hieraus entsteht die dritte Figur, in welcher demgemäß der Medius in beiden Prämissen als Subjekt auftritt. Er ist auch hier das tertium comparationis, der Maaßstab, der

an beibe zu untersuchende Begriffe gelegt wird, ober gleichsam ein chemisches Reagens, an welchem man beide prüft, um aus ihrem Berhältniß zu ihm, das zu erfahren, welches zwischen ihnen felbst Statt findet: bemgufolge fagt bann die Konflusion aus, ob zwischen ihnen beiden ein Berhältniß von Subjett und Pradifat vorhanden ift und wie weit fich diefes erftreckt. Demnach ftellt in diefer Figur fich das Nachdenken über zwei Eigenschaften dar, welche man entweder für unvereinbar, oder aber für ungertrennlich zu halten geneigt ift und, um diefes zu ent= icheiben, fie in zwei Urtheilen zu Praditaten eines und beffelben Subjefte ju machen versucht. Hiedurch ergiebt fich nun, entweder daß beide Eigenschaften einem und demfelben Dinge gutommen, folglich ihre Bereinbarfeit, oder aber, daß ein Ding zwar die eine, jedoch nicht die andere hat, folglich ihre Trennbarkeit: Erfteres in allen Modis mit zwei affirmirenden, Letteres in allen mit einer negirenben Brämiffe: 3. B.

> Einige Thiere können sprechen; Alle Thiere sind unvernünftig: Allso können einige Unvernünftige sprechen.

Nach Kant (die falsche Spitzsindigkeit, §. 4) würde nun dieser Schluß nur dadurch konklusiv sehn, daß wir in Gedanken hinzusfügten: "also einige Unvernünftige sind Thiere". Dies scheint hier aber durchaus überflüssig und keineswegs der natürliche Gestankengang zu sehn. Um aber denselben Gedankenproces direkt mittelst der ersten Figur zu vollziehen, müßte ich sagen:

"Alle Thiere find unvernünftig; Einige Sprechenkönnende find Thiere",

welches offenbar nicht ber natürliche Gedankengang ist: ja, die alsdann sich ergebende Konklusion "einige Sprechenkönnende sind unvernünftig" müßte umgekehrt werden, um den Schlußsatz zu erhalten, den die dritte Figur von selbst ergiebt und auf welchen der ganze Gedankengang es abgesehen hat. — Rehmen wir noch ein Beispiel:

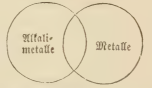
Alle Alfalimetalle schwimmen auf dem Baffer;

Alle Alfalimetalle find Metolle:

Alfo einige Metalle schwimmen auf bem Waffer.

Bei der Versetzung in die erste Figur muß die Minor ums gekehrt werden, sautet also: "einige Metalle sind Atkalimetalle";

fie besagt mithin nur, daß einige Metalle in ber Sphare "Alfalimetalle" liegen, fo:



während unsere wirkliche Erkenntniß ift, daß alle Alkalimetalle in der Sphäre Metalle" liegen, fo:



Folglich müßten wir, wenn die erste Figur die allein normale sehn soll, um naturgemäß zu denken, weniger denken, als wir wissen, und unbestimmt benken, während wir bestimmt wissen. Diese Annahme hat zu viel gegen sich. Ueberhaupt also ist zu kengnen, daß wir, beim Schließen in der zweiten und dritten Figur, im Stillen einen Satz umkehren. Bielmehr stellt die dritte und auch die zweite Figur einen eben so vernunftgemäßen Gebankenproceß dar, wie die erste. Betrachten wir jetzt noch ein Beispiel der andern Art der dritten Figur, wo die Trennbarkeit der beiden Prädikate das Ergebniß ist; weshalb hier eine Präsmisse negirend sehn muß:

Rein Buddhaift glaubt einen Gott; Einige Buddhaiften find vernünftig: Also glauben einige Bernünftige keinen Gott.

Wie in ben obigen Beispielen die Bereinbarkeit, so ist jett die Trennbarkeit zweier Eigenschaften das Problem der Reslexion, welches auch hier dadurch entschieden wird, daß man sie an einem Subjekt vergleicht und an diesem die eine ohne die andere nachweist: dadurch erreicht man seinen Zweck unsmittelbar, während man ihn durch die erste Figur nur mittelbar erreichen könnte. Denn um den Schluß auf diese zu reduziren,

müßte man die Minor umkehren, mithin sagen: "Einige Bernünftige sind Buddhaisten", welches nur ein versehlter Ausdruck des Sinnes derselben wäre, als welcher besagt: "Einige Buddhaisten sind denn doch wohl vernünftig."

Als das leitende Princip dieser Figur stelle ich demnach auf: für die bejahenden Modi: ejusdem rei notae, modo sit altera universalis, sibi invicem sunt notae particulares: und für die verneinenden Modi: nota rei competens, notae eidem repugnanti, particulariter repugnat, modo sit altera universalis. Zu beutsch: Werden von einem Subjekte zwei Prädikate bejaht, und zwar wenigstens eines allgemein, so werden sie auch von einander partikulär bejaht; hingegen partikulär verneint, sobald eines derselben dem Subjekt widerspricht, von dem das andere bejaht wird: nur muß Jenes oder Dieses allgemein geschehen.

In der vierten Figur soll nun das Subjekt der Major mit dem Prädikat der Minor verglichen werden: allein in der Konklusion müssen Beide ihren Werth und ihre Stelle wieder vertauschen, so daß als Prädikat auftritt, was in der Major Subjekt war und als Subjekt, was in der Minor Prädikat war. Hieran wird sichtbar, daß diese Figur bloß die muthwillig auf den Kopf gestellte erste, keineswegs aber der Ausdruck eines wirkslichen und der Bernunft natürlichen Gedankenganges ist.

Singegen find die drei erften Figuren der Eftypos dreier wirklicher und wesentlich verschiedener Denkoperationen. Diese haben das Gemeinsame, daß sie in der Bergleichung zweier Urtheile bestehen; aber eine solche wird nur bann fruchtbar, wann fie einen Begriff gemeinschaftlich haben. Diesen können wir, wenn wir uns bie Bramiffen unter bem Bilbe zweier Stabe verfinnlichen, als einen Saken benken, ber fie mit einander verbindet: ja, man konnte, beim Bortrage, fich folder Stabe bedienen. Die brei Figuren unterscheiben fich hingegen baburch, daß jene Urtheile verglichen werden entweder hinsichtlich ihrer beiben Subjette, oder aber ihrer beiden Prabitate, oder endlich hinfichtlich des Subjetts des einen und des Prädikats des andern. Da nun jeder Begriff bloß sofern er bereits Theil eines Urtheiles ist die Eigenschaft hat, Subjekt ober Prabitat zu fenn; fo bestätigt bies meine Unficht, daß im Syllogismus zunächst nur Urtheile verglichen werden, Begriffe aber bloß fofern fie Theile von Urtheilen find. Beim Bergleich zweier Urtheile kommt es aber wesentlich barauf an, in hinsicht auf was man fie vergleicht, nicht aber darauf, wodurch man fie vergleicht: jenes find die disparaten Begriffe berfetben, letteres ber Medins, b. h. ber in beiden iben= tijde Begriff. Es ift baber nicht ber rechte Gefichtspunkt, ben Lambert, ja eigentlich ichon Ariftoteles und fast alle Neueren genommen haben, bei ber Analhfe ber Schluffe vom Dedins auszugehen, ihn zur hauptfache und feine Stellung zum wefentlichen Charafter ber Schluffe zu machen. Bielmehr ift feine Rolle nur eine fefundare und feine Stellung eine Folge des logischen Berthes ber im Syllogismus eigentlich zu vergleichenden Begriffe. Diefe find zweien Substangen, die chemisch zu prufen waren, zu vergleichen, der Medins aber dem Reagens, an welchem fie geprüft werden. Er nimmt baber allemal die Stelle ein, welche die zu vergleichenden Begriffe feer laffen, und kommt in der Ronklusson nicht mehr vor. Er wird gewählt je nachdem sein Berhältniß zu beiden Begriffen bekannt ift und er fich zu der einzunehmenden Stelle eignet: baber fann man ihn in vielen Fällen auch beliebig gegen einen andern vertauschen, ohne daß es den Shllogismus affizirt: 3. B. in dem Schluß:

Alle Menschen sind sterblich;

Rajus ift ein Mensch:

kann ich den Medius "Mensch" vertauschen mit "animalische Wesen". In dem Schluß:

Alle Diamanten sind Steine:

Alle Diamanten find brennbar:

fann ich den Medins "Diamant" vertauschen mit "Anthracit". Als äußeres Merkmal, daran man sogleich die Figur eines Schlusses erkennt, ist allerdings der Medius sehr brauchbar. Aber zum Grundcharakter einer zu erklärenden Sache muß man ihr Wesentliches nehmen: dieses ist hier aber, ob man zwei Sätze zusammenstellt, um ihre Prädikate, oder ihre Subjekte, oder das Prädikat des einen und das Subjekt des andern zu vergleichen.

Also um als Prämissen eine Konklusion zu erzeugen, müssen zwei Urtheile einen gemeinschaftlichen Begriff haben, ferner nicht beide verneinend, auch nicht beide partikular sehn, endlich im Fall die beiden in ihnen zu vergleichenden Begriffe ihre Subjekte sind, dürfen sie auch nicht beide bejahend febn.

Als ein Sinnbild bes Syllogismus kann man die Boltaische Säule betrachten: ihr Indisserenzpunkt in der Mitte stellt den Medius vor, der das Zusammenhaltende der beiden Prämissen ist, vermöge bessen sie Schlußkraft haben: die beiden disparaten Begriffe hingegen, welche eigentlich das zu Vergleichende sind, werden durch die beiden heterogenen Pole der Säule dargestellt: erst indem diese, mittelst ihrer beiden Leitungsdrähte, welche die Ropula der beiden Urtheile versinnlichen, zusammengebracht wers den, springt bei ihrer Berührung der Funke, — das neue Licht der Konklusion hervor.

# Rapitel 11\*).

### Bur Rhetorif.

Berebsamkeit ist die Fähigkeit, unsere Ansicht einer Sache, ober unsere Gesinnung hinsichtlich berselben, auch in Andern zu erregen, unser Gefühl darüber in ihnen zu entzünden und sie so in Sympathie mit uns zu versetzen; dies Alles aber dadurch, daß wir, mittelst Worten, den Strom unserer Gedanken in ihren Kopf seiten, mit solcher Gewalt, daß er den ihrer eigenen von dem Gange, den sie bereits genommen, ablenkt und in seinen Lauf mit fortreißt. Dies Meisterstück wird um so größer sehn, je mehr der Gang ihrer Gedanken vorher von dem unserigen abwich. Hieraus wird leicht begreislich, warum die eigene Ueberzeugung und die Leidenschaft beredt macht, und überhaupt Beredsamkeit mehr Gabe der Natur, als Werk der Kunst ist: doch wird auch hier die Kunst die Natur unterstühen.

Um einen Undern von einer Wahrheit, die gegen einen von ihm festgehaltenen Irrthum streitet, zu überzeugen, ist die erste zu befolgende Regel eine leichte und natürliche: man lasse die Prämissen vorangehen, die Konklusion aber folgen. Dennoch wird diese Regel selten beobachtet, sondern umgekehrt

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel sieht in Beziehung jum Schluffe bes §. 9 bes ersten Banbes.

Schopenhauer, Die Belt. II.

verfahren; weil Gifer, Saftigkeit und Rechthaberei uns treiben, bie Montlufion, laut und gellend, dem am entgegengefetten 3rr= thum Sangenden entgegen zu ichreien. Dies macht ihn leicht fopfichen, und nun ftemmt er feinen Willen gegen alle Grunde und Pramiffen, von denen er schon weiß, zu welcher Konklusion fie führen. Daher foll man vielmehr bie Konklusion völlig verdedt halten und allein die Prämiffen geben, deutlich, vollständig, allseitig. Wo möglich fpreche man fogar bie Ronklusion gar nicht aus: fie wird fich in der Bernunft der Hörer nothwendig und gesetmäßig von felbft einfinden, und die fo in ihnen felbft geborene leberzeugung wird um fo aufrichtiger, gudem von Gelbftgefühl, ftatt von Beschämung, begleitet fenn. In schwierigen Källen fann man fogar die Miene machen, zu einer gang entgegengesetten Konklusion, als die man wirklich beabsichtigt, ge= langen zu wollen. Gin Mufter diefer Art ift die berühmte Rede des Antonius im "Julius Cafar" von Shakespeare.

Beim Bertheibigen einer Sache verfehen Biele es barin, bag fie alles Ersinnliche, was fich dafür fagen läßt, getroft vorbringen, Wahres, Halbmahres und bloß Scheinbares durcheinander. Alber das Falsche wird bald erkannt, oder doch gefühlt, und verbächtigt nun auch bas mit ihm zusammen vorgetragene Triftige und Wahre: man gebe also diefes rein und allein, und hüte fich. eine Wahrheit mit unzulänglichen und daher, sofern sie als zu= länglich aufgestellt werden, sophistischen Gründen zu vertheibigen: benn ber Wegner ftoft biefe um und gewinnt baburch ben Schein, auch die darauf geftütte Wahrheit felbst umgestoßen zu haben: b. h. er macht argumenta ad hominem als argumenta ad rem geltend. Zu weit, auf ber andern Seite, geben vielleicht bie Chinesen, indem fie folgenden Spruch haben: "Wer beredt ift und eine scharfe Zunge hat, mag immer die Salfte eines Sates unausgesprochen laffen; und wer bas Recht auf feiner Seite hat, fann drei Zehntel feiner Behauptung getroft nachgeben."

## Rapitel 12 \*).

### Bur Biffenichaftslehre.

Aus ber in fämmtlichen vorhergegangenen Kapiteln gegebenen Analyfe der verschiedenen Funktionen unferes Intelletts erhellt, baß zu einem regelrechten Gebrauch beffelben, fei es in theoreti= icher oder in praktischer Absicht, Folgendes erforderlich ift: 1) die richtige anschauende Auffassung ber in Betracht genommenen realen Dinge und aller ihrer wefentlichen Eigenschaften und Berhältniffe, alfo aller Data. 2) Die Bilbung richtiger Begriffe aus biefen, also die Zusammenfassung jener Eigenschaften unter richtige Abstrakta, welche jest das Material des nachfolgenden Denkens werden. 3) Die Vergleichung diefer Begriffe, theils mit dem Ungeschauten, theils unter sich, theils mit dem übrigen Borrath von Begriffen; fo daß richtige, jur Cache gehörige und biefe vollständig befassende und erschöpfende Urtheile daraus hervorgehen: also richtige Beurtheilung der Sache. 4) Die Busammenftellung, oder Kombination diefer Urtheile zu Prämiffen von Schlüffen: dieje fann nach Wahl und Anordnung der Urtheile fehr verschieden ausfallen und doch ift das eigentliche De= fultat ber gangen Operation junächst von ihr abhängig. Es fommt hiebei darauf an, daß, aus fo vielen möglichen Rombinationen jener verschiedenen zur Sache gehörigen Urtheile, Die freie Ueberlegung gerade die zweckdienlichen und entscheidenden treffe. - Ift aber bei der ersten Funktion, also bei der anschauenden Auffaffung der Dinge und Berhältniffe, irgend ein mesentlicher Bunkt überschen worden; so kann die Richtigkeit aller nachfolgenden Operationen des Geiftes doch nicht verhindern, daß bas Refultat falich ausfalle: benn bort liegen die Data, ber Stoff ber gangen Untersuchung. Ohne die Bewißheit, daß diefe richtig und vollständig beisammen feien, foll man fich, in wichtigen Dingen, jeder befinitiven Entscheidung enthalten. -

Gin Begriff ist richtig; ein Urtheil mahr; ein Körper real; ein Berhältniß evident. — Ein Sat von unmittelbarer

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel fieht in Beziehung gu S. 14 bes erften Banbes.

Gewißheit ift ein Axiom. Rur bie Grundfate ber Logit und die aus ber Anschauung a priori geschöpften ber Mathematif, endlich auch das Gefets der Raufalität, haben unmittelbare Bewiß= heit. - Gin Gat von mittelbarer Gewifheit ift ein Lehrfat, und das dieselbe Vermittelnde ift der Beweis. - Wird einem Sat, ber feine unmittelbare Bewigheit hat, eine folche beigelegt; jo ift er eine petitio principii. - Gin Sat, ber fich unmittelbar auf die empirische Anschauung beruft, ift eine Affertion: feine Ronfrontation mit derfelben verlangt Urtheilskraft. - Die empi= rifche Unichanung kann zunächst nur einzelne, nicht aber allgemeine Bahrheiten begründen: burch vielfache Wiederholung und Bestätigung erhalten folche zwar auch Allgemeinheit, jedoch nur eine komparative und prekare, weil sie immer noch der Anfechtung offen fteht. - Bat aber ein Sat abfolute Allgemeingültigkeit; fo ist die Auschauung, auf die er sich beruft, keine empirische, sondern a priori. Vollkommen sichere Wissenschaften sind demnach allein Logik und Mathematik: sie lehren uns aber auch eigentlich nur, was wir schon vorher mußten. Denn fie find bloße Verdeutlichungen des uns a priori Bewußten, nämlich der Formen unfere eigenen Ertennens, die eine der des denkenden, die andere der des anschauenden. Wir spinnen sie daher gang aus uns felbst heraus. Alles andere Wissen ift empirisch.

Ein Veweis beweift zu viel, wenn er sich auf Dinge oder Fälle erstreckt, von denen das zu Beweisende offendar nicht gilt, daher er durch diese apagogisch widerlegt wird. — Die Deductio ad absurdum besteht eigentlich darin, daß man, die aufgestellte salsche Behauptung zum Obersatze nehmend und eine richtige Minor hinzusügend, eine Konklusio erhält, welche ersahrungs= mäßigen Thatsachen oder undezweiselbaren Wahrheiten widerspricht. Auf einem Umwege aber muß eine solche für jede falsche Lehre möglich sehn; sosern der Bersechter dieser doch wohl irgend eine Wahrheit erkennt und zugiedt: denn alsdann müssen die Folge= rungen aus dieser und andererseits die aus der falschen Behaup= tung sich so weit fortsühren lassen, die zwei Sätze sich ergeben, die einander geradezu widersprechen. Von diesem schönen Kunst= griff ächter Dialestif sinden wir im Platon viele Beisviele.

Eine richtige Hppothese ist nichts weiter, als der mahre und vollständige Ausdruck der vorliegenden Thatsache, welche der Urheber berselben in ihrem eigentlichen Wesen und innern Zussammenhang intuitiv aufgefaßt hatte. Denn sie sagt uns nur, was hier eigentlich vorgeht.

Den Gegensatz ber analytischen und fynthetischen Methode finden wir schon beim Aristoteles angedeutet, beutlich beschrieben jedoch vielleicht zuerst beim Proflos, als welcher ganz richtig jagt: Μετοδοι δε παραδιδονται καλλιστη μεν ή δια της αναλυσεως επ' αρχην όμολογουμενην αναγουσα το ζητουμενον ήν και Πλατων, ώς φασι, Λαοδαμαντι παρεδωκεν. κ. τ. λ. (Methodi traduntur sequentes: pulcherrima quidem ea, quae per analysin quaesitum refert ad principium, de quo jam convenit; quam etiam Plato Laodamanti tradidisse dicitur.) In primum Euclidis librum, L. III. Allerdings besteht die analytische Methode im Burückführen des Gegebenen auf ein gu= gestandenes Princip; die synthetische hingegen in dem Ableiten aus einem folden. Gie haben baher Unalogie mit ber, Rapitel 9 erörterten επαγωγη und απαγωγη; nur daß letztere nicht auf das Begründen, fondern ftete auf bas Umftogen von Gagen gerichtet ift. Die analytische Methode geht von den Thatsachen, bem Befondern, zu den Lehrsätzen, dem Allgemeinen, oder von den Folgen zu den Gründen; die andere umgekehrt. Daher mare es viel richtiger, fie ale die induktive und die beduktive Methode zu bezeichnen: benn die hergebrachten Ramen find unpaffend und bruden die Sache ichlecht aus.

Wollte ein Philosoph damit anfangen, die Methode, nach der er philosophiren will, sich auszudenken; so gliche er einem Dichter, der zuerst sich eine Aesthetik schriebe, um sodann nach dieser zu dichten: Beide aber glichen einem Menschen, der zuerst sich ein Lied sänge und hinterher danach tanzte. Der denkende Geist muß seinen Weg aus ursprünglichem Triebe sinden: Regel und Anwendung, Methode und Leistung müssen, wie Materie und Form, unzertrennlich auftreten. Aber nachdem man angelangt ist, mag man den zurückgelegten Weg betrachten. Aesthetik und Methodologie sind, ihrer Natur nach, jünger als Boesie und Philossophie; wie die Grammatik jünger ist als die Sprache, der Generalsbaß jünger als die Musik, die Logik jünger als das Denken.

Hier finde beiläufig eine Bemerkung ihre Stelle, burch die ich einem einreißenden Berderb, fo lange es noch Zeit ist, Gin-

halt thun möchte. - Daß das Lateinische aufgehört hat, die Sprache aller wiffenschaftlichen Untersuchungen zu febn, hat ben Nachtheil, daß es nicht mehr eine unmittelbar gemeinsame wiffenichaftliche Litteratur für gang Europa giebt, fondern National= litteraturen; wodurch bann jeder Gelehrte junachft auf ein viel fleineres, gudem in nationalen Ginseitigkeiten und Vorurtheilen befangenes Bublifum beschränkt ift. Cobann muß er jett die vier Europäischen Sauptsprachen, neben den beiden alten, erlernen. Siebei nun wird es ihm eine große Erleichterung fenn, daß die termini technici aller Biffenschaften (mit Ausnahme der Mineralogie), als ein Erbtheil von unfern Vorgangern, Lateinisch ober Griechisch sind. Daher auch alle Rationen diese weislich beibehalten. Deur die Deutschen find auf den unglücklichen Ginfall gerathen, die termini technici aller Wiffenschaften verdeutschen zu wollen. Dies hat zwei große Rachtheile. Erftlich wird ber fremde und auch der deutsche Gelehrte genöthigt, alle Runft= ausdrücke seiner Wissenschaft zwei Mal zu erlernen, welches, wo deren viele find, z. B. in der Anatomie, unglaublich mühfam und weitläuftig ift. Wären die andern Nationen nicht, in diesem Stude, fluger als die Deutschen; fo hatten wir die Mühe, jeden terminus technicus fünf Mal zu erlernen. Fahren die Deut= fchen damit fort; so werden die auswärtigen Gelehrten die, überdies meistens viel zu ausführlichen, dazu in einem nachlässigen, schlechten, oft auch noch affektirten und geschmachwidrigen Stile, häufig auch mit einer unartigen Rucfichtslofigkeit gegen den Lefer und beffen Bedürfniffe abgefagten Bucher berfelben vollends ungelesen laffen. - Zweitens find jene Berdeutschungen der termini technici fast durchgängig lange, zu= sammengeflickte, ungeschickt gewählte, schleppende, bumpftonende, sich von der übrigen Sprache nicht scharf absondernde Worte. welche baher sich dem Gedächtniß schwer einprägen, mährend die von den alten, unvergeflichen Urhebern der Wiffenschaften gewählten Griechischen und Lateinischen Ausdrücke die fammtlichen ent= gegengesetten guten Eigenschaften haben und durch ihren sonoren Klang sich leicht einprägen. Bas für ein häßliches, kakophoni= fches Bort ift nicht fcon "Stichftoff" ftatt Agot! "Berbum, Substantiv, Abjeftiv", behalt und unterscheibet fich boch leichter. als Zeitwort, Rennwort, Beiwort, ober gar "Umftandewort"

ftatt Abverbium. Gang unausstehlich und bagu noch gemein und barbiergesellenhaft ift es in der Anatomie. Schon "Bulsader und Blutader" find der augenblicklichen Bermechfelung leichter ausgesett, als Arterie und Bene: aber vollends verwirrend find Ausdrücke wie "Fruchthälter, Fruchtgang und Fruchtleiter" ftatt uterus, vagina und tuba Faloppii, die doch jeder Arat kennen muß und mit benen er in allen Europäischen Sprachen ausreicht; besgleichen "Speiche und Ellenbogenröhre" ftatt radius und ulna, bie gang Europa seit Sahrtausenden versteht: wozu also jene ungeschickte, verwirrende, schleppende, ja abgeschmackte Berdeutschung? Richt weniger widerlich ift die Uebersetzung der Runftausdrücke in der Logit, wo denn unfere genialen Philosophieprofefforen die Schöpfer einer neuen Terminologie find und fast Jeder feine eigene hat: bei G. E. Schulze z. B. heißt das Subjett "Grundbegriff", das Prädikat "Beilegungsbegriff": da giebt es "Beilegungsichluffe, Boraussetzungsichluffe und Entgegensetzungsfcluffe", die Urtheile haben "Größe, Beschaffenheit, Berhältniß und Zuverläffigkeit" b. h. Quantität, Qualität, Relation und Modalität. Die selbe widerwärtige Wirkung jener Deutschthume= lei wird man in allen Wiffenschaften finden. - Die Lateinischen und Griechischen Ausbrücke haben zudem noch den Vorzug, daß fie den miffenschaftlichen Begriff als einen folden ftempeln und ihn aussondern aus den Worten des gemeinen Berkehres und den diefen anklebenden Ideenaffociationen; mahrend z. B. "Speifebrei", ftatt Chynius, von der Roft kleiner Rinder zu reden, und "Lungensad", ftatt pleura, nebst "Berzbeutel", ftatt pericardium, eher von Metgern als von Anatomen herzurühren icheint. Endlich hängt an den antifen terminis technicis die unmittel= barfte Nothwendigkeit ber Erlernung ber alten Sprachen, welche burch den Gebrauch der lebenden zu gelehrten Untersuchungen mehr und mehr in Gefahr gerath, beseitigt zu werden. Rommt es aber bahin, verschwindet ber an die Sprachen gebundene Beift ber Alten aus dem gelehrten Unterricht; bann wird Robbeit, Plattheit und Gemeinheit fich ber gangen Litteratur bemächtigen. Denn die Werke der Alten find der Nordstern für jedes fünft= lerische ober litterarische Streben: geht ber euch unter; fo feid ihr verloren. Schon jett merft man an bem jämmerlichen und läp= vifchen Stil ber meiften Schreiber, daß fie nie Latein gefchrieben

haben.\*) Sehr paffend nennt man die Befchäftigung mit ben Schriftstellern des Alterthums Sumanitätsftudien: denn durch fie wird ber Schüler zuvorderft wieder ein Menfch, indem er eintritt in die Welt, die noch rein war von allen Fraten bes Mittelalters und der Romantit, welche nachher in die Europäische Menschheit so tief eindrangen, daß auch noch jetzt Jeder damit betüncht zur Welt kommt und fie erft abzuftreifen hat, um nur juvorderft wieder ein Menfch zu werden. Denft nicht, bag cure moderne Beisheit jene Beihe gum Menfchen je erfeten fonne: ihr feid nicht, wie Griechen und Römer, geborene Freie, unbefangene Sohne der Natur. Ihr feid zunächst die Sohne und Erben des roben Mittelalters und feines Unfinns, des ichandlichen Pfaffentrugs und des halb brutalen, halb gedenhaften Ritterwesens. Geht es gleich mit Beiden jetzt allgemach zu Ende, fo könnt ihr darum doch noch nicht auf eigenen Füßen ftehen. Ohne die Schule der Alten wird eure Litteratur in gemeines (Beschwätze und platte Philisterei ausarten. — Aus allen diesen Gründen also ist es mein wohlgemeinter Rath, daß man der oben gerügten Deutschmichelei ungefäumt ein Ende mache.

Ferner will ich hier die Gelegenheit nehmen, das Unwesen zu rügen, welches seit einigen Jahren, auf unerhörte Weise, mit der deutschen Rechtschreibung getrieben wird. Die Stribler, in jeder Gattung, haben nämlich so etwas vernommen von Kürze des Ausdrucks, wissen jedoch nicht, daß diese besteht in sorgfältigem Weglassen alles Ueberscüssigen, wozu denn freilich ihre ganze Schreiberei gehört; sondern vermeinen es dadurch zu erzwingen, daß sie die Worte beschneiden, wie die Gauner die Münzen, und jede Silbe, die ihnen überschissigig scheint, weil sie den Werth dersselben nicht fühlen, ohne Weiteres abknappen. 3. B. unsere Vors

<sup>\*)</sup> Ein Hauptnutzen bes Studiums ber Alten ist, daß es uns vor ber Beitschweisigkeit bewahrt; indem die Alten stets bemüht sind, koncis und prägnant zu schreiben und der Fehler sast aller Neueren Beitschweisigskeit ist, welche die Allerneuesten durch Silbens und Buchstadensuppression gut zu machen suchen. Daher soll man das ganze Leben hindurch das Stusdium der Alten fortsetzen, wenn auch mit Beschränkung der darauf zu verswendenden Zeit. Die Alten wußten, daß man nicht schreiben soll, wie man spricht: die Neuesten hingegen haben sogar die Unverschämtheit, gehaltene Borlesungen drucken zu lassen.

fahren haben, mit richtigem Takt, "Beweis" und "Berweis", hingegen "Nachweisung" gesagt: der feine Unterschied, analog dem zwischen "Bersuch" und "Bersuchung", "Betracht" und "Betrachtung", ift ben biden Ohren und biden Schabeln nicht fühlbar; daher fie das Wort "Nachweis" erfunden haben, melthes fogleich in allgemeinen Gebrauch gekommen ift: benn bagu gehört nur, daß ein Ginfall recht plump und ein Schniger recht grob fei. Demgemäß ift die gleiche Amputation bereits an un= zähligen Worten vorgenommen worden: 3. B. ftatt "Unterfuchung" schreibt man "Untersuch", ja, gar ftatt "allmälig, mälig", ftatt "beinahe, nahe", ftatt "beftändig, ftandig". Un= terfienge fich ein Frangose près statt presque, ein Engländer most ftatt almost zu schreiben; so wurde er einstimmig als ein Narr verlacht werden: in Deutschland aber gilt man burch fo etwas für einen originellen Ropf. Chemiter schreiben bereits "löslich und unlöslich" ftatt "unauflöslich" und werden damit, wenn ihnen nicht die Grammatifer auf die Finger schlagen, die Sprache um ein werthvolles Wort bestehlen: löslich find Anoten, Schuhriemen, auch Konglomerate, deren Cament erweicht wird, und alles diesem Analoge: auflöslich hingegen ift was in einer Flüssigkeit gang verschwindet, wie Salz im Waffer. "Auflösen" ift der terminus ad hoc, welcher Dies und nichts Anderes befagt, einen bestimmten Begriff aussondernd: den aber wollen unsere scharffinnigen Sprachverbefferer in die allgemeine Spulwanne "Löfen" gießen: konfequenter Weife mußten fie dann auch statt "ablosen (von Wachen), auslosen, einlosen" u. f. w. überall "lofen" jegen, und in diesem, wie in jenem Fall der Sprache die Bestimmtheit des Ausdrucks benehmen. Aber die Sprache um ein Wort armer machen heißt das Denken der Nation um einen Begriff armer machen. Dahin aber tendiren die vereinten Bemühungen fast aller unserer Bücherschreiber feit zehn bis zwangia Sahren: benn mas ich hier an einem Beispiele gezeigt habe, ließe fich an hundert andern nachweisen, und die niederträchtigste Silbenknickerei graffirt wie eine Seuche. Die Elenden gahlen wahrhaftig die Buchftaben und nehmen feinen Auftand, ein Wort ju verfruppeln, ober eines in falichem Sinne zu gebrauchen, fobald nur zwei Buchftaben babei zu lufriren find. Ber feiner neuen Bedanten fahig ift, will wenigstens neue Borte ju Markte bringen, und jeder Tintentlerer halt fich berufen, die Sprache gu verbeffern. Um unverschämtesten treiben es die Zeitungsschreiber, und da ihre Blätter, vermöge der Trivialität ihres Inhalts, das allergrößte Bublifum, ja ein foldes haben, bas größtentheils nichts Anderes lieft; fo broht burch sie der Sprache große Gefahr; baher ich ernstlich anrathe, fie einer orthographischen Cenfur zu unterwerfen, ober fie für jedes ungebräuchliche, ober verftummelte Bort eine Strafe bezahlen zu laffen: benn mas konnte unwürdiger sehn, als daß Sprachumwandelungen vom allerniedrigften Zweige ber Litteratur ausgiengen? Die Sprache, zumal eine relative Ursprache, wie die Deutsche, ift das fostlichste Erbtheil der Nation und dabei ein überaus fomplicirtes, leicht zu verderbendes und nicht wieder herzustellendes Runftwert, daher ein noli me tangere. Andere Bolker haben dies gefühlt und haben gegen ihre, obwohl viel unvolltommneren Sprachen große Pictat bewiesen: baber ift Dante's und Betrarca's Sprache nur in Aleinigkeiten von der heutigen verschieden, Montaigne noch gang lesbar, und fo auch Shakespeare in feinen alteften Husgaben. - Dem Deutschen ift es sogar gut, etwas lange Worte im Munde zu haben: denn er denkt langfam und fie geben ihm Reit jum befinnen. Aber jene eingeriffene Sprachökonomie zeigt sich in noch mehreren charakteriftischen Phänomenen: sie setzen 3. B., gegen alle Logit und Grammatit, bas Imperfektum ftatt des Perfektums und Plusquamperfektums; fie stecken oft bas Auxiliarverbum in die Tafche; fie brauchen den Ablativ ftatt des Benitivs; fie machen, um ein Paar logifche Bartifeln gu lufriren, fo verflochtene Perioden, daß man fie vier Mal lefen muß, um hinter den Ginn zu tommen: denn blog bas Papier, nicht bie Reit des Lefers wollen fie fparen: bei Gigennamen beuten fie, gang hottentottisch, den Rasus weder durch Flexion, noch Artikel an; der lefer mag ihn rathen. Befonders gern aber estrofiren fie die doppelten Bofale und das tonverlängernde f, diefe ber Profodie geweihten Buchstaben; welches Berfahren gerade fo ift, wie wenn man aus bem Griechischen das 7 und w verbannen und ftatt ihrer s und o feten wollte. Wer nun Scham, Märchen, Mag, Spaß ichreibt, follte auch Lon, Son, Stat, Sat, Jar, Al u. f. w. fchreiben. Die Nachkommen aber werden, da ja bie Schrift bas Abbild ber Rebe ift, vermeinen, daß man auszusprechen hat, wie man ichreibt:

wonach dann von der Deutschen Sprache nur ein gefniffenes, fpit= mäuliges, dumpfes Konfonantengeräufch übrig bleiben und alle Projodie verloren gehen wird. Sehr beliebt ift auch, wegen Erfparnif eines Buchftabens, die Schreibart "Literatur" ftatt ber richtigen "Litteratur". Zu ihrer Bertheidigung wird bas Barticiv des Berbums linere für den Urfprung des Wortes ausgegeben. Linere heißt aber schmieren: daher möchte für den größten Theil ber Deutschen Buchmacherei die beliebte Schreibart wirklich die richtige fenn; fo daß man eine fehr kleine Litteratur und eine fehr ausgebehnte Literatur unterscheiben fonnte. - Um furg zu schreiben, veredele man feinen Stil und vermeide alles unnüte Gemafche und Gefaue: da braucht man nicht, des theuren Papiers halber, Silben und Buchstaben zu estrofiren. Aber fo viele unnüte Seiten. unnüte Bogen, unnüte Bucher zu ichreiben, und bann biefe Beit= und Papiervergeudung an ben unschuldigen Gilben und Buchstaben wieder einbringen zu wollen, - bas ift mahrlich ber Superlativ Dessen, was man auf Englisch pennywise and poundfoolish nennt. - Bu beflagen ift es, daß feine Deutsche Atademie da ift, bem litterarischen Sansfülottismus gegenüber die Sprache in ihren Schutz zu nehmen, zumal in einer Zeit, wo auch die der alten Sprachen Unfundigen es magen durfen, die Breffe zu beschäftigen. lleber ben gangen, heut zu Tage mit der Deutschen Sprache getriebenen, unverzeihlichen Unfug habe ich mich des Weiteren ausgelaffen in meinen Parergis, Bb. II, Kap. 23. -

Von der bereits in meiner Abhandlung "Ueber den Sat vom Grunde", §. 51, vorgeschlagenen und auch hier, §. 7 und 15 des ersten Bandes, wieder berührten, obersten Eintheilung der Wissenschaften, nach der in ihnen vorherrschenden Gestalt des Sates vom Grunde, will ich eine kleine Probe hiehersetzen, die jedoch ohne Zweifel mancher Verbesserung und Vervollstänsbigung fähig sein wird.

# I. Reine Wissenschaften a priori.

- 1. Die Lehre vom Grunde des Senns.
  - a) im Raum: Geometrie.
  - b) in der Zeit: Arithmetif und Algebra.
- 2. Die Lehre vom Grunde bes Erfennens: Logit.

II. Empirische oder Wissenschaften a posteriori. Sämmtlich nach dem Grunde des Werdens, d. i. dem Gesetz der Kausalität, und zwar nach dessen drei Modis.

1. Die Lehre von den Urfachen:

a) Allgemeine: Mechanik, Hydrodynamik, Physik, Chemie.

b) Besondere: Astronomie, Mineralogie, Geologie, Technologie, Pharmacie.

2. Die Lehre von den Reigen:

a) Allgemeine: Phyfiologie der Pflanzen und Thiere, nebft deren Hulfswissenschaft Anatomie.

b) Besondere: Botanik, Zoologie, Zootomie, vergleichende Physiologie, Pathologie, Therapie.

3. Die Lehre von den Motiven:

a) Allgemeine: Ethik, Psychologie.

b) Besondere: Rechtslehre, Geschichte.

Die Philosophie oder Metaphysik, ale Lehre vom Bewußtsehn und beffen Inhalt überhaupt, oder vom Gangen der Erfahrung als folder, tritt nicht in die Reihe; weil fie nicht ohne Weiteres ber Betrachtung, die ber Sat vom Grunde heischt, nachgeht, fondern zuvörderft diefen felbst zum Gegenstande hat. Sie ift als der Grundbag aller Biffenschaften anzuschen, ift aber höherer Urt als diese und der Runft fast so fehr als der Wiffenschaft verwandt. - Wie in der Musik jede einzelne Periode dem Ton ent= fprechen muß, zu welchem ber Grundbaß eben fortgeschritten ift; fo wird jeder Schriftsteller, nach Maafgabe feines Faches, bas Gepräge ber zu feiner Zeit herrschenden Philosophie tragen. -Ueberdies aber hat jede Wiffenschaft noch ihre specielle Philofophie: daher man von einer Philosophie der Botanit, der 200= logie, der Goschichte u. f. w. redet. hierunter ift vernünftigerweise nichts Anderes zu verstehen, als die Sauptresultate jeder Wiffenichaft felbit, vom höchiten, b. h. allgemeinften Standpunkt aus, der innerhalb derfelben möglich ift, betrachtet und zusammen= gefaßt. Diese allgemeinen Ergebnisse schließen sich unmittelbar an die allgemeine Philosophie an, indem fie ihr wichtige Data licfern und fie der Mühe überheben, diefe im philosophisch unbearbeiteten Stoffe ber Specialmiffenschaften felbft zu fuchen. Diefe Specialphilosophien stehen demnach vermittelnd zwischen ihren fpeciellen Wiffenschaften und ber eigentlichen Philosophie. Denn ba biefe die allgemeinsten Aufschlüffe über das Bange ber Dinge gu ertheilen hat; fo muffen folde auch auf das Gingelne jeder Art berfelben herabgeführt und angewandt werden konnen. Die Bhilofophie jeder Wiffenschaft entsteht inzwischen unabhängig von der allgemeinen Philosophie, nämlich aus den Datis ihrer eigenen Biffenschaft felbst: baber fie nicht zu warten braucht, bis jene endlich gefunden worden; fondern ichon borber ausgearbeitet, zur wahren allgemeinen Philosophie jedenfalls paffen wird. Diefe hingegen muß Bestätigung und Erläuterung erhalten fonnen aus ben Philosophien der einzelnen Biffenschaften: benn die allge= meinste Wahrheit muß durch die specielleren belegt werden können. Ein schones Beispiel ber Philosophie ber Zoologie hat Goethe geliefert an feinen Reflexionen über Dalton's und Bander's Stelette der Nagethiere. (Befte gur Morphologie, 1824.) Aehn= liche Verdienfte um diefelbe Biffenschaft haben Rielmaher. Delamart, Geoffron St. Silaire, Cuvier u. a. m., fofern fie Alle die durchgängige Analogie, die innere Bermandtschaft, ben bleibenden Thpus und den gesetymäßigen Zusammenhang ber thierischen Geftalten hervorgehoben haben. - Empirische Wiffenichaften, rein ihrer felbst wegen und ohne philosophische Tendeng betrieben, gleichen einem Antlit ohne Augen. Gie find inzwischen eine paffende Beichäftigung für gute Rapacitäten, benen jedoch die höchsten Fähigkeiten abgehen, welche auch eben den minutiofen Forschungen folder Urt hinderlich fein murben. Colche koncentriren ihre gange Rraft und ihr gesammtes Wiffen auf ein einziges abgestecttes Teld, in welchem fie daher, unter der Bedingung ganglicher Unwiffenheit in allem lebrigen, die möglichst vollftändige Erkenntniß erlangen können; mahrend der Philosoph alle Felber überfehen, ja, in gemiffem Grad barauf zu Saufe fenn muß; wobei diejenige Bollfommenheit, welche man nur durch das Detail erlangt, nothwendig ausgeschloffen bleibt. Dafür aber find Jene den Genfer Arbeitern ju vergleichen, deren Giner lauter Raber, ber Andere lauter Federn, der Dritte lauter Retten macht; ber Philosoph hingegen bem Uhrmacher, ber aus dem Allen erft ein Ganges hervorbringt, welches Bewegung und Bedeutung hat. Much tann man sie den Musicis im Orchester vergleichen, jeder von welchen Meifter auf feinem Inftrument ift, den Philosophen

hingegen dem Ravellmeifter, der die Natur und Behandlungeweise jedes Inftruments fennen muß, ohne jedoch fie alle, oder auch nur eines, in großer Bollfommenheit, zu fpielen. Stotus Erigena begreift alle Wiffenschaften unter bem Namen Scientia, im Gegensatz ber Philosophie, welche er Sapientia nennt. Die selbe Diftinktion haben schon die Phthagoreer gemacht; wie zu erschen ift aus Stobaos (Floril. Vol. I, pag. 20), wo fie schr flar und artig auseinandergefett ift. Aber ein überaus glückliches und pitantes Gleichniß des Berhältniffes beiber Arten geistiger Bestrebungen zu einander haben die Alten fo oft wiederholt, daß man nicht mehr weiß, wem es angehört. Diogenes Laertius (II, 79) schreibt ce bem Aristippos zu, Stobaos (Floril. tit. IV. 110) bem Arifton Chios, bem Ariftoteles fein Scholiafi (S. 8 der Berliner Ausgabe), Plutarch aber (De puer. educ. c. 10) bem Bion, qui ajebat, sicut Penelopes proci, quum non possent cum Penelope concumbere, rem cum ejus ancillis habuissent; ita qui philosophiam nequeunt apprehendere, eos in aliis nullius pretii disciplinis sese conterere. In unferm überwiegend empirischen und historischen Reitalter fann die Erinneruno daran nicht schaden.

# Rapitel 13\*).

#### Bur Methodenlehre der Mathematif.

Die Eukleidische Demonstrirmethode hat aus ihrem eigenen Schooß ihre treffendeste Parodie und Karikatur geboren, an der berühmten Streitigkeit über die Theorie der Parallelen und den sich jedes Jahr wiederholenden Versuchen, das elste Axiom zu beweisen. Dieses nämlich besagt, und zwar durch das mittels bare Merkmal einer schneidenden dritten Linie, daß zwei sich gegen einander neigende (denn dies eben heißt "kleiner als zwei rechte schn"), wenn genugsam verlängert, zusammentreffen müssen; welche Wahrheit nun zu komplicirt sehn soll, um für selbstevident zu gelten, daher sie eines Beweises bedarf, der nun aber nicht

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht fich auf &. 15 bes erften Banbes.

aufzubringen ist; eben weil es nichts Unmittelbareres giebt. Mich erinnert dieser Gewissenssfrupel an die Schillersche Rechtsfrage:

"Jahre lang icon bebien' ich mich meiner Nafe jum Riechen: Sab' ich benn wirklich an fie auch ein erweisliches Recht?"

ja, mir scheint, daß die logische Methode sich hiedurch bis zur Miniferie fteigere. Aber gerade burch bie Streitigfeiten barüber, nebst den vergeblichen Bersuchen, das unmittelbar Gemisse als blog mittelbar gewiß barguftellen, tritt bie Gelbftftanbigfeit und Rlarheit ber intuitiven Evideng mit ber Mutlofigfeit und Schwierigkeit ber logischen Ueberführung in einen Rontraft, ber nicht weniger belehrend, als beluftigend ift. Man will hier nämlich die unmittelbare Gewigheit beshalb nicht gelten laffen, weil fie keine bloß logische, aus dem Begriffe folgende, alfo allein auf bem Berhältniß des Praditats jum Gubjekt, nach bem Sate vom Widerspruch, beruhende ift. Mun ift aber jenes Axiom ein fynthetischer Sat a priori und hat als folder die Gemährleiftung ber reinen, nicht empirischen Anschauung, die eben so unmittel= bar und ficher ift, wie ber Satz vom Widerspruch felbst, von welchem alle Beweise ihre Gewißheit erft zur Lehn haben. Im Grunde gilt dies von jedem geometrischen Theorem, und es ift willfürlich, wo man hier die Granze zwischen dem unmittelbar Gewissen und dem erft zu Beweisenden ziehen will. — Mich wundert, daß man nicht vielmehr das achte Axiom angreift: "Figuren, die fich becken, find einander gleich". Denn das Sichbeden ift entweder eine bloge Tautologie, oder etwas gang Empirisches, welches nicht ber reinen Anschauung, sondern der äußern finnlichen Erfahrung angehört. Es fett nämlich Beweglichkeit der Figuren voraus: aber das Bewegliche im Raum ift allein die Materie. Mithin verläßt bice Provociren auf das Sichbeden ben reinen Raum, bas alleinige Element ber Geometrie, um zum Materiellen und Empirischen überzugehen. -

Die angebliche Ueberschrift des Platonischen Lehrsaals, Ayswustpytog underz eiserw, auf welche die Mathematiker so stolz sind, war ohne Zweisel dadurch motivirt, daß Platon die geometrischen Figuren als Mittelwesen zwischen den ewigen Ideen und den einzelnen Dingen ansah, wie dies Aristoteles in seiner Metaphysik öfter erwähnt (besonders I, c. 6, S. 887, 998 et Scholia, S. 827, Ed. Berol.). Ueberdies ließ der Gegensat

zwischen jenen fur fich bestehenden, emigen Formen, ober 3been, und den vergänglichen einzelnen Dingen fich an ben geometrifchen Figuren am leichteften faglich machen und dadurch ber Grund legen zur Ideenlehre, welche der Mittelpunkt der Philosophie Platons, ja, fein einziges ernstliches und entschiedenes theoreti= sches Dogma ift: beim Vortrag besselben ging er darum von ber Geometrie aus. In gleichem Sinn wird uns gefagt, bag er die Geometrie als Borübung betrachtete, burch welche ber Geift ber Schüler sich an die Beschäftigung mit untörperlichen Gegenständen gewöhnte, nachdem berselbe bis dahin, im praktischen Le= ben, es nur mit forperlichen Dingen zu thun gehabt hatte (Schol. in Aristot., p. 12, 15). Dies also ift ber Sinn, in welchem Platon die Geometrie den Philosophen empfahl: man ift daher nicht berechtigt, denfelben weiter auszudehnen. Bielmehr empfehle ich, als Untersuchung des Einflusses der Mathematik auf unsere Beistesfrafte und ihres Rutens für miffenschaftliche Bildung überhaupt, eine fehr gründliche und fenntnifreiche Abhandlung, in Form der Recension eines Buches von Whewell, in der Edinburgh Review vom Januar 1836: ihr Berfaffer, ber fie fpäter, zusammen mit einigen andern Abhandlungen, unter seinem Namen herausgegeben hat, ift 28. Samilton, Brofeffor der Logif und Metaphysif in Schottland. Diefelbe hat auch einen Deutschen Uebersetzer gefunden und ift für sich allein erschienen, unter dem Titel: "Ueber den Werth und Unwerth der Mathe= matif", aus bem Englischen, 1836. Das Ergebniß berfelben ift, daß der Werth der Mathematik nur ein mittelbarer fei, nämlich in der Anwendung zu Zwecken, welche allein durch fie erreichbar find, liege; an fich aber laffe die Mathematif ben Geift ba. wo fie ihn gefunden hat, und fei der allgemeinen Ausbildung und Entwickelung deffelben feineswegs forderlich, ja fogar entschieden hinderlich. Dies Ergebniß wird nicht nur durch gründliche dianoiologische Untersuchung der mathematischen Geistesthätigkeit bargethan, fondern auch burch eine fehr gelehrte Unhäufung von Beispielen und Autoritäten befestigt. Der einzige unmittelbare Ruten, welcher ber Mathematik gelaffen wird, ift, bag fie un= ftate und flatterhafte Röpfe gewöhnen fann, ihre Aufmerksamkeit au fixiren. - Sogar Rartefins, ber boch felbit als Mathema= tifer berühmt mar, urtheilte eben fo über die Mathematik. In ber Vie de Descartes par Baillet, 1693, heißt ce, Liv. II, ch. 6, p. 54: Sa propre expérience l'avait convaincu du peu d'utilité des mathématiques, surtout lorsqu' on ne les cultive que pour elles mêmes. — — Il ne voyait rien de moins solide, que de s'occuper de nombres tout simples et de figures imaginaires u. f. f.

### Rapitel 14.

#### Heber die Gedankenaffociation.

Die Gegenwart der Vorstellungen und Gedanken in unserm Bewußtsehn ift dem Sate vom Grund, in feinen verschiedenen Geftalten, fo ftreng unterworfen, wie die Bewegung ber Körper bem Gesetze der Rausalität. So wenig ein Körper ohne Ursache in Bewegung gerathen fann, ift es möglich, daß ein Gedante ohne Unlag ins Bewußtiehn trete. Dieser Unlag ift nun entweder ein äußerer, alfo ein Gindruck auf die Sinne; ober ein innerer, also felbft wieder ein Bedante, ber einen andern herbeiführt, vermöge ber Uffociation. Dieje mieder beruht entweder auf einem Berhältniß von Grund und Folge zwischen beiden; oder aber auf Aehnlichkeit, auch bloger Analogie; oder endlich auf Gleichzeitigkeit ihrer ersten Auffassung, welche wieder in der räumlichen Nachbarichaft ihrer Gegenstände ihren Grund haben fann. Die beiden lettern Fälle bezeichnet das Wort à propos. Für den intellettuellen Werth eines Kopfes ift das Borherrichen bes einen diefer drei Bänder ber Gedankenaffociation bor ben andern charafteristisch: bas zuerst genannte wird in den bentenden und gründlichen, das zweite in den witzigen, geiftreichen, poetiichen. das lette in den beschränften Röpfen vorherrschen. Nicht meniger charafteristisch ist ber Grad ber Leichtigkeit, mit welcher ein Gedanke andere, in irgend einer Beziehung zu ihm ftehende, hervorruft: fie macht die Regsamkeit des Geiftes aus. Aber die Unmöglichfeit bes Eintritts eines Gedankens ohne feinen genugen= ben Anlag, felbst beim stärtsten Willen ihn hervorzurufen, bezeugen alle die Fälle, wo wir vergeblich bemuht find, uns auf etwas zu befinnen, und nun den gangen Borrath unferer Bebanten burchprobiren, um irgend einen zu finden, ber mit bem gesuchten affociirt sei: finden wir jenen, so ift auch biefer ba. Stete fucht wer eine Erinnerung hervorrufen will, zunächst nach einem Faben, an bem fie durch die Gedankenaffociation hängt. hierauf beruht die Minemonik: fie will zu allen aufzubewahren= den Begriffen, Gedanken, oder Worten, uns mit leicht gu findenden Anlässen versehen. Das Schlimme jedoch ift, daß doch auch Diefe Unläffe felbit erft wiedergefunden werden muffen und hiezu wieder eines Unlaffes bedürfen. Wie viel bei ber Erinnerung der Unlag leiftet, läßt fich baran nachweifen, baß Giner, ber in einem Anckotenbuch funfzig Anekboten gelefen und dann es meggelegt hat, gleich darauf bisweilen nicht auf eine einzige fich befinnen fann: fommt jedoch ein Unlag, ober fällt ihm ein Bedanke ein, der irgend eine Analogie mit einer jener Anekdoten hat; fo fällt diese ihm sogleich ein; und so gelegentlich alle funfzig. Das Selbe gilt von Allem, was man lieft. - 3m Grunde beruht unfer unmittelbares, d. h. nicht durch muemonische Rünfte vermitteltes, Wortgedächtniß, und mit biefem unfere gange Sprachfähigfeit, auf der unmittelbaren Gedankenaffociation. Denn das Erlernen ber Sprache besteht darin, daß wir, auf immer, einen Begriff mit einem Borte fo zusammenketten, daß bei diesem Begriff ftets zugleich dieses Wort, und bei diesem Wort dieser Begriff uns einfällt. Den felben Proceg haben wir nachmals bei Erlernung jeder neuen Sprache zu wiederholen. Erlernen wir jedoch eine Sprache blog zum paffiven, nicht zum aktiven Gebrauch, b. h. zum Lefen, nicht jum Sprechen, wie z. B. meiftens bas Griechifche: fo ist die Berkettung einseitig, indem beim Wort uns der Begriff. nicht aber durchweg beim Begriff das Wort einfällt. Der felbe Bergang, wie bei der Sprache, wird im Ginzelnen augenfällig bei Erlernung jedes neuen Eigennamens. Bisweilen aber trauen wir uns nicht zu, mit dem Gedanken an diefe Berfon, ober Stadt, Flug, Berg, Pflange. Thier u. f. w. ben Namen berfelben unmittelbar fo fest zu verknüpfen, daß er ihn von felbst herbei= zöge: alsbann helfen wir uns mnemonisch und verknüpfen bas Bild der Perfon, oder Sache, mit irgend einer anschaulichen Gigenschaft, deren Rame im ihrigen vorkommt. Bedoch ift bies nur ein einstweiliges Geruft gur Stützung: fpaterbin laffen wir es fallen, indem die Gedankenaffociation eine unmittelbare wird.

Das Suchen nach einem Faben ber Erinnerung zeigt fich in eigenthümlicher Art, wenn es ein Traum ift, ben wir beim Er= wachen vergeffen haben, als wo wir vergeblich nach Dem juden, was noch vor wenigen Minuten uns mit der Macht der hellsten Gegenwart beschäftigte, jest aber gang entwichen ift; weshalb wir dann nach irgend einem guruckgebliebenen Gindruck hafchen, an dem das Fadchen hienge, welches, vermöge ber Affociation. ienen Traum wieder in unfer Bewußtfehn gurudziehen fonnte. Gelbit aus dem magnetisch-fomnambulen Schlafe foll bisweilen Erinnerung möglich febn, durch ein im Wachen vorgefundenes finnliches Zeichen: nach Riefer, "Tellurismus", Bb. II, §. 271. Auf der felben Unmöglichkeit bes Gintritts eines Gedankens ohne feinen Unlag beruht es, daß, wenn wir uns vorfeten, ju einer bestimmten Zeit irgend etwas zu thun, biefes nur baburch geschehen kann, daß wir entweder bis dahin an nichts Anderes benfen, oder aber gur bestimmten Zeit durch irgend etwas baran erinnert werden, welches entweder ein äußerer, bazu vorher= bereiteter Eindruck, ober auch ein felbst wieder gesetmäßig berbeigeführter Gedanke fenn fann. Beides gehört bann in die Rlaffe ber Motive. - Jeden Morgen, beim Ermachen, ift bas Bemufitjenn eine tabula rasa, die sich aber schnell wieder füllt. Zunächst nämlich ist es die jett wieder eintretende Umgebung des porigen Abends, welche uns an das erinnert, was wir unter eben diefer Umgebung gedacht haben: daran knüpfen fich die Ereigniffe bes vorigen Tages, und jo ruft ein Gedanke ichnell ben andern hervor, bis Alles, mas uns geftern beschäftigte, wieder ba ift. Darauf, daß bies gehörig geschehe, beruht die Gefundheit des Geiftes, im Gegensatz des Wahnfinns, der, wie im britten Buche gezeigt wird, eben barin besteht, bag große Lücken im Bujammenhange ber Rückerinnerung Statt haben. Wie aanglich aber der Schlaf den Naden der Erinnerung unterbricht, fo daß diefer an jedem Morgen wieder angefnüpft werden muß, sehen wir an einzelnen Unvollkommenheiten biefer Operation: 3. B. eine Melodie, welche Abends uns zum Ueberdruß im Ropfe herunging, fonnen wir bisweilen am andern Morgen nicht wiederfinden.

Gine Ausnahme zu bem Gefagten scheinen die Fälle zu liefern, wo ein Gedanke, oder ein Bild ber Phantafie, uns plötzlich

und ohne bewußten Anlag in den Sinn fommt. Meiftens ift dies jedoch Täuschung, die darauf beruht, daß der Anlag fo acring, der Gedante felbst aber fo hell und interessant mar, daß er jenen augenblicklich aus bem Bewußtsehn verdrängte: bisweilen aber mag ein folder urplötlicher Gintritt einer Borftellung innere förperliche Gindrude, entweder der Theile des Gehirns auf ein= ander, oder auch bes organischen Nerveninftems auf bas Behirn zur Urfache haben.

Ueberhaupt ift in der Wirklichkeit der Gedankenproces unfers Innern nicht fo einfach, wie die Theorie deffelben; da hier vieler= lei ineinandergreift. Bergleichen wir, um uns die Sache zu beranichaulichen, unfer Bewußtfehn mit einem Waffer von einiger Tiefe: so sind die deutlich bewußten Gedanken blog die Oberfläche: die Maffe hingegen das Undeutliche, die Gefühle, die Nachempfindung der Auschauungen und des Erfahrenen überhaupt. persett mit der eigenen Stimmung unsers Willens, welcher der Rern unfers Wefens ift. Die Maffe bes ganzen Bewuftfenns ift nun, mehr ober weniger, nach Maakgabe ber intellektuellen Lebendiakeit, in steter Bewegung, und was in Folge biefer auf die Oberfläche steigt, find die klaren Bilber ber Phantafie, oder Die beutlichen, bewußten, in Worten ausgedrückten Gedanken und die Beichlüffe des Willens. Gelten liegt ber ganze Proceff unfere Denkens und Beschliegens auf der Oberfläche, d. h. besteht in einer Verkettung deutlich gedachter Urtheile; obwohl wir dies anftreben, um uns und Andern Rechenschaft geben gu konnen: qe= wöhnlich aber geschieht in der dunkeln Tiefe die Rumination des pon auken erhaltenen Stoffes, burch welche er zu Bedanken um= gegrbeitet wird; und fie geht beinghe fo unbewußt vor fich, wie bie Umwandlung ber Nahrung in die Safte und Substang bes Leibes. Daher fommt es, daß wir oft bom Entstehen unferer tiefften Gedanken feine Rechenschaft geben können: fie find bie Ausgeburt unfere geheimnifvollen Innern. Urtheile, Ginfalle. Beschlüffe steigen unerwartet und zu unserer eigenen Bermunberung aus jener Tiefe auf. Gin Brief bringt uns unvermuthete. wichtige Nachrichten, in Folge beren eine Berwirrung unferer Bedanken und Motive eintritt: wir entschlagen uns ber Sache einftweisen und benken nicht wieder baran; aber am andern, ober bem britten, vierten Tage fteht bisweilen bas gange Berhaltniß, mit dem was wir dabei zu thun haben, deutlich vor uns. Das Bewußtschn ist die bloße Oberfläche unsers Geistes, von welchem, wie vom Erdförper, wir nicht das Innere, sondern nur die Schaale kennen.

Bas aber die Gedankenaffociation felbst, beren Gesetze oben bargelegt worden, in Thatigfeit verfett, ift, in letter Inftang, oder im Geheimen unsers Innern, der Wille, welcher feinen Diener, ben Intelleft, antreibt, nach Maaggabe feiner Rrafte, Gedanken an Gedanken zu reihen, das Aehnliche, das Gleich= zeitige guruckzurufen, Gründe und Folgen zu erkennen: denn im Interesse des Willens liegt, daß überhaupt gedacht werde, damit man möglichst orientirt sei, für alle vorkommenden Källe. Daber ift die Geftalt des Sates vom Grunde, welche die Gedankenaffociation beherricht und thätig erhält, im letten Grunde, das Gefetz ber Motivation; weil Das, mas das Senforium lenkt und es bestimmt, in dieser oder jener Richtung, der Analogie, ober sonstigen Gedankenassociation, nachzugehen, ber Wille bes denkenden Subjekte ift. Wie nun alfo hier die Befete des Ideennexus doch nur auf der Basis des Willens bestehen; so besteht der Raufalnerus der Körper in der realen Welt eigentlich auch nur auf der Bajis des in den Erscheinungen dieser sich äußernden Willens; weshalb die Erklärung aus Urfachen nie eine abfolute und erschöpfende ift, sondern zurudweist auf Naturfräfte als ihre Bedingung, beren Wefen eben ber Wille als Ding an sich ist: — wobei ich freilich das folgende Buch anticipirt habe.

Weil nun aber die äußern (sinnlichen) Anlässe der Gegenwart unserer Borstellungen eben so wohl wie die innern (der Gedankenassociation), und beide unabhängig von einander, beständig auf das Bewußtsehn einwirken; so entstehen hieraus die häusigen Unterbrechungen unsers Gedankenlaufs, welche eine gewisse Zerstückelung und Verwirrung unsers Denkens herbeisühren, die zu den nicht zu beseitigenden Unvollkommenheiten desselben gehört, welche wir jett in einem eigenen Kapitel betrachten wollen.

## Rapitel 15.

# Bon den mefentlichen Unvollfommenheiten des Intellefts.

Unfer Gelbstbewußtsehn hat nicht den Raum, fondern allein Die Zeit zur Form: beshalb geht unfer Denken nicht, wie unfer Anschauen, nach brei Dimensionen vor fich, sondern blog nach einer, also auf einer Linie, ohne Breite und Tiefe. Sierans entspringt die größte ber wesentlichen Unvollkommenheiten unfere Intellekte. Bir konnen nämlich Alles nur fucceffive erkennen und nur Gines zur Zeit uns bewußt werden, ja, auch diefes Einen nur unter ber Bedingung, daß wir berweilen alles Andere vergeffen, also une besselben gar nicht bewußt sind, mithin es so lange aufhört für uns bagufenn. In dieser Eigenschaft ift unser Intelleft einem Teleftop mit einem fehr engen Gefichtsfelbe gu vergleichen; weil eben unfer Bewuftfenn fein ftehendes, fondern ein fließendes ift. Der Intellekt apprehendirt nämlich nur fucceffiv und muß, um das Eine zu ergreifen, das Andere fahren laffen, nichts, als die Spuren von ihm zurückbehaltend, welche immer schwächer werden. Der Gedanke, der mich jett lebhaft beschäftigt, muß mir, nach einer furzen Beile gang entfallen fenn: tritt nun noch eine wohlburchschlafene Racht bazwischen; jo fann es fommen, daß ich ihn nie wiederfinde; es fei benn, baß er an mein perfonliches Interesse, b. h. an meinen Willen gefnüpft märe, als welcher stets das Keld behauptet.

Auf dieser Unvollkommenheit des Intellekts beruht das Rhapsfodische und oft Fragmentarische unsers Gedankenlaufs, welches ich bereits am Schlusse des vorigen Kapitels berührt habe, und aus diesem entsteht die unvermeidliche Zerstreuung unsers Denkens. Theils nämlich dringen äußere Sinneseindrücke störend und unterbrechend auf dasselbe ein, ihm jeden Augenblick das Fremdartigste aufzwingend, theils zieht am Bande der Association ein Gedanke den andern herbei und wird nun selbst von ihm verdrängt; theils endlich ist auch der Intellekt selbst nicht ein Mal fähig sich sehr lange und anhaltend auf einen Gedanken zu heften: sondern wie das Auge, wenn es lange auf einen Gegenstand hinstarrt, ihn bald nicht mehr deutlich sieht, indem die Umrisse in einander kließen, sich verwirren und endlich

Alles dunkel wird; fo wird auch, burch lange fortgesettes Grubeln über eine Cache, allmälig das Denten verworren, ftumpft fich ab und endigt in völliger Dumpfheit. Daher muffen wir jede Meditation oder Deliberation, welche glücklicherweise ungestort geblieben, aber boch nicht zu Ende geführt worden, auch wenn fie die wichtigfte und uns angelegenfte Cache betrifft, nach einer gewiffen Zeit, beren Maag individuell ift, vor der Sand aufgeben und ihren uns jo intereffanten Gegenftand aus dem Bewußtsehn entlassen, um une, fo ichwer die Gorge barüber auch auf une laftet, jest mit unbedeutenden und gleichgültigen Dingen ju beschäftigen. Während diefer Zeit nun ift jener wichtige Gegenftand für uns nicht mehr vorhanden: er ift jett, wie die Wärme im falten Baffer, latent. Benn wir ihn nun, gur andern Zeit, wieder aufnehmen; fo kommen wir an ihn wie an eine neue Sache, in der mir uns von Neuem, wiewohl schneller, orientiren, und auch ber angenehme, oder widrige Eindruck berfelben auf unsern Willen tritt von Neuem ein. Inzwischen fommen wir felbft nicht gang unverändert gurud. Denn mit ber physischen Mischung ber Säfte und Spannung ber Nerven, welche, nach Stunden, Tagen und Jahreszeiten, stets wechselt, ändert fich auch unfere Stimmung und Unficht: zudem haben die in der Zwischenzeit bagewesenen fremdartigen Borftellungen einen Nachflang zurückgelaffen, beffen Ton auf bie folgenden Einfluß hat. Daher erscheint uns die felbe Sache zu verschiebenen Zeiten, Morgens, Abends, Nachmittags, ober am andern Tage, oft fehr verichieden: entgegengesette Unfichten berfelben brangen fich jetzt auf und vermehren unfern Zweifel. Darum fpricht man vom Beschlafen einer Angelegenheit und fordert ju großen Entichlüffen lange Ueberlegungszeit. Wenn nun gleich biefe Beschaffenheit unfere Intellette, als aus der Schwäche beffelben entspringend, ihre offenbaren Rachtheile hat; fo gewährt fie anbererseits ben Bortheil, daß wir, nach ber Zerftreuung und ber physischen Umstimmung, als komparativ Andere, frisch und fremd zu unserer Angelegenheit zurückfehren und fo fie mehrmals in ftark verandertem Lichte erblicken konnen. — Aus diefem allen ift erfichtlich, bag bas menschliche Bewußtsehn und Denken, feiner Ratur nach, nothwendig fragmentarifch ift, weshalb die theoretiichen ober prattischen Ergebniffe, welche burch bie Busammen-

setzung folder Fragmente erlangt werden, meistens mangelhaft ausfallen. Dabei gleicht unfer bentendes Bewußtfenn einer Laterna magica, in beren Fofus nur Gin Bilb gur Zeit erscheinen fann und jedes, auch wenn es das Edelfte darftellt, boch bald verschwinden muß, um dem Seterogensten, ja Gemeinften Blat zu machen. — In praftischen Angelegenheiten werden die wichtigften Plane und Befchluffe im Allgemeinen feftgeftellt: biefen aber ordnen andere, als Mittel zum Zweck, fich unter, biefen wieder andere und so bis zum Einzelnen, in concreto Auszuführenden herab. Nun aber fommen fie nicht in der Reihe ihrer Dignität zur Ausführung, fondern mährend die Blane im Großen und Allgemeinen une beschäftigen, muffen wir mit den fleinsten Einzelheiten und ber Sorge bes Augenblickes fampfen. Dadurch wird unfer Bewußtsehn noch desultorischer. Ueberhaupt machen theoretische Geistesbeschäftigungen zu praktischen Angelegen= heiten und diese wieder zu jenen unfähig.

In Folge des dargeftellten unvermeidlich Zerftreuten und Fragmentarischen alles unsers Denkens, und des dadurch herbei= geführten Gemisches der heterogensten Vorstellungen, welches auch dem edelsten menschlichen Geiste anhängt, haben wir eigentlich nur eine halbe Befinnung und tappen mit diefer im Laby= rinth unfers Lebenswandels und im Dunkel unferer Forschungen umber: helle Augenblicke erleuchten babei wie Blige unfern Weg. Aber was läßt sich überhaupt von Köpfen erwarten, unter denen selbst der weiseste allnächtlich der Tummelplatz der abenteuerlich= ften und unfinnigsten Traume ift und von diefen kommend feine Meditationen wieder aufnehmen foll? Offenbar ift ein so großen Beschränkungen unterliegendes Bewußtsehn zur Ergründung bes Räthsels der Welt wenig geeignet, und ein solches Bestreben mußte Wefen höherer Urt, beren Intellett nicht bie Zeit zur Form, und deren Denken daher mahre Bangheit und Ginheit hatte, felt= fam und erbarmlich erscheinen. Ja, ce ift fogar zu bewundern, daß wir durch das so höchst heterogene Gemisch der Vorstellungs= und Denkfragmente jeder Urt, welche sich beständig in unserm Ropfe durchkreuzen, nicht völlig verworren werden, fondern uns ftets noch wieder darin zurechtzufinden und Alles aneinanderzupaffen vermögen. Offenbar muß boch ein einfacher Faben bafenn, auf dem sich Alles aneinanderreiht: mas ist aber dieser? - Das Gedächtniß allein reicht dazu nicht aus; da es mesentliche Beschrän= fungen hat, von benen ich bald reden werde, und überdies bochft unvollkommen und treulos ift. Das logische 3ch, oder gar die transscendentale funthetische Ginheit ber Apperception, - find Ausbrücke und Erläuterungen, welche nicht leicht bienen werden, die Sache faglich zu machen, vielmehr wird Manchem dabei einfallen:

"3mar euer Bart ift fraus, doch hebt ihr nicht bie Riegel."

Kants Sat: "das 3ch denke muß alle unfere Borftellungen begleiten", ift unzureichend: benn bas Ich ift eine unbekannte Größe, d. h. fich felber ein Geheimniß. - Das, mas dem Bewußtsenn Ginheit und Zusammenhang giebt, indem es, burchgehend durch deffen fämmtliche Vorstellungen, seine Unterlage. fein bleibender Trager ift, fann nicht felbst durch das Bemußt= fenn bedingt, mithin feine Vorstellung fenn: vielmehr muß es das Prius des Bewußtsenns und die Wurzel des Baumes sehn, davon jenes die Frucht ift. Dieses, fage ich, ift ber Wille: er allein ift unwandelbar und schlechthin identisch, und hat, zu feinen Zwecken, das Bewußtsehn hervorgebracht. Daher ift auch er es. welcher ihm Einheit giebt und alle Vorstellungen und Gedanfen beffelben zusammenhält, gleichsam ale burchgehender Grundbaß sie begleitend. Ohne ihn hatte der Intellekt nicht mehr Ginheit bes Bewuftfehns, als ein Spiegel, in welchem fich successiv bald Diefes bald Jenes darftellt, oder doch höchstens nur foviel wie ein Konverspiegel, beffen Strahlen in einen imaginären Bunft hinter feiner Oberfläche gusammenlaufen. Run aber ift der Wille allein das Beharrende und Unveränderliche im Bewußtsehn. Er ift es, welcher alle Gedanken und Borftellungen, als Mittel zu feinen Zwecken, zusammenhält, fie mit der Farbe feines Charafters, feiner Stimmung und feines Intereffes tingirt, Die Aufmerksamkeit beherrscht und den Faden der Motive, deren Ginfluß auch Gedächtniß und Ideenaffociation gulett in Thatigfeit fett, in der Sand halt: von ihm ift im Grunde die Rebe, so oft "Ich" in einem Urtheil vorkommt. Er also ift ber mahre, lette Einheitspunkt bes Bewußtsenns und das Band aller Funktionen und Afte beffelben: er gehört aber nicht felbft jum Intellett, fondern ift nur deffen Burgel, Urfprung und Beherrscher.

Mus ber Form ber Zeit und ber einfachen Dimen= fion der Borftellungsreihe, vermöge welcher der Intellett, um Gines aufzufaffen, alles Andere fallen laffen muß, folgt, wie feine Berftreuung, auch feine Bergefilichfeit. Das Meifte von Dem, was er fallen gelaffen, nimmt er nie wieder auf; zumal da die Biederaufnahme an den Sat vom Grunde gebunden ift, also eines Anlasses bedarf, den die Gedankenassociation und Motivation erft zu liefern hat; welcher Anlaß jedoch um fo entfernter und geringer fenn darf, je mehr unfere Empfindlichkeit dafür durch das Intereffe des Gegenstandes erhöht ift. Nun aber ift das Gedächtnif, wie ich schon in ber Abhandlung über ben Sat vom Grunde gezeigt habe, fein Behältniß, fondern eine bloge Uebungs= fähigkeit im Bervorbringen beliebiger Borftellungen, die daher ftets durch Wiederholung in Uebung erhalten werden muffen; ba fie sonst sich allmälig verlieren. Demzufolge ift bas Wissen auch des aclehrtesten Ropfes doch nur virtualiter vorhanden, als eine im Bervorbringen gewiffer Vorftellungen erlangte Uebung: actualiter hingegen ift auch er auf eine einzige Vorstellung beschränkt und nur dieser einen sich zur Zeit bewußt. Hieraus entsteht ein seltsamer Kontrast zwischen dem, was er potentia und dem, was er actu weiß, d. h. zwischen seinem Biffen und feinem jedesmaligen Denken: Erfteres ift eine unübersehbare, ftets etwas chaotische Masse, Letteres ein einziger beutlicher Gebanke. Das Berhältniß gleicht dem zwischen den zahllosen Sternen des Sim= mels und dem engen Besichtsfelde des Teleifops: es tritt auffallend hervor, wann er, auf einen Anlaß, irgend eine Einzelheit aus feinem Wiffen zur deutlichen Erinnerung bringen will, mo Zeit und Mühe erfordert wird, es aus jenem Chaos hervor= zusuchen. Die Schnelligkeit hierin ift eine besondere Gabe, aber fehr von Tag und Stunde abhängig: baher verfagt bisweilen bas Gedächtniß feinen Dienft, felbft in Dingen, die es gur anbern Zeit leicht zur Sand hat. Diese Betrachtung forbert uns auf, in unfern Studien mehr nach Erlangung richtiger Ginficht. als nach Bermehrung der Gelehrsamkeit zu ftreben, und gu be= herzigen, daß die Qualität des Wiffens wichtiger ift, als die Duantität deffelben. Diese ertheilt den Büchern bloß Dice. jene Grundlichkeit und zugleich Stil: benn fie ift eine intenfipe Größe, mahrend bie andere eine bloß extensive ift. Gie besteht

in der Deutlichfeit und Bollständigkeit der Begriffe, nebft ber Reinheit und Richtigkeit der ihnen zum Grunde liegenden anichaulichen Erfenntniffe; baber bas gange Biffen, in allen feinen Theilen von ihr durchdrungen wird und bemgemäß werthvoll, ober gering ift. Mit kleiner Quantität, aber guter Qualität beffelben leiftet man mehr, als mit fehr großer Quantität, bei schlechter Qualität. —

Die vollkommenfte und genügendofte Erkenntnif ift bie anschauende: aber fie ift auf bas gang Gingelne, bas Individuelle befchränkt. Die Zusammenfassung bes Vielen und Berschiedenen in eine Borftellung ift nur möglich durch den Begriff, b. h. burch bas Weglaffen ber Unterschiede, mithin ift diefer eine fehr unpollfommene Urt des Borftellens. Freilich kann auch das Gin= zelne unmittelbar als ein Allgemeines aufgefaßt werben, wenn es nämlich zur (Platonischen) Idee erhoben wird: bei diesem Borgang aber, den ich im britten Buch analhfirt habe, tritt auch schon der Intellekt aus den Schranken der Individualität und mithin der Zeit heraus: auch ist es nur eine Ausnahme.

Diese innern und wesentlichen Unvollkommenheiten bes Intellekts werden noch erhöht durch eine ihm gewiffermaaken äuker= liche, aber unausbleibliche Störung, nämlich burch ben Ginfluß. welchen auf alle seine Operationen der Wille ausübt, sobald er beim Resultat berselben irgend betheiligt ift. Jede Leidenschaft. ia, jebe Reigung ober Abneigung, tingirt die Objette ber Erfenntniß mit ihrer Farbe. Um alltäglichsten ift die Berfälschung, welche Bunich und hoffnung an der Erfenntniß ausüben, indem fie une das faum Mögliche ale mahrscheinlich und beinahe gewiß porfpiegeln und zur Auffaffung bes Entgegenftehenden uns faft unfähig machen: auf ähnliche Weise wirft bie Furcht; auf analoge jede vorgefagte Meinung, jede Parteilichkeit und, wie gejagt, jedes Intereffe, jede Regung und jeder Sang bes Willens.

Bu allen diesen Unvollkommenheiten des Intellekts kommt endlich noch die, daß er, mit dem Gehirn, altert, b. h. wie alle physiologischen Funktionen, in den fpatern Jahren feine Energie verliert; wodurch dann alle feine Unvollfommenheiten fehr que nehmen.

Die hier bargelegte mangelhafte Beschaffenheit bes Intellefts wird une indeffen nicht mundern, wenn wir auf feinen Urfprung

und feine Beftimmung gurudfeben, wie ich folde im zweiten Buche nachgewiesen habe. Zum Dienft eines individuellen Billens hat ihn die Natur hervorgebracht: daher ift er allein befrimmt, die Dinge zu erkennen, fofern fie die Motive eines folchen Willens abgeben; nicht aber, fie zu ergründen, oder ihr Wefen an sich aufzufassen. Der menschliche Intellekt ift nur eine höhere Steigerung des thierischen: und wie diefer gang auf die Begenwart beschränkt ift, fo trägt auch ber unserige ftarke Spuren biefer Beichränkung. Daber ift unfer Gedächtniß und Rückerinnerung etwas fehr Unvollkommenes: wie wenig von dem, mas wir gethan, erlebt, gelernt, gelesen haben, konnen wir uns gurudrufen! und felbft dies Benige meiftens nur muhfam und unvollständig. Hus bemfelben Grunde wird es uns fo fehr schwer, uns vom Eindrucke ber Wegenwart frei zu erhalten. — Bewufitlofigkeit ift der ursprüngliche und natürliche Zuftand aller Dinge, mithin auch die Bafis, aus welcher, in einzelnen Urten der Wefen, das Bewußtsehn, als die höchste Efflorescenz berfelben, hervorgeht, meshalb auch bann jene immer noch vorwaltet. Demgemäß find die meisten Wesen ohne Bewußtsehn: sie wirken bennoch nach ben Gefeten ihrer Natur, b. h. ihres Willens. Die Bflanzen haben höchstens ein gang schwaches Analogon von Bewußtsehn, die unterften Thiere bloß eine Dämmerung deffelben. Aber auch nachdem es fich, durch die gange Thierreihe, bis jum Menschen und seiner Bernunft gesteigert hat, bleibt die Bewußtlofigfeit der Pflanze, von der es ausging, noch immer die Grundlage, und ift zu fpuren in der Nothwendigkeit des Schlafes, wie eben auch in allen hier dargelegten wesentlichen und großen Unvollkommenheiten jedes durch physiologische Funktionen hervorgebrachten Intellefts: von einem andern aber haben wir feinen Begriff.

Die hier nachgewiesenen wesentlichen Unvollkommenheiten bes Intellekts werden nun aber, im einzelnen Falle, stets noch durch unwesentliche erhöht. Nie ist der Intellekt, in jeder Hinsicht, was er möglicherweise sehn könnte: die ihm möglichen Bollkommenheiten stehen einander so entgegen, daß sie sich ausschließen. Daher kann Keiner Platon und Aristoteles, oder Shakespeare und Neuton, oder Kant und Goethe zugleich sehn. Die Unvollkommenheiten des Intellekts hingegen vertragen sich sehr wohl zusammen; weshalb er, in der Wirklichkeit, meistens tief

unter dem bleibt, mas er fenn fonnte. Seine Funktionen hangen von fo gar vielen Bedingungen ab, welche wir, in der Er= fcheinung, in der fie une allein gegeben find, nur ale anatomische und physiologische erfassen können, daß ein auch nur in einer Richtung entschieden excellirender Intellett zu ben felteuften Naturerscheinungen gehört; daher eben die Produktionen eines folden Jahrtaufende hindurch aufbewahrt werden, ja, jede Reliquie eines jo begunftigten Individuums jum foftlichften Rleinod wird. Bon einem solchen Intellekt bis zu bem, der sich dem Blödsinn nähert, sind der Abstufungen unzählige. Diesen gemäß fällt nun zunächst ber geistige Gesichtsfreis eines Seben fehr verschieden aus, nämlich von dem der blogen Auffassung der Gegenwart, die felbst das Thier hat, zu dem, der doch auch die nächste Stunde, zu dem, der den Tag umfaßt, felbst noch den morgenden, die Woche, das Jahr, das Leben, die Jahrhunderte, Jahrtausende, bis zu dem eines Bewuftsehns, welches fast beftändig den, wenn auch undeutlich bammernden Horizont der Unendlichfeit gegenwärtig hat, deffen Gedanken baher einen biefem angemessenen Charafter annehmen. - Ferner zeigt jener Unterichied der Intelligenzen fich in der Schnelligkeit ihres Denkens, auf welche fehr viel ankommt, und die fo verschieden und allmälig abgestuft sehn mag, wie die der Punkte des Radius einer sich drehenden Scheibe. Die Ferne der Folgen und Gründe, zu der das Denken eines Jeden reichen fann, scheint mit der Schnelligfeit bes Denkens in einem gewiffen Berhaltniß zu fteben, indem Die größte Spannung ber Dentfraft überhaupt nur eine gang furze Zeit hindurch anhalten fonne, und doch nur mahrend fie dauert ein Gedanke in feiner vollkommenen Ginheit fich durchbenfen ließe; weshalb es bann barauf antommt, wie weit ber Intellett ihn in folder furgen Zeit verfolgen, alfo wie viel Weges er in ihr zurücklegen kann. Undererseits mag, bei Manchem, die Schnelligkeit durch das längere Unhalten jener Zeit des volltommen einheitlichen Denkens erfett werben. Wahrscheinlich macht bas langfame und anhaltende Denten ben mathematischen Ropf, Die Schnelle des Denkens das Genie: Dieses ist ein Flug, jenes ein sicheres Gehen auf festem Boben, Schritt vor Schritt. Daß man jedoch mit diesem letzteren auch in den Wiffenschaften, sohald es nicht mehr auf bloge Größen, fondern auf das Berfteben

bes Befens ber Erscheinungen autommt, nicht ausreicht, beweift 3. B. Mentone Farbenlehre, und fpater Biote Gefafel über Farbenringe, welches jedoch mit der gangen atomistischen Betrachtungsweise bes Lichts bei den Frangosen, mit ihren molécules de lumière und überhaupt mit ihrer firen Idee, Alles in ber Natur auf blog mechanische Wirkungen zurückführen zu wollen, gusammenhängt. — Endlich zeigt ber in Rebe ftebende große individuelle Unterschied der Intelligenzen fich vorzüglich im Grade der Klarheit des Berftandniffes und bemnach in ber Deutlichkeit des gefammten Denkens. Dem Ginen ift fcon Das Berfteben, mas dem Andern erft einigermaaßen Merken ift; Jener ift ichon fertig und am Biel, wo Diefer erft am Anfang ift; Benem ift ichon Das die Lösung, was diesem erft das Problem. Dies beruht auf der Qualität des Denkens und Wiffens, welche bereits oben erwähnt wurde. Wie in Zimmern der Grad ber Gelle verschieden ift, so in den Köpfen. Diefe Qualität bes gangen Denkens fpurt man, fobald man nur wenige Seiten eines Schriftstellers gelesen hat. Denn ba hat man fogleich mit seinem Berftande und in feinem Ginn zu verftehen gehabt: daher, ehe man noch weiß, mas er Alles gedacht hat, man schon sicht, wie er benkt, nämlich welches die formelle Be-Schaffenheit, die Textur seines Denkens fei, die fich in Allem, worüber er benft, gleich bleibt, und beren Ausdruck ber Gedantengang und ber Stil ift. Un biefem empfindet man fogleich ben Schritt und Tritt, die Gelenkigkeit und Leichtigkeit, wohl gar die Beflügelung feines Beiftes, oder, umgekehrt, beffen Schwer= fälligkeit, Steifheit, Lahmheit und bleierne Beschaffenheit. Denn wie die Sprache ber Abdruck des Beiftes eines Bolkes, fo ift der Stil der unmittelbare Abdruck des Geiftes eines Schriftftellers, Die Physiognomie deffelben. Man werfe bas Buch weg, bei bent man merkt, daß man in eine dunklere Region gerath, ale bie cigene ift; es fei benn, daß man broß Thatsachen, nicht Wedanfen aus ihm zu empfangen habe. Außerbem aber wird nur ber Schriftsteller uns Bewinn bringen, beffen Berfteben icharfer und deutlicher ift, ale das eigene, der unfer Denken beschleunigt, nicht es hemmt, wie der ftumpfe Ropf, ber ben Rrotengang feines Denkens mitzumachen une nöthigen will; alfo jener, mit beffen Ropfe einstweilen zu benten, une fühlbare Erleichterung und

Förderung gewährt, bei bem wir uns getragen fühlen wohin wir allein nicht gelangen fonnten. Goethe fagte mir ein Mal, bag wenn er eine Seite im Rant lefe, ihm zu Muthe würde, als trate er in ein helles Zimmer. Die ichlechten Ropfe find es nicht blog badurch, daß fie schief find und mithin falsch urtheilen; fondern gunachft durch die Undeutlich feit ihres gefammten Denkens, als welches bem Sehen burch ein fchlechtes Fernrohr, in welchem alle Umriffe undeutlich und wie verwischt erscheinen und die verschiedenen Gegenstände in einander laufen, zu vergleichen ift. Die Forderung der Deutlichkeit der Begriffe, por welcher der schwache Verstand solcher Röpfe zurückbebt, machen diese daher felbst nicht an ihn; fondern sie behelfen sich mit einem Helldunkel, in welchem sich zu beruhigen sie gern nach Worten greifen, zumal nach folden, die unbeftimmte, fehr abstrakte, un= gewöhnliche und ichwer zu erklärende Begriffe bezeichnen, wie 3. B. Unendliches und Endliches, Sinnliches und Ucberfinnliches, die Idee des Senns, Bernunft-Ideen, das Abfolute, die Idee bes Guten, das Göttliche, die sittliche Freiheit, Gelbsterzeugungsfraft, die absolute Idee, Gubjekt Dbjekt u. f. m. Mit dergleichen werfen fie getroft um fich, mennen wirklich, das drücke Gedanken aus, und muthen Jedem zu, sich damit zufrieden zu stellen: denn der höchste ihnen absehbare Gipfel der Beisheit ift eben, für jede mögliche Frage bergleichen fertige Worte in Bereitschaft zu haben. Dies unfägliche Genügen an Worten ift für die schlechten Köpfe durchaus charafteristisch: es beruht eben auf ihrer Unfähigfeit zu beutlichen Begriffen, sobald diefe über die trivialften und einfachsten Berhältniffe hinausgehen follen, mithin auf der Schwäche und Trägheit ihres Intelletts, ja, auf bem geheimen Bewußtfenn diefer, welches bei Belehrten verbunben ift mit der früh erfannten, harten Nothwendigfeit, fich für denfende Wefen auszugeben, welcher Unforderung in allen Fällen Bu begegnen, fie einen folchen Borrath fertiger Worte geeignet halten. Wirklich beluftigend muß es fenn, einen Philosophie-Projessor dieses Schlages auf dem Ratheder zu sehen, der bona fide einen bergleichen gebankenleeren Wortfram borträgt, gang ehrlich, im Wahn, dies feien eben Gedanken, und bor ihm die Studenten, welche eben fo bona fide, d. h. im felben Wahn, andachtig zuhören und nachschreiben; während doch im Grunde

weder der Gine noch die Andern über die Worte hinausgehen, vielmehr biefe, nebst bem hörbaren Rragen ber Federn, das eingige Reale bei ber Sache find. Diefes eigenthumliche Benugen an Worten trägt mehr als irgend etwas bei zur Berpetuirung ber Irrihumer. Denn geftütt auf die von feinen Borgangern überkommenen Borte und Phrasen geht Jeder getroft an Dunkelheiten, oder Broblemen vorbei: wodurch diese fich unbeachtet, Jahrhunderte hindurch, von Buch zu Buch fortpflanzen und der denfende Roof, zumal in der Jugend, in Zweifel geräth, ob etwan nur er unfähig fei, Das zu verstehen, oder ob hier wirklich nichts Berftändliches vorliege; besgleichen, ob für die Andern das Problem. um welches fie mit fo komischer Ernsthaftigkeit alle denselben Fußpfad herumschleichen, feines fei, oder ob fie es nur nicht sehen wollen. Biele Wahrheiten bleiben blog beshalb unentdeckt, weil Reiner Muth hat, das Problem ins Auge zu faffen und darauf los zu gehen. — Im Gegentheil hievon bewirkt die ben eminenten Röpfen eigenthümliche Deutlichkeit des Denkens und Rlarheit ber Begriffe, daß fogar bekannte Bahrheiten, von ihnen vorgetragen, neues Licht, ober wenigstens neuen Reig ge= winnen: hort ober lieft man fie; fo ift es, als hatte man ein ichlechtes Fernrohr gegen ein gutes vertauscht. Man lefe g. B. nur in Eulers Briefen an eine Prinzeffin seine Darstellung ber Grundwahrheiten der Mechanit und Optif. Sierauf beruht Diderots, im Neveu de Rameau beigebrachte Bemerkung, bag nur die vollendeten Meifter fabig find, die Elemente einer Biffenichaft eigentlich gut vorzutragen; eben weil nur fie die Sachen wirklich verstehen und niemals ihnen Worte die Stelle ber Bebanfen pertreten.

Aber man soll wissen, daß die schlechten Köpfe die Regel, die guten die Ausnahme, die eminenten höchst selten, das Genie ein portentum ist. Wie könnte sonst ein aus ungefähr acht huns dert Millionen Individuen bestehendes Menschengeschlecht, nach sechs Jahrtausenden, noch so Vieles zu entdecken, zu erfinden, zu erdenken und zu sagen übrig gelassen haben? Auf Erhaltung des Individuums allein ist der Intellekt berechnet und in der Regel selbst hiezu nur nothdürstig ausreichend. Aber weislich ist die Natur mit Ertheilung eines größern Maaßes sehr karg gewesen: denn der beschränkte Kopf kann die wenigen und einfachen

Berhältniffe, welche im Bereich feiner engen Wirkungssphäre liegen, mit viel größerer Leichtigkeit überschen und die Bebel ber= felben handhaben, ale der eminente, der eine ungleich größere und reichere Sphare überblickt und mit langen Bebeln agirt, es fonnte. So fieht das Infekt auf feinen Stängeln und Blättchen Alles mit minutiösester Genauigkeit und beffer, als wir; wird aber nicht ben Menschen gewahr, der drei Schritte davon fteht. hierauf beruht die Schlauheit der Dummen und das Paradoron: Il y a un mystère dans l'esprit des gens qui n'en ont pas. Für bas praftische Leben ist das Genie so brauchbar, wie ein Stern Teleffop im Theater. - Sonach ift, in Sinsicht auf den Intellekt, die Natur höchst aristofratisch. Die Unterschiede, die sie hier eingesetzt hat, find größer als die, welche Geburt, Rang, Reichthum, oder Raftenunterschied in irgend einem Lande feststellen; aber wie in andern Aristokratien, so auch in der ihrigen, kommen viele taufend Plebejer auf einen Edeln, viele Millionen auf einen Fürften, und ift der große Haufen bloger Pobel, mob, rabble, la canaille. Dabei ift nun freilich zwischen ber Rangliste ber Natur und ber der Konvention ein schreiender Kontraft, deffen Ausgleichung nur in einem goldenen Zeitalter zu hoffen ftande. Inzwischen haben die auf der einen, und die auf der andern Ranglifte fehr hoch Stehenden das Gemeinsame, daß sie meistens in vornehmer Ifolation leben, auf welche Byron hindeutet, wenn er fagt:

> To feel me in the solitude of kings, Without the power that makes them bear a crown\*). (Proph. of Dante. C. 1.)

Denn ber Intellett ift ein bifferengirendes, mithin trennendes Brincip: feine verschiedenen Abstufungen geben, noch viel mehr als die der blogen Bildung, Jedem andere Begriffe, in Folge beren gewissermaagen Jeder in einer andern Welt lebt, in welcher er nur dem Gleichgeftellten unmittelbar begegnet, den Uebrigen aber bloß aus der Ferne zurufen und sich ihnen verständlich zu machen suchen fann. Große Unterschiede im Grade und dabei in ber Ausbildung des Berftandes öffnen zwischen Mensch und Mensch

<sup>\*)</sup> Die Ginfamfeit ber Ronige gu fühlen, Jedoch ber Macht entbehren, welche fie. Die Rrone tragen läßt.

eine weite Kluft, über welche nur die Herzensgüte setzen kann, als welche im Gegentheil das unisicirende Princip ist, welches jeden Andern mit dem eigenen Selbst identissiert. Jedoch bleibt die Verbindung eine moralische: sie kann keine intellektuelle wers den. Sogar bei ziemlich gleichem Grade der Bildung gleicht die Konversation zwischen einem großen Geiste und einem gewöhnslichen Kopfe der gemeinschaftlichen Reise eines Mannes, der auf einem muthigen Rosse sitzt, mit einem Fußgänger. Beiden wird sie bald höchst lästig und auf die Länge unmöglich. Auf eine kurze Strecke kann zwar der Reiter absitzen, um mit dem Andern zu gehen; wiewohl auch dann ihm die Ungeduld seines Pferdes viel zu schaffen machen wird.

Das Publikum aber könnte durch nichts fo fehr gefördert werden, als durch die Erkenntniß jener intellektuellen Arifto= fratie ber Matur. Bermoge einer folden wurde ce begreifen, daß zwar, wo es sich um Thatsachen handelt, also etwan aus Experimenten, Reisen, Codices, Geschichtsbüchern und Chronifen referirt werden foll, der normale Ropf ausreicht; hingegen wo ce sich bloß um Gedanken handelt, zumal um solche, zu welchen der Stoff, die Data, Jedem vorliegen, wo es also eigent= lich nur darauf ankommt, den Andern vorzudenken, entschie= dene Ueberlegenheit, angeborene Eminenz, welche nur die Natur und höchst selten verleiht, unerläglich erfordert ift, und Reiner Gehör verdient, der nicht fogleich Proben derfelben ablegt. Rönnte bem Bubliko die felbsteigene Ginsicht hierin verlichen werden; fo würde es nicht mehr die ihm zu feiner Bildung färglich zuge= meffene Zeit vergeuden an den Produktionen gewöhnlicher Röpfe, also an den zahllosen Stümpereien in Pocsie und Philosophie, wie sie jeder Tag ausbrütet; es wurde nicht mehr, im findischen Bahn, daß Bücher, gleich Giern, frisch genoffen werden muffen, ftets nach dem Nenesten greifen; sondern würde sich an die Lei= ftungen der wenigen Auserlesenen und Berufenen aller Zeiten und Bolfer halten, murde suchen fie kennen und verfteben zu lernen, und könnte fo allmälig zu achter Bilbung gelangen. Dann wur= den auch bald jene Tausende unberufener Produktionen ausbleiben, die wie Untraut dem guten Weizen das Aufkommen erschweren.

# Rapitel 16 \*)

# Ueber ben praftischen Gebrauch der Bernnnft und ben Stoicismus.

Im siebenten Kapitel habe ich gezeigt, daß im Theoretischen das Ausgehen von Begriffen nur zu mittelmäßigen Leistungen hinreicht, die vortrefstichen hingegen das Schöpfen aus der Anschauung selbst, als der Urquelle aller Erkenntniß, erfordern. Im Praktischen verhält es sich nun aber umgekehrt: hier ist das Bestimmtwerden durch das Anschauliche die Weise des Thiers, des Menschen aber unwürdig, als welcher Begriffe hat, sein Handeln zu leiten, und dadurch emancipirt ist von der Macht der auschaulich vorliegenden Gegenwart, welcher das Thier unbedingt hingegeben ist. In dem Maaße, wie der Mensch dieses Vorrecht geltend macht, ist sein Handeln vernünftig zu nennen, und nur in diesem Sinne kann von praktischer Vernunft die Rede sehn, nicht im Kantischen, dessen Unstatthaftigkeit ich in der Preissichrift über das Fundament der Moral ausführlich darsgethan habe.

Es ist aber nicht leicht, sich durch Begriffe allein bestimmen zu lassen: auch auf das stärkte Gemüth dringt die vorsliegende nächste Außenwelt, mit ihrer auschaulichen Realität, gewaltsam ein. Aber eben in der Besiegung dieses Eindrucks, in der Bernichtung seines Gankelspiels, zeigt der Menschengeist seine Würde und Größe. So, wenn die Reizungen zu Lust und Genuß ihn ungerührt lassen, oder das Drohen und Wüthen ergrimmter Feinde ihn nicht erschüttert, das Flehen irrender Freunde seinen Entschluß nicht wanken macht, die Truggestalten, mit denen verabredete Intriguen ihn umstellen, ihn undewegt lassen, der Hohn der Thoren und des Pöbels ihn nicht aus der Fassung bringt, noch irre macht an seinem eigenen Werth: dann scheint er unter dem Einfluß einer ihm allein sichtbaren Geisterwelt (und das ist die der Begriffe) zu stehen, vor welcher zene Allen offen daliegende, auschauliche Gegenwart wie ein Phantom zers

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht fich auf §. 16 bes erften Banbes.

fließt. - Was hingegen ber Außenwelt und fichtbaren Realität ihre große Gewalt über bas Gemuth ertheilt, ift die Rahe und Unmittelbarfeit berfelben. Wie die Magnetnadel, welche durch die vereinte Wirfung weitvertheilter, die gange Erde umfaffender Naturfräfte in ihrer Richtung erhalten wird, bennoch burch ein fleines Stücken Gifen, wenn ce ihr nur recht nahe kommt, perturbirt und in heftige Schwankungen verfett werden kann; jo tann bisweilen felbft ein ftarter Beift burch geringfügige Begebenheiten und Menschen, wenn fie nur in großer Rahe auf ihn einwirken, ans der Fassung gebracht und perturbirt werden, und den überlegteften Entschluß kann ein unbedentendes, aber unmittelbar gegenwärtiges Gegenmotiv in momentanes Wanken versetzen. Denn der relative Ginfluß der Motive steht unter einem Wesetz, welches bem, nach welchem die Gewichte auf den Baagebalten wirten, gerade entgegengefett ift, und in Folge beffen ein fehr kleines, aber fehr nahe liegendes Motiv ein an sich viel stärkeres, jedoch aus der Kerne wirkendes, überwiegen fann. Die Beschaffenheit des Gemüthes aber, vermöge deren es Diesem Gesetze gemäß sich bestimmen läft und nicht. fraft ber wirklich praktischen Bernunft, sich ihm entzicht, ist es, was die Allten durch animi impotentia bezeichneten, welches eigentlich ratio regendae voluntatis impotens bedeutet. Jeder Affekt (animi perturbatio) entsteht eben badurch, daß eine auf unsern Willen wirkende Borftellung uns so übermäßig nahe tritt, daß sie uns alles Uebrige verdedt, und wir nichts mehr als fie fehen fonnen, wodurch wir, für den Augenblick, unfähig werden, das Anderweitige zu berücksichtigen. Gin gutes Mittel bagegen ware, bag man fich bahin brächte, die Gegenwart unter der Ginbildung anzusehen, fie sei Bergangenheit, mithin feiner Apperception ben Briefftil der Römer angewöhnte. Bermögen wir boch fehr mohl, umgefehrt, das längst Vergangene fo lebhaft als gegenwärtig angufehen, daß alte, längst schlafende Affette dadurch wieder gu vollem Toben erwachen. - Imgleichen würde Niemand fich über einen Unfall, eine Widerwärtigkeit, entruften und aus ber Faffung gerathen, wenn die Bernunft ihm ftets gegenwärtig erhielte, mas eigentlich ber Mensch ift: bas großen und fleinen Unfällen, ohne Rahl, täglich und ftundlich Breis gegebene, hulfsbedurftigfte Weien, to dechotator zwor, welches daher in beständiger Sorge und Furcht zu leben hat. Παν εστι ανθρωπος συμφορα (homo totus est calamitas) sagt schon Herodot.

Die Anwendung der Vernunft auf das Praktische leistet zunächst dies, daß sie das Einseitige und Zerstückelte der bloß anschauenden Ersenntniß wieder zusammensetzt und die Gegensätze, welche diese darbietet, als Korrektionen zu einander gebraucht, wodurch das objektiv richtige Resultat gewonnen wird. Z. B. fassen wir die schlechte Handlung eines Menschen ins Auge, so werden wir ihn verdammen; hingegen, bloß die Noth, die ihn dazu bewogen, betrachtend, ihn bemitseiden: die Vernunft, mittelst ihrer Begriffe, erwägt Beides und führt zu dem Resultat, daß er durch angemessene Strafe gebändigt, eingeschränkt, gelenkt werben müsse.

Ich erinnere hier nochmals an Senefa's Ausspruch: Si vis tibi omnia subjicere, te subjice rationi. Beil nun aber, wie im vierten Buche dargethan wird, das Leiden positiver, ber Genuß negativer Natur ist; so wird Der, welcher die abstrafte oder Bernunft-Erfenntnig gur Richtschnur feines Thuns nimmt und bemnach beffen Folgen und die Zukunft allezeit bedenkt, das Sustine et abstine fehr häufig zu üben haben, indem er, um die möglichste Schmerzlosigkeit des Lebens zu erlangen, die lebhaften Freuden und Genuffe meiftens zum Opfer bringt, eingedent bes Uristotelischen & φρονιμός το αλυπον διώχει, ου το ήδυ (quod dolore vacat, non quod suave est, persequitur vir prudens). Daher borgt bei ihm ftets die Zukunft von der Gegenwart; ftatt daß beim leichtfünnigen Thoren die Gegenwart von der Zufunft borgt, welche, dadurch verarmt, nachher bankrott wird. Bei Benem muß freilich die Vernunft meiftens die Rolle eines gramlichen Mentors fpielen und unabläffig auf Entfagungen antragen, ohne dafür etwas Underes versprechen zu können, ale eine giemlich schmerzlose Existenz. Dies beruht barauf, daß die Bernunft, mittelft ihrer Begriffe, das Gange des Lebens überblicht, deffen Ergebniß, im berechenbar glüdlichften Fall, tein anderes fenn fann, ale bas befagte.

Dieses Streben nach einer schmerzlosen Existenz, so weit sie, burch Anwendung und Befolgung vernünftiger Ueberlegung und erlangter Erfenntniß der wahren Beschaffenheit des Lebens, mögslich sehn möchte, hat, als es mit strenger Konsequenz und bis

jum äußersten Extrem burchgeführt wurde, den Rhnismus ersteugt, aus welchem nachher der Stoicismus hervorging; wie ich Dies zu festerer Begründung der unser erstes Buch beschließens den Darstellung, hier mit Benigem aussühren will.

Alle Moralfusteme des Alterthums, das Platonische allein ausgenommen, waren Unleitungen ju einem glüchfäligen Leben: bennach hat, bei ihnen, die Tugend ihren Zweck burchaus nicht jenseit des Todes, fondern in diefer Welt. Denn fie ift ihnen eben nur der rechte Weg zum wahrhaft glücklichen Leben; bes= halb erwählt fie der Beife. Daher eben ftammen die, befonbers von Cicero uns aufbehaltenen, weitläuftigen Debatten und scharfen, stets erneuerten Untersuchungen, ob auch wirklich die Tugend, gang allein und für fich, jum glücklichen Leben binreichend fei; oder ob es bagu noch irgend eines Aeuferlichen beburfe; ob der Tugendhafte und Weise auch auf der Folter und dem Rade, oder im Stier des Phalaris, glücklich fei; oder ob cs so weit doch nicht gehe. Denn freilich mare dies der Probier= ftein einer Ethit diefer Art: beglücken mußte ihre Ausübung unmittelbar und unbedingt. Bermag fie das nicht; fo leiftet fie nicht, was fie foll, und ift zu verwerfen. Go richtig, wie dem driftlichen Standpunkt gemäß ift es mithin, daß Auguftinus feiner Darlegung der Moralfusteme der Alten (De civ. Dei, Lib. XIX, c. 1) die Erflärung vorauschickt: Exponenda sunt nobis argumenta mortalium, quibus sibi ipsi beatitudinem facere in hujus vitae infelicitate moliti sunt; ut ab eorum rebus vanis spes nostra quid differat clarescat. De finibus bonorum et malorum multa inter se philosophi disputarunt; quam quaestionem maxima intentione versantes, invenire conati sunt, quid efficiat hominem beatum: illud enim est finis bonorum. Ich will ben angegebenen eudämonistischen Zweck der antiten Ethik burch einige ausdrückliche Ausfprüche ber Alten außer Zweifel feten. Ariftoteles fagt in ber Eth. magna, I, 4: 'Η ευδαιμονία εν τω ευ ζην εστί, το δε ευ ζην εν τω κατα τας αρετας ζην. (Felicitas in bene vivendo posita est: verum bene vivere est in eo positum, ut secundum virtutem vivamus), womit zu vergleichen Eth. Nicom., I, 5. — Cic. Tusc., V, 1: Nam, quum ea causa impulerit eos, qui primi se ad philosophiae studia contulerunt, ut. omnibus rebus posthabitis, totos se in optimo vitae statu exquirendo collocarent; profecto spe beate vivendi tantam in eo studio curam operamque posuerunt. - Nach Plutarch (De repugn. stoic., c. 18) hat Chrhsippos gesagt: Το κατα κακιαν ζην τω κακοδαιμονως ζην ταυτον εστι. (Vitiose vivere idem est, quod vivere infeliciter.) — Ibid. c. 26: Ἡ φρονησις ουχ έτερον εστι της ευδαιμονιας καθ΄ έαυτο, αλλ' ευδαιμονια. (Prudentia nihil differt a felicitate, estque ipsa adeo felicitas.) - Stob. Ecl., Lib. II, c. 7: Τελος δε φασιν ειναι το ευδαιμονειν, ού ένεκα παντα πραττεται. (Finem esse dicunt felicitatem, cujus causa fiunt omnia.) — Ευδαιμονιαν συνωνυμειν τω τελει λεγουσι. (Finem bonorum et felicitatem synonyma esse dicunt.) - Arrian. diss. Epict., I, 4: 'H apeth tauthy eyel thy επαγγελιαν, ευδαιμονιαν ποιησαι. (Virtus profitetur, se felicitatem praestare.) - Sen. ep. 90: Ceterum (sapientia) ad beatum statum tendit, illo ducit, illo vias aperit. — Id. ep. 108. Illud admoneo, auditionem philosophorum, lectionemque, ad propositum beatae vitae trahendum.

Diefen Zweck des glücklichsten Lebens alfo fette fich ebenfalls die Ethit der Rynifer; wie der Raifer Julian ausbructlich bezeugt: Orat. VI: Της Κυνικης δε φιλοσοφιας σκοπος μεν εστι και τελος, ώσπερ δη και πασης φιλοσοφιας, το ευδαιμονειν' το δε ευδαιμονειν εν τω ζην κατα φυσιν, αλλα μη προς τας των πολλων δοξας. (Cynicae philosophiae, ut etiam omnis philosophiae, scopus et finis est feliciter vivere: felicitas vitae autem in eo posita est, ut secundum naturam vivatur, nec vero secundum opiniones multitudinis.) Nur aber ichlugen die Annifer zu diesem Ziel einen ganz besondern Weg ein, einen dem gewöhnlichen gerade entgegengesetzten: den der möglichst weitgetriebenen Entbehrung. Sie gingen nämlich von ber Einsicht aus, daß die Bewegungen, in welche den Willen die ihn reizenden und anregenden Objefte verfeten, und das muhe= polle, meistens vereitelte Streben diese zu erlangen, oder, wenn fie erlangt find, die Furcht fie zu verlieren, endlich gar der Berluft felbit, viel größere Schmerzen erzeugen, als die Entbehrung aller jener Objette irgend vermag. Darum mählten fie, um jum schmerzlosesten Leben zu gelangen, ben Weg ber größtmöglichsten Entbehrung, und flohen alle Genuffe, als Fallftrice, burch

Die man nachmals bem Schmerz überliefert würde. Danach aber tonnten fie dem Glück und feinen Lannen fühn Trot bieten. Dics ift ber Weift bes Rhnismus: beutlich fpricht ihn Geneta aus, im achten Rapitel De tranquillitate animi: cogitandum est, quanto levior dolor sit, non habere, quam perdere: et intelligemus, paupertati eo minorem tormentorum, quo minorem damnorum esse materiam. Codann: Tolerabilius est, faciliusque, non acquirere, quam amittere. - - Diogenes effecit, ne quid sibi eripi posset, - - qui se fortuitis omnibus exuit. — — Videtur mihi dixisse: age tuum negotium, fortuna: nihil apud Diogenem jam tuum est. Bu diesem lettern Sat ift die Parallelstelle die Anführung διε Stobaes (Eel. II, 7): Διογενής εφη νομιζειν δραν την Τυγγίν ενορωσαν αυτον και λεγουσαν τουτον δ' ου δυναμαι βαλεειν κυνα λυσσητηρα. (Diogenes credere se dixit, videre Fortunam, ipsum intuentem, ac dicentem: ast hunc non potui tetigisse canem rabiosum.) Den felben Beift des Rynismus bezeugt auch die Grabschrift des Diogenes, bei Suidas, voce Pilisnos, und bei Diogenes Laertius, VI, 2:

Γηρασκει μεν χαλκος ύπο χρονου αλλα σον ουτι Κυδος δ πας αιων, Διογενης, καθελει Μουνος επει βιοτης αυταρκεα δοξαν εδειξας Θνητοις, και ζωης οιμον ελαφροτατην.

(Aera quidem absumit tempus, sed tempore numquam Interitura tua est gloria, Diogenes: Quandoquidem ad vitam miseris mortalibus aequam Monstrata est facilis, te duce, et ampla via.)

Der Grundgedanke des Khnismus ist demnach, daß das Leben in seiner einfachsten und nacktesten Gestalt, mit den ihm von der Natur beigegebenen Beschwerden, das erträglichste, mithin zu erswählen sei; weil jede Hüsse, Bequemlichkeit, Ergöglichkeit und Genuß, dadurch man es angenehmer machen möchte, nur neue und größere Plagen herbeizöge, als die demselben ursprünglich eigenen. Daher ist als der Kernausdruck seiner Lehre der Satzanzusehen: Διογενης εβοά πολλάχις λεγων, τον των ανθέωπων βιον ράδιον ύπο των δεων δεδοσδαι, αποκεκρυφδαι δε αυτον

ζητουντών μελιπηκτα και μυρα και τα παραπλησια. (Diogenes clamabat saepius, hominum vitam facilem a diis dari, verum occultari illam quaerentibus mellita cibaria, unguenta, et his similia. - Diog. Laert., VI, 2.) Gerner auch: Δεον, αντι των αγρηστων πονων, τους κατα φυσιν έλομενους, ζην ευδαιμονως παρα την ανοιαν κακοδαιμονουσι. — — τον αυτον χαρακτηρα του βιου λεγων διεξαγειν, όνπερ και Ἡρακλης, μηδεν ελευδηριας προκρινών. (Quum igitur, repudiatis inutilibus laboribus, naturales insequi, ac vivere beate debeamus, per summam dementiam infelices sumus. -- -eandem vitae formam, quam Hercules, se vivere affirmans, nihil libertati praeferens. — Ibid.) Demnach hatten bie alten, achten Annifer, Untifthenes, Diogenes, Rrates und ihre Jünger, ein für alle Mal jedem Besitz, allen Bequemlichkeiten und Genüffen entjagt, um der Mühe und Sorge, der Abhängig= feit und ben Schmerzen, die unvermeidlich bamit verknüpft find und nicht dadurch aufgewogen werden, für immer zu entgehen. Durch nothdürftige Befriedigung ber bringendeften Bedürfniffe und Entbehrung alles lleberflüffigen gedachten fie leichteften Raufer bavonzukommen. Sonach begnügten fie fich mit Dem, mas in Uthen und Korinth so ziemlich umsonst zu haben war, wie Lupinen, Baffer, ein ichlechtes Tribonion, Schnappfack und Anittel, bettelten gelegentlich, so weit es hiezu nöthig war, arbeiteten aber nicht. Sie nahmen jedoch durchaus nichts an, was über obige Bedürfnisse hinausging. Unabhängigkeit, im weitesten Sinn, mar ihre Absicht. Ihre Zeit brachten sie zu mit Ruhen, Umberachen, Reden mit allen Menschen, viel Spotten, Lachen und Scherzen, ihr Charafter war Sorglosigfeit und große Beiterfeit. Da fie nun, bei biefer Lebensmeise, fein eigenes Traditen, feine Absichten und Zwecke ju verfolgen hatten, alfo über bas menschliche Treiben selbst hinausgehoben waren, dabei auch ftets voller Muge genoffen, eigneten fie, als Manner von erprobter Beiftesftarte, fich trefflich, die Berather und Ermahner der Uebrigen zu werden. Daher fagt Apulejus (Florid., IV): Crates, ut lar familiaris apud homines suae aetatis cultus est. Nulla domus ei unquam clausa erat: nec erat patrisfamilias tam absconditum secretum, quin eo tempestive Crates interveniret, litium omnium et jurgiorum inter propinguos dis-

ceptator et arbiter. Auch hierin also, wie in so vielem Andern, zeigen fie viele Achnlichfeit mit ben Bettelmonchen ber neuen Beit, b. h. mit ben befferen und achten unter diefen, deren 3beal man fich an bem Rapuziner Chriftoph, in Mangoni's berühm= tem Roman, vergegenwärtigen mag. Icboch liegt biefe Achnlichfeit nur in den Wirkungen, nicht in der Urfache. Gie treffen im Refultat zusammen; aber ber Grundgedante Beider ift gang verschieden: bei den Mönchen ift er, wie bei den ihnen verwandten Saniaffis, ein über bas Leben hinausgestecktes Ziel; bei ben Rynifern aber nur die Ueberzeugung, daß es leichter fei, feine Bünfche und Bedürfniffe auf bas Minimum herabzuseten, als in ihrer Befriedigung das Maximum zu erreichen, welches fogar unmöglich ift, da mit der Befriedigung die Bunfche und Bedürfniffe ins Unendliche machsen; daher fie, um das Ziel aller antifen Ethit, möglichste Glückfäligkeit in diesem Leben, zu erreichen, ben Weg ber Entfagung einschlugen, als ben fürzeften und leich= testen: έδεν και τον Κυνισμον ειρηκασιν συντομον επ' αρετην όδον (unde Cynismum dixere compendiosam ad virtutem viam. Diog. Laert., VI, 9). - Die Grundverschiebenheit bes Beiftes des Rhuismus von dem der Askese tritt augenfällig hervor an der Demuth, als welche der Askese wesentlich, dem Annis= mus aber fo fremd ift, daß er, im Gegentheil, ben Stolz und die Verachtung aller Uebrigen im Schilde führt:

> Sapiens uno minor est Jove, dives, Liber, honoratus, pulcher, rex denique regum.

> > Hor.

Hingegen trifft, dem Geiste der Sache nach, die Lebensansicht der Khnifer mit der des J. Roufseau, wie er sie im Discours sur l'origine de l'inégalité darlegt, zusammen; da auch er uns zum rohen Naturzustande zurückführen möchte und das Herabseten unserer Bedürfnisse auf ihr Minimum als den sichersten Weg zur Glücksäligkeit betrachtet. — Uebrigens waren die Ahniker ausschließlich praktische Philosophen: wenigstens ist mir keine Nachricht von ihrer theoretischen Philosophie bekannt.

Aus ihnen gingen nun die Stoiker baburch hervor, daß sie das Praktische in ein Theoretisches verwandelten. Sie meinsten, das wirkliche Eutbehren alles irgend Entbehrlichen sei nicht erfordert, sondern es reiche hin, daß man Besitz und Ge-

nuß beständig als entbehrlich und als in der Sand des Zufalls ftehend betrachte: da wurde benn die wirkliche Entbehrung, wenn fie etwan eintrete, weder unerwartet fenn, noch schwer fal-Man fonne immerhin Alles haben und genießen; nur muffe man die Ueberzengung von der Werthlofigkeit und Entbehrlichkeit folder Güter einerseits, und von ihrer Unficherheit und Sinfälligkeit andererseits stets gegenwärtig erhalten, mithin fie alle gang gering schähen, und allezeit bereit fenn, fie aufzugeben. Ja, wer, um nicht durch jene Dinge bewegt zu werden, fie wirklich entbehren muffe, zeige badurch an, daß er, in feinem Bergen, fie für mahre Güter halte, die man, um nicht banach luftern gu werden, gang aus feinem Gefichtsfreis entfernen muffe. Der Beije hingegen erfenne, daß fie gar feine Guter feien, vielmehr ganz gleichgültige Dinge, αδιαφορα, allenfalls προηγμένα. Da= her wird er sie, wenn fie sich darbieten, annehmen, ift jedoch stets bereit, fie mit größter Gleichgültigfeit wieder fahren zu laffen, wenn der Zufall, dem fie angehören, fie gurudfordert; weil fie των ουκ ες' ήμιν find. In diesem Sinne fagt Epiktet, Rap. 7, ber Beije werde, gleich Ginem, ber vom Schiffe ans Land geftiegen u. f. w., fich auch ein Beibchen, oder Anabchen gefallen laffen, dabei jedoch ftets bereit fenn, sobald der Schiffer ruft, fie wieder gehen zu laffen. - Co vervollfommneten die Stoifer die Theorie des Gleichmuths und der Unabhängigkeit, auf Roften der Praris, indem fie Alles auf einen mentalen Procef gurudführten und durch Argumente, wie sie das erste Kapitel des Epiftet darbietet, sich alle Bequemlichkeiten des Lebens heranfophisticirten. Gie hatten aber babei aufer Acht gelaffen, bag alles Gewohnte zum Bedürfnig wird und baher nur mit Schmerz entbehrt werden fann; daß der Wille nicht mit fich fpielen läßt, nicht genießen fann, ohne die Benuffe gu lieben; daß ein Sund nicht gleichgültig bleibt, indem man ihm ein Stud Braten burchs Maul zieht, und ein Beiser, wenn er hungerig ift, auch nicht; und daß es zwischen Begehren und Entjagen fein Mittleres giebt. Sie aber glaubten fich baburch mit ihren Grundfaten abzufinden, daß sie, an einer luxuriösen Römischen Tafel sitzend, kein Gericht ungekoftet ließen, jedoch dabei versicherten, Das wären sammt und sonders bloße προηγμένα, keine αγατα; oder, Deutsch au reben, bag fie agen, tranten und fich einen guten Tag machten,

dabei aber dem sieben Gott keinen Dank dasür wußten, vielmehr fastidiöse Gesichter schnitten und nur immer brav versicherten, sie machten sich den Teusel etwas aus der ganzen Fresserei. Dies war das Austunftsmittel der Stoiker: sie waren dennach bloße Manshelden, und zu den Khnikern verhalten sie sich ungefähr, wie wohlgemästete Benediktiner und Augustiner zu Franziskanern und Kapuzinern. Be mehr sie nun die Praxis vernachlässigten, desto seiner spitzten sie die Theorie zu. Der am Schlusse unsers ersten Buches gegebenen Auseinandersetzung derselben will ich hier noch einige einzelne Belege und Ergänzungen beifügen.

Wenn wir in den uns hinterbliebenen Schriften der Stoiker, die alle unsuftematisch abgefaßt find, nach dem letten Grunde jenes uns unabläffig zugemutheten, unerschütterlichen Gleichmuthes forschen; so finden wir keinen andern, als die Erkenntniß der gänglichen Unabhängigfeit des Weltlaufs von unferm Willen und folglich der Unvermeidlichkeit der uns treffenden Uebel. Saben wir nach einer richtigen Ginficht hierin unsere Ausprüche regulirt; fo ift Trauern, Jubeln, Fürchten und Hoffen eine Thorheit, deren wir nicht mehr fähig find. Dabei wird, besonders in den Rommentarien des Arrians, die Subreption begangen, daß Alles was ουχ εφ' ήμιν ift (d. h. nicht von uns abhängt), sofort auch ou προς έμας ware (d. h. uns nichts angienge). Doch bleibt mahr, daß alle Güter des Lebens in der Macht des Zufalls stehen, mithin sobald er, diese Macht übend, sie uns entreißt, wir un= glücklich find, wenn wir unfer Glück barin gesetzt haben. Diesem unwürdigen Schicksal soll uns der richtige Gebrauch der Bernunft entziehen, vermöge beffen wir alle jene Güter nie als die unferis gen betrachten, fondern nur als auf unbestimmte Zeit uns geliehen: nur fo konnen wir fie eigentlich nie verlieren. Daher fagt Seneta (Ep. 98): Si, quid humanarum rerum varietas possit, cogitaverit, ante quam senserit, und Diogenes Laer= tius (VII, 1. 87): Ισον δε εστι το κατ' αρετην ζην τω κατ' εμπειριαν των φυσει συμβαινοντων ζην. (Secundum virtutem vivere idem est, quod secundum experientiam eorum, quae secundum naturam accidunt, vivere.) Hieher gehört be= sonders die Stelle in Arrians Epiktetäischen Abhandlungen, B. III, Kap. 24, 84—89; und speciell, als Beleg des §. 16 des erften Bandes in diefer Sinsicht von mir Gesagten, die Stelle;

Τουτο γαρ εστι το αιτιον τοις ανθρωποις παντων των κακων. το τας προληψεις τας κοινας μη δυνασσαι εφαρμοζειν τοις επι μερους, ibid. IV, 1. 42. (Haec enim causa est hominibus omnium malorum, quod anticipationes generales rebus singularibus accommodare non possunt.) Desgleichen die Stelle im Untoninus (IV, 29): Ει ξενος ποσμου δ μη γνωριζων τα εν αυτώ οντα, ουχ ήττον ξενος και ο μη γνωρίζων τα γιγνομενα, b. h.: "Wenn Der ein Fremdling in der Welt ift, welcher nicht weiß, was es darin giebt; so ist es nicht weniger Der, welcher nicht weiß, wie es darin hergeht." Auch Seneta's elftes Rapitel De tranquillitate animi ift ein vollkommener Beleg biefer Anficht. Die Meinung der Stoifer geht im Gangen dahin, daß wenn der Menich dem Gankelipiel des Glückes eine Beile zu= gesehen hat und nun seine Bernunft gebraucht, er sowohl ben schnellen Wechsel der Bürfel, als die innere Werthlosigfeit der Rechenpfennige erfennen und baber fortan unbewegt bleiben muffe. lleberhaupt läßt die Stoifche Ansicht fich auch fo ausbrücken: Unfer Leiden entspringt allemal aus dem Migverhältniß zwischen unseren Wünschen und bem Weltlauf. Daher muß Gines diefer Beiden geändert und dem Andern angepaßt werden. Da nun der Lauf der Dinge nicht in unserer Macht steht (oux ep' huw); jo muffen wir unfer Wollen und Bunfchen dem Lauf der Dinge gemäß einrichten: denn der Wille allein ift so' hurv. Diefes Unpaffen des Wollens zum Laufe der Augenwelt, also zur Ratur ber Dinge, wird fehr oft unter dem vieldeutigen xara quous Gyv verstanden. Man sehe Arriani Diss., II, 17, 21, 22. Ferner bezeichnet diese Ausicht Seneta (Ep. 119), indem er fagt: Nihil interest, utrum non desideres, an habeas. Summa rei in utroque est eadem: non torqueberis. Auch Cicero (Tusc., IV, 26), durch die Worte: Solum habere velle, summa dementia est. Desgleichen Urrian (IV, 1. 175): Ου γαρ εκπληρωσει των επιθυμουμενων ελευθερια παρασκευαζεται, αλλα ανασκευη της επιτυμιας. (Non enim explendis desideriis libertas comparatur, sed tollenda cupiditate.)

Als Belege bessen, was ich am angeführten Orte über das ξμολογουμενως ζην der Stoiker gesagt habe, kann man die in der Historia philosophiae Graeco-Romanae von Ritter und Breller, §. 398, zusammengestellten Anführungen betrachten;

besaleichen ben Ausspruch bes Seneka (Ep. 31 und nodymals Ep. 74): Perfecta virtus est aequalitas et tenor vitae per omnia consonans sibi. Den Geift ber Stoa überhaupt bezeichnet beutlich diese Stelle des Seneka (Ep. 92): Quid est beata vita? Securitas et perpetua tranquillitas. Hanc dabit animi magnitudo, dabit constantia bene judicati tenax. Ein gufammenhangendes Studium der Stoiker wird Jeden überzeugen, daß der Zweck ihrer Ethit, eben wie der des Rhnismus, aus welchem sie entsprungen, durchaus kein anderer ift, als ein möglichst schmerzloses und badurch möglichst glückliches Reben; worans folgt, daß die Stoifche Moral nur eine befonbere Art bes Endamonismus ift. Sie hat nicht, wie die Indifche, die Chriftliche, felbst die Platonische Ethit, eine metaphy= -fifche Tendenz, einen transscendenten Zweck, sondern einen völlig immanenten, in diesem Leben erreichbaren: Die Unerschütterlichkeit (αταραξια) und ungetrübte Glücksäligkeit des Weisen, den nichts aufechten kann. Doch ift nicht zu leugnen, daß die späteren Stoiter, namentlich Arrian, bisweilen diefen Zweck aus ben Augen verlieren und eine wirklich asketische Tendenz verrathen, welches dem damals ichon fich verbreitenden Chriftlichen und überhaupt orientalischen Geiste zuzuschreiben ift. — Wenn wir bas Biel des Stoicismus, jene αταραξια, in der Nähe und ernstlich betrachten; fo finden wir in ihr eine bloge Abhartung und Unempfindlichkeit gegen die Streiche des Schickfals, dadurch erlangt, daß man die Kurze des Lebens, die Leerheit der Genuffe, den Unbeftand des Glude fich ftets gegenwärtig erhält, auch eingesehen hat, daß zwischen Glück und Unglück der Unterschied fehr viel kleiner ift, als unsere Anticipation Beider ihn uns vorzuspiegeln pflegt. Dies ift aber noch tein glücklicher Zuftand, fondern nur das gelaffene Ertragen der Leiden, die man als un= vermeidlich vorhergesehen hat. Doch liegt Geistesgröße und Burde darin, daß man schweigend und gelassen das Unvermeidliche trägt. in melancholischer Ruhe, sich gleich bleibend, während Andere bom Jubel zur Bergweiflung und von biefer zu jenem übergeben. - Man fann bennud) ben Stoicismus auch auffaffen als eine geiftige Diatetit, welcher gemäß, wie man ben Leib gegen Gin= fluffe des Windes und Wetters, gegen Ungemach und Anftrengung abhartet, man auch fein Gemuth abzuharten bat gegen Unglück, Gefahr, Berluft, Ungerechtigkeit, Tücke, Berrath, Soch= muth und Narrheit der Menschen.

Icero officia übersett, ungeführ bedeuten Obliegenheiten, oder Das, was zu thun der Sache angemessen ist, Englisch incumbencies, Italiänisch quel che tocca a me di fare, o di lasciare, also überhaupt was einem vernünstigen Menschen zu thun zukommt. Man sehe Diog. Laert., VII, 1. 109. — Endlich den Pantheismus der Stoiker, wie er ganz und gar nicht zu so manchen Kapuzinaden Arrians paßt, spricht auf das deutslichste Seneka aus: Quid est Deus? Mens universi. Quid est Deus? Quod vides totum, et quod non vides totum. Sie demum magnitudo sua illi redditur, qua nihil majus excogitari potest: si solus est omnia, opus suum et extra et intra tenet. (Quaest. natur. I, praesatio, 12.)

## Rapitel 17 \*).

## Ueber das metaphysische Bedürfniß des Menschen.

Den Menschen ausgenommen, wundert sich kein Wesen über sein eigenes Dasen; sondern ihnen Allen versteht dasselbe sich so sehr von selbst, daß sie es nicht bemerken. Aus der Ruhe des Blickes der Thiere spricht noch die Weisheit der Natur; weil in ihnen der Bille und der Intellest noch nicht weit genug ausseinandergetreten sind, um bei ihrem Wiederbegegnen sich über einander verwundern zu können. So hängt hier die ganze Erscheinung noch sest am Stamme der Natur, dem sie entsprossen, und ist der undewußten Allwissenheit der großen Mutter theilshaft. — Erst nachdem das innere Wesen der Natur (der Wille zum Leben in seiner Objektivation) sich durch die beiden Reiche der bewußtlosen Wesen und dann durch die lange und breite Neihe der Thiere, rüftig und wohlgemuth, gesteigert hat, gelangt es endlich, beim Sintritt der Bernunft, also im Menschen, zum ersten Male zur Besinnung: dann wundert es sich über seine

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel fieht in Beziehung ju S. 15 bes erften Banbes.

eigenen Werke und fragt fich, was es felbst fei. Seine Ber= wunderung ift aber um fo ernstlicher, als es hier zum erften Male mit Bewußtsehn dem Tode gegenübersteht, und neben ber Endlichfeit alles Dasenns auch die Bergeblichfeit alles Strebens fich ihm mehr oder minder aufdringt. Mit diefer Befinnung und dieser Berwunderung entsteht daber das dem Menschen allein eigene Bedürfniß einer Metaphhfif: er ift fonach ein animal metaphysicum. Im Aufang feines Bewußtsehns freilich nimmt auch er sich als Etwas, das sich von felbst versteht. Aber bies mahrt nicht lange; fondern fehr früh, zugleich mit ber erften Reflexion, tritt ichon diejenige Bermunderung ein, welche bereinft Mutter der Metaphysit werden foll. — Diesem gemäß fagt auch Aristoteles im Eingang seiner Metaphysik: Dia yap to Sauμαζειν οί ανδρωποι και νυν και το πρωτον ηρξαντο φιλοσοφειν. Propter admirationem enim et nunc et primo inceperunt homines philosophari.) Auch besteht die eigentliche philosophi= fche Unlage zunächst darin, daß man über das Gewöhnliche und Alltägliche sich zu verwundern fähig ist, wodurch man eben veranlagt wird, das Allgemeine der Erscheinung zu feinem Broblem zu machen; während die Forscher in den Realwissenschaften sich nur über ausgesuchte und seltene Erscheinungen verwundern, und ihr Problem blog ift, diefe auf bekanntere guruckzuführen. Je niedriger ein Mensch in intellektueller Sinsicht fteht, befto weniger Rathselhaftes hat für ihn das Dasenn felbst: ihm scheint vielmehr sich Alles, wie es ift, und daß es sei, von felbst zu verstehen. Dies beruht darauf, daß sein Intellekt feiner ursprüng= lichen Bestimmung, als Medium der Motive dem Willen dienft= bar zu fenn, noch gang treu geblieben und deshalb mit ber Welt und Natur, als integrirender Theil derfelben, eng verbunden, folglich weit entfernt bavon ift, fich vom Gangen ber Dinge gleichsam ablöfend, demfelben gegenüber zu treten und fo einft: weilen als für sich bestehend, die Welt rein objektiv aufzufaffen. Singegen ift die hieraus entspringende philosophische Bermunde= rung im Ginzelnen durch höhere Entwickelung ber Intelligeng bebingt, überhaupt jedoch nicht durch diese allein; fondern ohne Zweifel ist es das Wiffen um den Tod, und neben diefem die Betrachtung des Leidens und der Noth des Lebens, mas den ftarfften Unftog zum philosophischen Befinnen und zu metaphpfi= ichen Auslegungen der Welt giebt. Wenn unfer Leben endlos und schmerzlos ware, wurde es vielleicht doch Reinem einfallen ju fragen, warum die Welt bafei und gerade biefe Befchaffenheit habe; fondern eben auch fich Alles von felbft verfteben. Dem entsprechend finden wir, daß das Interesse, welches philosophische, oder auch religiöse Shiteme einflößen, seinen allerftartiten Unhalt8punft durchaus an dem Dogma irgend einer Fortbauer nach bem Tode hat: und wenn gleich die letteren das Dasehn ihrer Götter zur Hauptsache zu machen und diefes am eifrigsten zu vertheis bigen scheinen; so ift dies im Grunde boch nur, weil fie an daffelbe ihr Unfterblichkeitsdogma geknüpft haben und es für ungertrennlich von ihm halten: nur um dieses ift es ihnen eigent= lich zu thun. Denn wenn man ihnen baffelbe anderweitig ficher ftellen fonnte; fo murbe ber lebhafte Gifer für ihre Götter als= bald erfalten, und er murde fast ganglicher Gleichgültigfeit Plat machen, wenn, umgekehrt, die völlige Unmöglichkeit einer Unfterblichkeit ihnen bewiesen mare: benn das Interesse am Dasehn der Götter verschwände mit der hoffnung einer nähern Befanntichaft mit ihnen, bis auf den Reft, der fich an ihren möglichen Ginfluß auf die Borfalle des gegenwärtigen Lebens fnupfen möchte. Könnte man aber gar die Fortdauer nach dem Tode, etwan weil fie Urfprünglichfeit bes Wefens voraussette, als unverträglich mit dem Dafenn von Göttern nachweifen; fo murben fie diefe bald ihrer eigenen Unfterblichfeit jum Opfer bringen und für den Atheismus eifern. Auf bemfelben Grunde beruht es, daß bie eigentlich materialiftischen Spfteme, wie auch die absolut ffeptischen, niemals einen allgemeinen, oder dauernden Ginfluß haben erlangen fönnen.

Tempel und Kirchen, Pagoden und Moscheen, in allen Lansben, aus allen Zeiten, in Pracht und Größe, zeugen vom metasphysischen Bedürsniß des Menschen, welches, stark und unvertilgsbar, dem physischen auf dem Fuße folgt. Freilich könnte wer satirisch gesaunt ist hinzufügen, daß dasselbe ein bescheidener Bursche sei, der mit geringer Kost vorlieb nehme. An plumpen Fabeln und abgeschmackten Mährchen läßt er sich bisweilen genügen: wenn nur früh genug eingeprägt, sind sie ihm hinlängsliche Auslegungen seines Dasehns und Stützen seiner Moralität. Man betrachte 3. B. den Koran: dieses schlechte Buch war hins

reichend, eine Weltreligion zu begründen, bas metaphyfische Bcdurfniß gahllofer Millionen Menschen feit 1200 Jahren gu befriedigen, die Grundlage ihrer Moral und einer bedeutenden Berachtung des Todes zu werden, wie auch, fie zu blutigen Ariegen und den ausgedehnteften Eroberungen zu begeiftern. Wir finden in ihm die traurigste und ärmlichfte Geftalt des Theismus. Viel mag durch die lleberschungen verloren gehen; aber ich habe feinen einzigen werthvollen Gedanken barin entdecken können. Dergleichen beweift, daß mit dem metaphpfischen Bedürfniß die metaphnsische Fähigkeit nicht Sand in Sand geht. Doch will es scheinen, daß in den frühen Zeiten der gegenwärtigen Erdober= fläche diesem anders gewesen sei und daß Die, welche ber Ent= stehung des Menschengeschlechts und dem Urquell der organischen Natur bedeutend näher ftanden, als wir, auch noch theils größere Energie der intuitiven Erkenntniffrafte, theils eine richtigere Stimmung des Beiftes hatten, wodurch fie einer reineren, un= mittelbaren Auffassung des Wefens der Natur fähig und dadurch im Stande waren, dem metaphhsischen Bedürfnig auf eine murdigere Weise zu genügen: so entstanden in den Urvätern der Brahmanen, ben Rijchis, Die faft übermenschlichen Konceptionen, welche später in ben Upanischaben ber Beden niedergelegt murden.

Miemals hingegen hat es an Leuten gefehlt, welche auf jenes metaphysische Bedürsniß des Menschen ihren Unterhalt zu grünsden und dasselbe möglichst auszubenten bemüht waren; daher es unter allen Bölfern Monopolisten und Generalpächter desselben giebt: die Priester. Ihr Gewerbe mußte ihnen jedoch überall dadurch gesichert werden, daß sie das Necht erhielten, ihre metasphysischen Dogmen den Menschen sehr früh beizubringen, ehe noch die Urtheilskraft aus ihrem Morgenschlummer erwacht ist, also in der ersten Kindheit: denn da haftet jedes wohl eingeprägte Dogma, sei es auch noch so unsinnig, auf immer. Hätten sie zu warten, bis die Urtheilskraft reif ist; so würden ihre Privilegien nicht bestehen können.

Gine zweite, wiewohl nicht zahlreiche Klasse von Leuten, wolche ihren Unterhalt aus bem metaphhfischen Bedürfniß der Menschen zicht, machen die aus, welche von der Philosophie leben: bei den Griechen hießen sie Sophisten, bei den Neueren

Projefforen der Philosophie. Aristoteles gahlt (Metaph., II, 2) ben Ariftipp unbedenflich ben Cophiften bei: ben Grund bagu finden wir bei Diogenes Lacrtius (II, 65), daß nämlich er der Erfte unter ben Sofratifern gewesen, ber fich feine Philosophie bezahlen ließ; weshalb auch Sofrates ihm fein Gefchent zurudfandte. Auch bei den Reneren find die, welche von der Philofophie leben, nicht nur, in der Regel und mit den feltenften Ausnahmen, gang Andere, als die, welche für die Philosophie leben; fondern fogar find fie fehr oft die Widerfacher, die heimlichen und unversöhnlichen Weinde biefer: benn jede achte und bedeutende philosophische Leiftung wird auf die ihrigen zu viel Schatten merfen und überdies den Absichten und Beichränkungen der Gilbe fich nicht fügen; weshalb fie allezeit bemuht find, eine folche nicht aufkommen zu laffen, wozu bann, nach Maaggabe ber jedesmaligen Zeiten und Umftande, bald Berhehlen, Budeden, Berichweigen, Ignoriren, Setretiren, bald Berneinen, Berkleinern, Tadeln, Läftern, Berdrehen, bald Denungiren und Berfolgen die üblichen Mittel find. Daher hat benn auch ichon mancher große Ropf, unerfannt, ungechrt, unbelohnt, fich feuchend durche leben ichleppen muffen, bis endlich nach feinem Tode die Welt über ihn enttäuscht wurde, und über fie. Ingwischen hatten fie ihren 3weck erreicht, hatten gegolten, baburch bag fie ihn nicht gelten ließen, und hatten mit Weib und Rind von der Philosophie gelebt, mahrend Jener für diefe lebte. Ift er aber todt; da fehrt Die Sache fich um: die neue Generation jener ftets Borhandenen wird nun der Erbe feiner Leiftungen, schneidet fie nach ihrem Maagftab fich gurecht und lebt jest von ihm. Dag jedoch Rant zugleich von und für die Philosophie leben konnte, beruhte auf bem feltenen Umftande, daß, jum erften Male wieder, feit bem Divo Antonino und Divo Juliano, ein Philosoph auf dem Throne fag: nur unter folchen Aufpicien tonnte die Rritit der reinen Vernunft das Licht erblicken. Raum war der Rönig todt, fo feben wir auch ichon Ranten, weil er gur Gilbe gehörte, von Furcht ergriffen, fein Meifterwerf in ber zweiten Ausgabe modifiziren, fastriren und verderben, dennoch aber bald in Wefahr fommen, feine Stelle zu verlieren; fo daß ihn Campe in Brannfdweig einlud, ju ihm ju fommen, um als bas Oberhaupt feiner Familie bei ihm gut leben (Ring, Anfichten aus Rante Leben,

3. 68). Mit ber Universitätsphilosophie ift es in ber Regel bloge Spiegelfechterei: ber wirkliche Zweck berfelben ift, ben Studenten, im tiefften Grunde ihres Denkens, Diejenige Beiftes= richtung in geben, welche das die Professuren besetzende Mini= fterium seinen Absichten angemeffen halt. Daran mag biefes, im staatsmännischen Ginn, auch gang Recht haben: nur folgt baraus, daß solche Rathederphilosophie ein nervis alienis mobile lignum ift und nicht für eruftliche, fondern nur für Spaafphilosophie gelten kann. Auch bleibt es jedenfalls billig, daß eine folche Beauffichtigung, oder Leitung, fich bloß auf die Rathederphilo= sophie erstrecke, nicht aber auf die wirkliche, welche es ernstlich meint. Denn, wenn irgend etwas auf ber Welt munichenswerth ift, fo munichenswerth, daß felbst ber robe und bumpfe Saufen, in seinen besonneneren Augenblicken, es höher schätzen murde, als Silber und Gold; fo ift es, daß ein Lichtstrahl fiele auf das Duntel unfere Dasenns und irgend ein Aufschluß uns würde über diese rathselhafte Existenz, an der nichts flar ift, als ihr Elend und ihre Richtigkeit. Dies aber wird, gefett es fei an fich erreichbar, durch aufgedrungene und aufgezwungene Lösungen bes Problems unmöglich gemacht.

Jett aber wollen wir die verschiedenen Weisen der Befriedigung, welche diesem so starten metaphhsischen Bedürfnisse wird, einer allgemeinen Betrachtung unterwerfen.

Unter Metaphhsik verstehe ich jede angebliche Erkenntniß, welche über die Möglichkeit der Erfahrung, also über die Natur, oder die gegebene Erscheinung der Dinge, hinausgeht, um Aufschluß zu ertheilen über Das, wodurch jene, in einem oder dem andern Sinne, bedingt wäre; oder, populär zu reden, über Das, was hinter der Natur steckt und sie möglich macht. — Nun aber setzt die große ursprüngliche Berschiedenheit der Berstandeskräfte, wozu noch die der viele Muße erfordernden Ausbildung derselben kommt, einen so großen Unterschied zwischen Menschen, daß, so bald ein Bolk sich aus dem Zustande der Rohheit herausgearbeitet hat, nicht wohl eine Metaphhsik für Alle ausreichen kann; daher wir dei den civilisirten Bölkern durchgängig zwei verschiedene Arten derselben antreffen, welche sich dadurch unterscheiden, daß die eine ihre Beglaubigung in sich, die andere sie außer sich hat. Da die metaphhsischen Systeme der ersten Art, zur

Refognition ihrer Beglaubigung, Nachdenken, Bilbung, Muge und Urtheil erfordern; fo konnen fie nur einer außerst geringen Angahl von Menschen zugänglich sehn, auch nur bei bedeutender Civilifation entstehen und fich erhalten. Gur die große Angahl ber Menschen hingegen, als welche nicht zu benten, fondern nur ju glauben befähigt und nicht für Grunde, fondern nur für Autorität empfänglich ift, find ausschließlich die Spfteme ber zweiten Urt: biefe fonnen deshalb als Bolfsmetaphpfif bezeichnet werben, nach Analogie der Bolfspoesie, auch der Bolfsweisheit, worunter man die Sprichwörter versteht. Bene Shiteme find indeffen unter bem Namen der Religionen befannt und finden fich bei allen Bölkern, mit Ausnahme ber allerroheften. Ihre Beglaubigung ift, wie gefagt, äußerlich und heißt als folche Offenbarung, welche dokumentirt wird durch Zeichen und Wunder. Ihre Argumente find hauptfächlich Drohungen mit ewigen, auch wohl mit zeitlichen llebeln, gerichtet gegen die Ungläubigen, ja ichon gegen die blogen Zweifler: als ultima ratio theologorum finden wir, bei manchen Bölfern, ben Scheiterhaufen, ober bem Achuliches. Suchen fie eine andere Beglaubigung, oder gebrauchen fie andere Arqumente; fo machen fie ichon einen Uebergang in die Spfteme ber erften Art und fonnen zu einem Mittelichlag beiber ausarten; welches mehr Gefahr als Vortheil bringt. Denn ihnen giebt die ficherfte Burgichaft für den fortdauernden Befitz der Röpfe ihr unschätbares Borrecht, den Kindern beigebracht zu werden, als wodurch ihre Dogmen zu einer Art von zweitem angeborenen Intellekt einwachsen, gleich bem Zweige auf bem gepfropften Baum; mahrend hingegen die Sufteme der erften Art fich immer nur an Erwachsene wenden, bei biefen aber allemal ichon ein Shitem ber zweiten Art im Besitz ber lleberzeugung vorfinden. -Beide Arten der Metaphyfif, deren Unterschied sich furz burch Ueberzeugungslehre und Glaubenslehre bezeichnen läßt, haben Dies gemein, daß jedes einzelne Shftem berfelben in einem feindlichen Berhältniß zu allen übrigen feiner Art fteht. Zwischen benen ber erften Art wird ber Krieg nur mit Wort und Schrift, awischen benen ber zweiten auch mit Fener und Schwert geführt: manche von biefen haben ihre Berbreitung jum Theil biefer lettern Art der Polemit zu banken, und alle haben nach und nach die Erde unter sich getheilt, und zwar mit fo entschiedener Berrichaft, daß die Bolfer fich mehr nach ihnen, ale nach ber Nationalität, ober ber Regierung unterscheiben und fondern. Rur fie find, jede in ihrem Begirte, herrichend, die ber erften Urt bingegen höchstens tolerirt, und auch dies nur, weil man, wegen ber geringen Angahl ihrer Unhänger, fie meiftens ber Befämpfung burch Fener und Schwert nicht werth halt; wiewohl, wo ce nöthig fchien, auch diese mit Erfolg gegen fie angewendet worden find: zudem finden fie fich bloß fporadifch. Meistens hat man fie jedoch nur in einem Zustande ber Zähmung und Unterjochung geduldet, indem das im Lande herrschende Spftem der zweiten Art ihnen vorschrieb, ihre Lehren seinen eigenen, mehr oder weni= ger eng, anzupaffen. Bisweilen hat es sie nicht nur unterjocht, fondern fogar dienftbar gemacht und als Vorfpann gebraucht: welches jedoch ein gefährliches Experiment ift; da jene Spfteme der ersten Urt, weil ihnen die Gewalt genommen ist, sich durch Lift helfen zu dürfen glauben und eine geheime Tucke nie gang ablegen, die sich dann bisweisen unvermuthet hervorthut und ichwer zu heilenden Schaden stiftet. Denn überdies wird ihre Gefährlichkeit dadurch erhöht, daß fammtliche Realwiffenschaften. fogar die unschuldigsten nicht ausgenommen, ihre heimlichen Alliir= ten gegen die Systeme ber zweiten Art find, und, ohne felbst mit diesen in offenem Rriege zu stehen, plötlich und unerwartet großen Schaben auf bem Bebiete berfelben anrichten. Bubem ift ber durch die erwähnte Dienstbarmachung bezweckte Versuch, einem Shitem, welches ursprünglich feine Beglaubigung außerhalb hat. taju noch eine von innen geben zu wollen, feiner Natur nach. miflich: benn, ware ce einer folden Beglaubigung fahig; fo hätte es feiner außern bedurft. Und überhaupt ift es ftete cin Wagestück, einem fertigen Gebäude ein neues Fundament unter= ichieben zu wollen. Wie follte überdies eine Religion noch bes Suffragiums einer Philosophie bedürfen! Gie hat ja Alles auf ihrer Seite: Offenbarung, Urfunden, Bunder, Prophezeinngen. Schutz ber Regierung, ben höchften Rang, wie er ber Wahrheit gebührt, Beiftimmung und Berehrung Aller, taufend Tempel, in benen fie verkündigt und geubt wird, geschworene Priefterschaaren. und, was mehr als Alles ift, das unschätzbare Borrecht, ihre Schren bem garten Rindesalter einprägen zu burfen, woburch fie faft zu angeborenen Ideen werben. Um bei foldem Reichthum an Mitteln noch die Beistimmung armfäliger Philosophen zu verslangen, mußte sie habsüchtiger, oder, um den Widerspruch dersselben zu besorgen, surchtsamer sehn, als mit einem guten Gewissen vereinbar scheint.

Un den oben aufgestellten Unterschied zwischen Metaphhfik ber erften und ber zweiten Art knüpft fich noch folgender. Gin Shitem der erften Art, alfo eine Philosophie, macht den Anspruch und hat daher die Verpflichtung, in Allem, was fie fagt, sensu stricto et proprio mahr zu sehn: benn sie wendet sich an bas Denken und die Ueberzeugung. Gine Religion hingegen, für die Ungahligen bestimmt, welche, der Prüfung und des Denkens unfähig, die tiefsten und schwierigften Wahrheiten sensu proprio nimmermehr fassen würden, hat auch nur die Berpflichtung sensu allegorico mahr zu fenn. Nacht fann die Wahrheit vor dem Bolfe nicht erscheinen. Gin Symptom biefer allegorischen Natur der Religionen sind die vielleicht in jeder anzutreffenden Musterien, nämlich gewisse Dogmen, die fich nicht ein Mal deutlich denken laffen, geschweige wörtlich mahr fenn können. Ja, vielleicht ließe fich behaupten, daß einige völlige Widerfinnigkeiten, einige wirkliche Absurditäten, ein wesentliches Ingredienz einer volltommenen Religion feien: benn biefe find eben ber Stempel ihrer allegorischen Natur und die allein paffende Art, dem gemeinen Sinn und roben Berftande fühlbar zu machen, mas ihm unbegreiflich ware, nämlich daß die Religion im Grunde von einer ganz andern, von einer Ordnung ber Dinge an fich handelt, vor welcher die Gesetze dieser Erscheinungswelt, denen gemäß sie sprechen muß, verschwinden, und dag daher nicht bloß die widerfinnigen Dogmen, sondern auch die begreiflichen, eigents lich nur Allegorien und Affommodationen zur menschlichen Fassungs= fraft find. In diefem Beifte icheint mir Angustinus und selbst Luther die Myfterien des Chriftenthums feftgehalten zu haben, im Gegensat des Belagianismus, der Alles zur platten Berständlichkeit herabziehen möchte. Bon diesem Gesichtspunkte aus wird auch begreiflich, wie Tertullian, ohne zu spotten, fagen founte: Prorsus credibile est, quia ineptum est: - - certum est, quia impossibile. (De carne Christi, c. 5.) -Diese ihre allegorische Ratur entzieht auch die Religionen den ber Philosophie obliegenden Beweisen und überhaupt ber Brufung; ftatt deren fie Glauben verlangen, b. h. eine freiwillige Annahme, daß es sich so verhalte. Da fodann der Glaube das Sandeln leitet, und die Allegorie allemal fo geftellt ift, daß fie, in Binsicht auf das Praftische, eben dahin führt, wohin die Bahrheit sensu proprio auch führen würde; so verheißt die Religion Denen, welche glauben, mit Recht die ewige Seeligkeit. Wir feben alfo, daß die Religionen die Stelle der Metaphysik überhaupt, deren Bedürfniß der Mensch als unabweisbar fühlt, in ber Saupt= fache und für die große Menge, welche nicht dem Denken obliegen fann, recht gut ausfüllen, theils nämlich jum praftischen Behuf, als Leitstern ihres Handelns, als öffentliche Standarte ber Rechtlichkeit und Tugend, wie Rant es vortrefflich ausbrückt; theils als unentbehrlicher Troft in den schweren Leiden des Lebens, als wo fie die Stelle einer objeftiv mahren Metaphysik vollkommen vertreten, indem sie, so gut wie diese nur irgend könnte, den Menschen über sich selbst und das zeitliche Dasenn hinausheben: hierin zeigt fich glanzend ber große Werth berselben, ja, ihre Unentbehrlichkeit. Denn φιλόσοφον πλήβος αδύνατον είναι (vulgus philosophum esse impossibile est) fagt schon Platon und mit Recht (De Rep., VI, p. 89, Bip.). Der einzige Stein des Anstofes hingegen ift diefer, daß die Religio= nen ihre allegorische Natur nie eingestehen dürfen, sondern sich als sensu proprio wahr zu behaupten haben. Dadurch thun sie einen Eingriff in das Gebiet der eigentlichen Metaphpsik, und rufen den Antagonismus diefer hervor, der baber zu allen Zeiten, in denen sie nicht an die Rette gelegt worden, sich äußert. -Auf dem Berkennen der allegorischen Ratur jeder Religion beruht auch ber in unfern Tagen fo anhaltend geführte Streit zwischen Supernaturaliften und Rationaliften. Beibe nämlich wollen bas Chriftenthum sensu proprio mahr haben: in diesem Sinne wollen die ersteren es ohne Abzug, gleichsam mit Saut und Saar, behaupten; wobei sie, ben Renntnissen und ber allgemeinen Bil= bung des Zeitalters gegenüber, einen schweren Stand haben. Die anderen hingegen fuchen alles eigenthümlich Chriftliche hinaus= zueregesiren; wonach sie ctwas übrig behalten, das weder sensu proprio noch sensu allegorico wahr ift, vielmehr eine bloße Blatitude, beinahe nur Judenthum, ober höchstens feichter Belaaianismus, und, was das Schlimmfte, nieberträchtiger Optimismus, der dem eigentlichen Christenthum durchaus fremd ist. Uebers bies versetzt der Versuch, eine Religion aus der Vernunft zu besgründen, sie in die andere Klasse der Metaphhsik, in die, welche ihre Beglaubigung in sich selbst hat, also auf einen fremden Boden, auf den der philosophischen Systeme, und sonach in den Ramps, den diese, auf ihrer eigenen Arena, gegen einander führen, folglich unter das Gewehrseuer des Stepticismus und das schwere Geschütz der Kritik der reinen Vernunft: sich aber dahin zu begeben, wäre für sie offenbare Vermesseneit.

Beiden Arten der Metaphysit mare es am zuträglichften, daß jede von der andern rein gesondert bliebe und sich auf ihrem eigenen Gebiete hielte, um dafelbst ihr Befen vollkommen entwickeln gu fonnen. Statt beffen ift man ichon bas gange Chriftliche Zeitalter hindurch bemüht, vielmehr eine Fufion beider zu bewerkstelligen, indem man die Dogmen und Begriffe der einen in die andere überträgt, wodurch man beide verdirbt. Am unverholensten ift dies in unsern Tagen geschehen in jenem feltsamen Zwitter ober Rentauren, der fogenannten Religionsphilosophie, welche, als eine Art Gnosis, bemuft ift, die gegebene Religion zu deuten und das sensu allegorico Wahre durch ein sensu proprio Wahres auszulegen. Allein dazu müßte man die Wahr= heit sensu proprio schon kennen und besitzen: alsdann aber wäre jene Deutung überflüffig. Denn bloß aus ber Religion die Metaphhiik, d. i. die Wahrheit sensu proprio, durch Auslegung und Umdeutung erft finden zu wollen, mare ein migliches und gefährliches Unternehmen, zu welchem man fich nur dann ents schließen könnte, wenn es ausgemacht ware, daß die Wahr= heit, gleich dem Gifen und andern unedlen Metallen, nur im vererzten, nicht im gediegenen Buftande vorkommen konne, baber man fie nur durch Reduktion aus der Bererzung gewinnen fönnte. -

Religionen sind dem Volke nothwendig, und sind ihm eine unschätzbare Wohlthat. Wenn sie jedoch den Fortschritten der Menschheit in der Erkenntniß der Wahrheit sich entgegenstellen wollen; so müssen sie mit möglichster Schonung bei Seite geschoben werden. Und zu verlangen, daß sogar ein großer Geist — ein Shakespeare, ein Goethe — die Dogmen irgend einer Neligion implicited, bona side et sensu proprio zu seiner leberzengung

mache, ift wie verlangen, daß ein Ricfe ben Schuh eines Zwers

ges angiehe.

Religionen fonnen, als auf die Fassungstraft der großen Menge berechnet, nur eine mittelbare, nicht eine unmittelbare Wahrheit haben: diese von ihnen verlangen, ift, wie wenn man die im Buchdruckerrahmen aufgesetten Lettern lefen wollte, ftatt ihres Abdrucks. Der Werth einer Religion wird bemnach abhängen von dem größern oder geringern Gehalt an Wahrheit, ben fie, unter bem Schleier ber Allegorie, in fich trägt, fobann von der größern oder geringern Deutlichkeit, mit welcher derfelbe durch diesen Schleier sichtbar wird, also von der Durchsichtigkeit bes lettern. Faft icheint es, daß, wie die altesten Sprachen die vollkommenften find, so auch die ältesten Religionen. Wollte ich die Resultate meiner Philosophie zum Maagstabe der Bahrheit nehmen, so mußte ich dem Buddhaismus den Vorzug vor den anderen zugestehen. Jeden Kalls muß es mich freuen, meine Lehre in fo großer Uebereinstimmung mit einer Religion zu fehen, welche die Majorität auf Erden für sich hat; da fie viel mehr Bekenner gahlt, als irgend eine andere. Diefe Uebereinstimmung muß mir aber um so erfreulicher sehn, als ich, bei meinem Philosophiren, gewiß nicht unter ihrem Ginfluß geftanden habe. Denn bis 1818, da mein Werk erschien, waren über ben Buddhaismus nur fehr wenige, höchft unvolltommene und dürftige Berichte in Europa zu finden, welche fich fast ganglich auf einige Aufsätze in den früheren Bänden der Asiatic researches beschränkten und hauptfächlich den Buddhaismus ber Birmanen betrafen. Erst seitbem ift nach und nach eine vollständigere Runde von diefer Religion zu uns gelangt, hauptfächlich burch die gründlichen und lehrreichen Abhandlungen bes verdienftvollen Betersburger Afademiters 3. 3. Schmidt, in den Denkidriften feiner Afademie, und sodann allmälig durch mehrere Englische und Frangösische Gelehrte, fo daß ich habe ein ziemlich zahlreiches Bergeichniß der besten Schriften über diese Glaubenslehre liefern fonnen, in meiner Schrift "Ueber ben Willen in ber Natur". unter der Rubrit Sinologie. — Leider ift uns Cfoma Röröfi. biefer beharrliche Ungar, ber, um die Sprache und die heiligen Schriften des Buddhaismus zu ftudiren, viele Jahre in Tibet und besonders in den Buddhaiftischen Rloftern zugebracht hat,

gerade dann durch ben Tod entriffen, ale er aufing, ben Ertrag seiner Forschungen für uns auszuarbeiten. Ich tann inzwischen die Freude nicht verleugnen, mit welcher ich in feinen vorläufigen Berichten manche unmittelbar aus bem Rahghur felbft referirte Stellen lefe, 3. B. folgende Unterredung bes fterbenden Buddha mit dem ihm hulbigenden Brahma: There is a description of their conversation on the subject of creation, - by whom was the world made. Shakya asks several questions of Brahma, - whether was it he, who made or produced such and such things, and endowed or blessed them with such and such virtues or properties, -- whether was it he who caused the several revolutions in the destruction and regeneration of the world. He denies that he had ever done anything to that effect. At last he himself asks Shakya how the world was made, - by whom? Here are attributed all changes in the world to the moral works of the animal beings, and it is stated that in the world all is illusion, there is no reality in the things; all is empty. Brahma being instructed in his doctrine, becomes his follower. (Asiatic researches, Vol. 20, p. 434.)\*)

Den Fundamentalunterichied aller Religionen fann ich nicht, wie durchgängig geschicht, darin feten, ob fie monotheiftisch, polytheistisch, pantheistisch, oder atheistisch sind; sondern nur darin, ob fie optimiftisch oder peffimiftisch sind, d. h. ob fie bas Dasenn dieser Welt als durch sich selbst gerechtfertigt darstellen, mithin es loben und preisen, oder aber es betrachten als etwas,

<sup>\*) &</sup>quot;Es findet fich eine Befdreibung ihrer Unterredung, beren Gegen= ftanb bie Schöpfung in, - burch wen bie Welt hervorgebracht fei? Bubbha richtet mehrere Fragen an Brahma: ob er es gewesen, ber bies ober jenes Ding gemacht, ober hervorgebracht, und es mit biefer ober jener Eigenschaft begabt habe? ob er es gemefen, ber bie verichiebenen Ummulgungen gur Berfförung und Wieberherftellung ber Welt verurfacht habe? - Brahma leuguet, baß er jemals irgend etwas bergleichen gethan habe. Enblich fragt er felbft ben Butbha, wie bie Welt hervorgebracht fei, - burch wen? Run werben alle Beränberungen ber Belt ben moralifchen Berten animalifder Befen zugeschrieben, und wird gesagt, baf Alles in ber Belt bloge Ilinfion fei, feine Realität in ben Tingen, Alles leer. Der alfo in Bubbha's Lebre unterrichtete Brahma wird fein Anhänger."

das nur als Folge unserer Schuld begriffen werden kann und daher eigentlich nicht sehn sollte, indem sie erkennen, daß Schmerz und Tod nicht liegen können in der ewigen, ursprünglichen, unsabänderlichen Ordnung der Dinge, in Dem, was in jedem Bestracht sehn sollte. Die Kraft, vermöge welcher das Christenthum zunächst das Judenthum und dann das Griechische und Römische Seidenthum überwinden konnte, liegt ganz allein in seinem Pessimismus, in dem Eingeständniß, daß unser Zustand ein höchst elensder und zugleich sündlicher ist, während Judenthum und Heidenstlich waren. Jene von Jedem tief und schmerzlich gefühlte Wahrheit schlug durch und hatte das Bedürsniß der Erlösung in ihrem Gesolge.

Ich wende mich zur allgemeinen Betrachtung ber andern Alrt der Metaphusik, also berjenigen, welche ihre Beglaubigung in sich felbst hat und Philosophie genannt wird. Ich erinnere an den oben erörterten Urfprung berfelben aus einer Bermun= derung über die Welt und unfer eigenes Dafenn, indem diefe fich dem Intellekt als ein Rathfel aufdringen, deffen Löfung fodann die Menschheit ohne Unterlaß beschäftigt. Sier nun will ich zuvörderst barauf aufmerksam machen, bag Diesem nicht fo febn könnte, wenn die Welt im Spinozischen, in unsern Tagen unter modernen Formen und Darstellungen als Pantheismus so oft wieder vorgebrachten Ginn, eine "abfolute Gubftang", mithin ein ichlechthin nothwendiges Wefen ware. Denn dies besagt, daß fie mit einer so großen Nothwendigkeit eriftire, baß neben berfelben jede andere, unferm Berftande als folche fagliche Nothwendigkeit wie ein Zufall aussehen mußte: fie ware nämlich aledann Etwas, das nicht nur alles wirkliche, fondern auch alles irgend mögliche Dafenn bergeftalt in fich begriffe, daß, wie Spinoga eben auch angiebt, die Möglichkeit und die Wirklichkeit beffelben gang und gar Gins waren, beffen Richtfehn baber auch die Unmöglichkeit felbft mare, alfo Etwas, beffen Richtfebn, ober Andersfehn, völlig undenkbar febn mußte, welches mithin fich fo wenig wegdenken ließe, wie 3. B. der Raum oder die Zeit. Indem ferner wir felbst Theile, Modi, Attribute oder Accidenzien einer folden absoluten Substang maren, welche das Gingige mare. was, in irgend einem Sinne, jemals und irgendwo bafenn fonnte; fo mußte unfer und ihr Daschn, nebst der Beschaffenheit besselben, weit entfernt, sich uns als auffallend, problematisch, ja, als das unergründliche, und stets bennruhigende Räthsel dars zustellen, sich, im Gegentheil, noch viel mehr von selbst verstehen, als daß 2 Mal 2 vier ist. Denn wir müßten gar nicht anders irgend zu denken fähig sehn, als daß die Welt sei, und so sei, wie sie ist: mithin müßten wir ihres Dasehns als solchen, d. h. als eines Problems zum Nachdenken, so wenig uns bewußt werden, als wir die unglaublich schnelle Bewegung unsers Planeten empfinden.

Diefem Allen ift nun aber gang und gar nicht fo. Mur bem gebankenlosen Thiere scheint sich die Welt und das Dasenn von felbst zu verstehen: dem Menschen hingegen ift fie ein Problem, beffen fogar der Rohefte und Beschränkteste, in einzelnen helleren Mugenbliden, lebhaft inne wird, das aber Jedem um fo beutlicher und anhaltender ins Bewußtsehn tritt, je heller und befonnener diefes ift und je nicht Stoff jum Denken er durch Bilbung fich angeeignet hat, welches Alles endlich in den zum Philosophi= ren geeigneten Köpfen sich zu Platons Sauuagew, μαλα φιλοσοφικον παθος (mirari, valde philosophicus affectus) steigert. nämlich zu berjenigen Bermunderung, die das Problem, welches die edlere Menichheit jeder Zeit und jedes Landes unablässig befchäftigt und ihr feine Rube lagt, in feiner gangen Große erfaßt. In der That ist die Unruhe, welche die nie ablaufende Ilhr der Metaphnfif in Bewegung erhält, bas Bewußtsehn, baß das Nichtsenn dieser Welt eben so möglich sei, wie ihr Dasenn. Daher also ift die Spinozistische Ansicht berfelben als eines abfolut nothwendigen Wefens, d. h. als Etwas, das schlechterdings und in jedem Sinn febn follte und mußte, eine falfche. Geht doch felbst ber einfache Theismus, in seinem tosmologischen Beweise, ftillschweigend davon aus, daß er vom Dasehn ber Welt auf ihr vorheriges Nichtsehn schließt: er nimmt sie mithin vorweg als ein Zufälliges. Ja, was mehr ift, wir faffen fehr bald bie Welt auf als Etwas, beffen Richtfehn nicht nur bentbar, fondern fogar ihrem Dajenn vorzuziehen mare; baher unfere Berwunderung über fie leicht übergeht in ein Brüten über jene Fatalität, welche bennoch ihr Dasehn hervorrufen konnte, und vermöge beren eine so unermegliche Kraft, wie zur Bervorbringung und Erhaltung einer folden Welt erfordert ift, fo fchr

gegen ihren eigenen Bortheil geleitet werden fonnte. Das philofophische Erstaunen ist bemnach im Grunde ein bestürztes und betrübtes: die Philosophie hebt, wie die Duverture gum Don Juan, mit einem Mollakford an. Hierans ergiebt fich, daß fie weder Spinozismus, noch Optimismus fenn barf. - Die fo cben ausgesprochene nähere Beschaffenheit bes Erstannens, welches zum Philosophiren treibt, entspringt offenbar ans dem Anblick bes llebels und des Bofen in der Welt, welche, felbft wenn fie im gerechtesten Berhältniß zu einander ständen, ja, auch noch vom Guten weit überwogen würden, dennoch etwas find, mas gang und gar und überhaupt nicht febn follte. Weil nun aber nichts aus Nichts entstehen kann; fo muffen auch jene ihren Reim im Urfprunge, oder im Rern der Welt felbft haben. Dies angunchmen wird uns fchwer, wenn wir auf die Größe, Ordnung und Vollendung der physischen Welt schen, indem wir mennen, daß was die Macht hatte, eine folche hervorzubringen, auch wohl hatte das lebel und das Bofe muffen vermeiden fonnen. Am allerschwersten wird jene Annahme (beren aufrichtiafter Ausdruck Ormuzd und Ahriman ift) begreiflicherweise dem Theismus. Daher wurde, um zuvörderft das Bofe zu beseitigen. die Freiheit des Willens erfunden: diese ift jedoch nur eine ver= steckte Art, Etwas aus Richts zu machen; indem sie ein Operari annimmt, das aus keinem Esse hervorgienge (siehe "Die beiden Grundprobleme der Ethit", S. 58 fg.; 2. Aufl. S. 57 fg.). Sodann das Uebel suchte man dadurch los zu werden, daß man es der Materie, oder auch einer unvermeidlichen Rothwendigkeit zur Laft legte; wobei man ungern den Teufel zur Seite liegen ließ, der cigentlich das rechte Expediens ad hoc ift. Zum Ucbel gehört auch der Tod: das Bofe aber ift bloß das Bon - fich = auf = einen = Andern-Schieben des jedesmaligen Uebels. Alfo, wie oben ge= jagt, das Bose, das Uebel und der Tod find es, welche das philosophische Erstaunen qualifiziren und erhöhen: nicht blog, daß die Welt vorhanden, fondern noch mehr, daß fie eine fo trubfälige sei, ist das punctum pruriens der Metaphysik, das Problem. welches die Menschheit in eine Unruhe verfett, die sich weder durch Stepticismus noch durch Rriticismus befchwichtigen laft.

Mit ber Erflärung ber Erscheinungen in ber Welt finden wir auch die Phhifit (im weitesten Sinne des Worts) beschäftigt.

Aber in ber Natur ihrer Ertlärungen felbft liegt ichon, bag fie nicht genügen können. Die Phhiik vermag nicht auf eigenen Bugen gu fteben, fondern bedarf einer Detaphpfit, fich barauf gu ftüten; fo vornehm fie auch gegen biefe thun mag. Denn fie erklärt die Erscheinungen durch ein noch Unbekannteres, als biefe felbst find: durch Raturgefete, bernhend auf Naturfraften, zu welchen auch die Lebenstraft gehört. Allerdings muß ber gange gegenwärtige Buftand aller Dinge auf ber Welt, ober in ber Natur, nothwendig aus rein phyfifchen Urfachen erklärbar fenn. Allein eben fo nothwendig mußte eine folde Erklärung, gesett man gelangte wirklich fo weit, fie geben zu können, ftets mit zwei wesentlichen Unvollfommenheiten behaftet sehn (gleichsam mit zwei faulen Fleden, ober wie Achill mit ber verwundbaren Ferse, oder der Teufel mit dem Pferdefuß), vermoge welcher alles jo Erflärte doch wieder eigentlich unerklärt bliebe. Erftlich nämlich mit diefer, daß der Unfang der Alles erklären= ben Rette von Urfachen und Wirkungen, b. h. zusammenhängenben Beränderungen, ichlechterdings nie zu erreichen ift, fondern, eben wie die Grangen der Welt in Raum und Zeit, unaufhorlich und ine Unenbliche gurudweicht; und zweitene mit biefer, daß fämmtliche wirkende Urfachen, aus benen man Alles erflärt, ftets auf einem völlig Unerklärbaren beruhen, nämlich auf den ursprünglichen Qualitäten ber Dinge und den in diefen fich hervorthuenden Maturfräften, vermöge welcher jene auf beftimmte Art wirken, 3. B. Schwere, Barte, Stoffraft, Glafticität, Barme, Gleftricität, chemische Kräfte u. f. w., und welche nun in jeder gegebenen Erflärung fteben bleiben, wie eine gar nicht wegzubringende unbefannte Große in einer fonft vollfommen aufgelöften algebraischen Gleichung; wonach es bann feine noch fo gering geschätte Thonscherbe giebt, die nicht aus lauter unerklarlichen Qualitäten zusammengesett ware. Also diese zwei unausweichbaren Mängel in jeder rein phpfitalifchen, b. h. faufalen Erflärung, zeigen an, daß eine folche nur relativ febn fann, und daß die gange Methode und Art derfelben nicht die einzige, nicht die lette, also nicht die genügende, b. h. nicht diejenige fenn fann, welche zur befriedigenden Löfung bes ichweren Rathfels ber Dinge und zum mahren Berftandniß ber Welt und bes Dafehns jemals zu führen vermag; fondern daß die phyfifche Erflärung, überhaupt und ale folde, noch einer metaphhlifden bedarf. welche den Schlüffel zu allen ihren Boraussetzungen lieferte, eben beshalb aber auch einen gang andern Weg einschlagen mußte. Der erfte Schritt hiezu ift, daß man den Unterschied beider, mithin ben zwischen Phhiif und Metaphniit, zum deutlichen Bewußtschn bringt und festhält. Er beruht im Allgemeinen auf der Rantischen Unterscheibung zwischen Erscheinung und Ding an fich. Gben weil Rant bas Lettere für ichlechthin unerkennbar erflärte, gab es, ihm zufolge, gar feine Metaphufik, fon= bern blok immanente Erfenntnik, b. h. bloke Phyfit, welche ftets nur pon Erscheinungen reben fann, und baneben eine Rritif der nach Metaphnsik strebenden Bernunft. Sier aber will ich. um ben rechten Unknupfungspunkt meiner Philosophie an die Kantische nachzuweisen, das zweite Buch anticipirend, hervorheben, daß Rant, in feiner ichonen Erklärung des Bufammenbestehns der Freiheit mit der Nothwendigkeit (Rritik ber reinen Bernunft, erfte Auflage, S. 532-554, und Rritif der praftiichen Bernunft, S. 224-231 ber Rosenkranzischen Ausgabe) darthut, wie eine und diefelbe Sandlung einerseits aus bem Charafter des Menschen, dem Ginfluß, den er im Lebenslauf erlitten, und den jett ihm vorliegenden Motiven, als nothwendig eintretend, vollkommen erklärbar fei, dabei aber anderer= feits boch als das Werk feines freien Willens angesehen werden muffe: und in gleichem Sinne fagt er, §. 53 ber Prolego= mena: "Zwar wird aller Verknüpfung der Urfache und Wirfung in ber Sinnenwelt Naturnothwendigfeit anhangen, bagegen boch berjenigen Urfache, die felbst feine Erscheinung ift (obzwar ihr zum Grunde liegt), Freiheit zugeftanden, Ratur alfo und Freiheit eben bemfelben Dinge, aber in verschiedener Beriehung. ein Mal als Erscheinung, das andere Mal als einem Dinge an fich felbit, ohne Widerspruch beigelegt werben fonnen." Bas nun alfo Rant von der Erscheinung des Menschen und feines Thuns lehrt, das behnt meine Lehre auf alle Ericheinungen in ber Natur aus, indem fie ihnen ben Willen als Ding an fich jum Grunde legt. Dies Berfahren rechtfertigt fich junachft ichon badurch, daß nicht angenommen werden barf, der Menfch fei von ben übrigen Befen und Dingen in ber Natur specifisch, toto genere und von Grund aus verschieden, vielmehr nur dem Grade nach. -

Bon diefer anticipirenden Abichweifung fehre ich guruck zu unferer Betrachtung ber Ungulänglichkeit ber Phyfit, die lette Erflärung ber Dinge abzugeben. — 3ch jage also: physisch ift freilich Alles. aber auch nichts erflärbar. Wie für die Bewegung der ge= stoßenen Rugel, muß auch julett für das Deufen des Gehirus eine phyfische Erflärung an sich möglich senn, die dieses eben fo begreiflich machte, als jene es ift. Aber eben jene, die mir fo vollkommen zu verstehen mahnen, ift uns im Grunde fo buntel wie Letteres: denn mas das innere Wefen der Expansion im Raum, der Undurchdringlichkeit, Beweglichkeit, der Barte. Glafticität und Schwere jei, - bleibt, nach allen phniffalischen Erflärungen, ein Menfterium, jo gut wie das Denken. Beil aber bei Diesem das Unerflärbare am unmittelbarften hervortritt, machte man hier fogleich einen Sprung aus der Phyfit in die Metaphnfif und hupoftafirte eine Substang gang anderer Art, als alles Körperliche, - verfette ins Gehirn eine Seele. Bare man jedoch nicht jo ftumpf gewesen, nur durch die auffallendeste Ericheinung frappirt werden zu fonnen; fo hätte man die Berdanung burch eine Seele im Magen, die Begetation burch eine Seele in ber Pflange, die Wahlverwandtichaft burch eine Scele in den Reagenzien, ja, das Fallen eines Steines durch eine Seele in Diesem erklären muffen. Denn die Qualität jedes unorganischen Rörpers ift eben fo geheimnifvoll, wie das Leben im Lebendigen: auf gleiche Beije ftogt baber überall bie phyfifche Erflärung auf ein Metaphyfifches, burch welches fie vernichtet wird, b. h. aufbort Erflärung zu fenn. Dimmt man es ftreng, fo liege fich behaupten, daß alle Naturmiffenschaft im Grunde nichts weiter leistet, als was auch die Botanif: nämlich das Gleichartige gufammenzubringen, zu flassifiziren. - Gine Physik, welche behauptete, daß ihre Erklärungen ber Dinge, - im Gingelnen aus Urfachen und im Allgemeinen aus Kräften, - wirklich ausreich= ten und alfo bas Wefen ber Welt erichopften, mare ber eigent= liche Raturalismus. Bon Leutippos, Demofritos und Epifuros an, bis herab zum Système de la nature, bann zu Delamart, Cabanis und zu bem in diefen letten Jahren wieder aufgewärmten Materialismus tonnen wir ben fortgefetten Berjuch verfolgen, eine Phyfit ohne Metaphyfit aufzustellen,

b. h. eine Lehre, welche die Erscheinung zum Dinge an fich machte. Aber alle ihre Erflärungen fuchen ben Erflärern felbit und Andern zu verbergen, daß fie die Sauptfache, ohne Weiteres, porausseken. Sie bemühen fich zu zeigen, daß alle Phänomene, auch die geiftigen, physisch find: mit Recht: nur feben fie nicht ein, daß alles Physische andererseits zugleich ein Metaphysisches ift. Dies ift aber auch, ohne Rant, schwer einzufeben; da es die Unterscheidung der Erscheinung vom Ding an sich voranssett. Dennoch hat sich, felbst ohne diese, Aristoteles, fo fehr er auch zur Empirie geneigt und von Blatonischer Superphysit entfernt war, von jener beschränkten Anficht frei aehalten: er fagt: Ει μεν ουν μη εστι τις έτερα ουσια παρα τας φυσει συνεστηκυιας, ή φυσική αν είη πρώτη επίστημη. εί δε εστι τις ουσια αχινητος, αύτη προτερα χαι φιλοσοφια πρωτη. και καβολου ούτως, ότι πρωτη και περι του οντος ή ον, ταυτης αν ειη Σεωρησαι. (Si igitur non est aliqua alia substantia, praeter eas, quae natura consistunt, physica profecto prima scientia esset: quodsi autem est aliqua substantia immobilis, haec prior et philosophia prima, et universalis sic, quod prima; et de ente, prout ens est, speculari hujus est.) Metaph., V, 1. Gine folche absolute Phyfit, wie oben beschrieben, welche für feine Metaphufit Raum ließe, würde die Natura naturata zur Natura naturans machen: sie ware die auf den Thron der Metaphysik gesetzte Physik, wurde jedoch, auf diefer hohen Stelle, sich fast so ausnehmen, wie Holbergs theatralischer Kannengießer, ben man zum Burgemeifter gemacht. Sogar hinter bem an fich abgeschmackten, auch meistens boshaften Borwurf des Atheismus liegt, als feine innere Bedeutung und ihm Rraft ertheilende Wahrheit, ber bunkle Begriff einer folden absoluten Phyfit ohne Metaphniit. Allerdings mußte eine folche für die Ethik zerftorend febn, und wie man fälschlich den Theismus für unzertrennlich von der Moralität gehalten hat, so gilt Dies in Wahrheit nur von einer Metaphysif überhaupt, d. h. von der Erkenntniß, daß die Ordnung ber Natur nicht die einzige und absolute Ordnung ber Dinge sei. Daher kann man als das nothwendige Credo aller Gerechten und Guten biefes aufstellen: "ich glaube an eine Metaphysif". In dieser hinsicht ift es wichtig und nothwendig.

baß man fich von der Unhaltbarkeit einer absoluten Phyfik überzeuge; um fo mehr, ba biefe, ber eigentliche Naturalismus, eine Anficht ift, die fich dem Menfchen von felbst und ftete von Neuem aufdringt und nur durch tiefere Spekulation vernichtet werden fann, als beren Surrogat, in biefer Binficht, allerlei Shiteme und Glaubenslehren, infofern und fo lange fie gelten, freilich auch dienen. Daß aber eine grundfaliche Anficht fich dem Menschen von felbst aufdringt und erft fünstlich entfernt werden muß, ift daraus erklärlich, daß der Intellekt ursprünglich nicht bestimmt ift, une über bas Wefen ber Dinge gu be-Ichren, fondern nur ihre Relationen, in Bezug auf unfern Willen, une gu zeigen: er ift, wie wir im zweiten Buche finden werden, das bloge Medium der Motive. Dag nun in diesem Die Welt fich auf eine Beise schematifirt, welche eine gang andere, als die ichlechthin mahre Ordnung der Dinge barftellt, weil fie uns eben nicht den Kern, fondern nur die außere Schaale derselben zeigt, geschicht accidentaliter und kann dem Intellekt nicht zum Vorwurf gereichen; um fo weniger, als er boch wieder in fich felbst die Mittel findet, jenen Brrthum zu rektificiren, indem er zur Unterscheidung zwischen Erscheinung und Wesen an sich ber Dinge gelangt, welche Unterscheibung im Grunde zu allen Zeiten bawar, nur meiftens fehr unvollkommen jum Bewuftfenn gebracht und daher ungenügend ausgesprochen wurde, fogar oft in feltsamer Berkleibung auftrat. Schon die Chriftlichen Myftifer 3. B. erflären ben Intellett, indem fie ihn das Licht der Natur nennen, für unzulänglich, das mahre Wesen der Dinge zu erfassen. Er ift gleichsam eine bloge Mlächenkraft, wie die Gleftricität, und bringt nicht in das Innere ber Wesen.

Die Unzulänglichkeit bes reinen Naturalismus tritt, wie gefagt, zuvörderft, auf dem empirischen Wege felbst, dadurch bervor, daß jede phyfitalifche Erklärung das Ginzelne aus feiner Urfache erklärt, die Rette dieser Urfachen aber, wie wir a priori, mithin völlig gewiß wiffen, ins Unendliche rudwarts läuft, fo baß ichlechthin feine jemals bie erfte febn fonnte. Gobann aber wird die Wirkung jeder Urfache zurückgeführt auf ein Maturgeset, und dieses endlich auf eine Naturkraft, welche nun als das ichlechthin Unerklärliche fteben bleibt. Diejes Unerklärliche

aber, auf welches alle Ericheinmaen jener fo flar gegebenen und so natürlich erklärbaren Welt, von der höchsten bis zur niedriaften. zurückgeführt werden, verräth eben, daß die ganze Art solcher Erflörung nur eine bedingte, gleichsam nur ex concessis ift, und feineswegs die eigentliche und genügende; daher ich oben faate daß phyfifth Allies und nichts erklärbar fei. Benes fchlecht= bin Unerflärliche, welches alle Erscheinungen durchzicht, bei den höchiten, 3. B. bei ber Rengung, am auffallendesten, jedoch auch bei den niedriaften, z. B. den mechanischen, eben so wohl vorhanden ift, giebt Inweisung auf eine der phusischen Ordnung ber Dinge jum Grunde liegende gang anderartige, welche eben Das ift, was Kant die Ordnung der Dinge an sich nennt und was den Zielpunkt der Metaphisik ausmacht. — Aweitens aber erhellt die Ungulänglichkeit des reinen Naturalismus aus jener philosophischen Grundwahrheit, welche wir in der ersten Sälfte dieses Buches ausführlich betrachtet haben und die eben auch das Thema der Britik der reinen Bernunft ift: daß nämlich alles Obieft. sowohl seinem objektiven Dasenn überhaupt, als der Art und Weise (dem Formellen) bieses Dasenns nach, burch bas erfennende Subjekt durchweg bedingt, mithin bloge Erscheinung, nicht Ding an sich ift; wie Dies &. 7 bes ersten Bandes auseinandergesett und daselbst dargethan worden, daß nichts täppi= icher sehn kann, als daß man, nach Weise aller Materialisten. das Objektive unbesehens als schlechthin gegeben nimmt, um aus ihm Alles abzuleiten, ohne irgend das Subjektive zu berücksichti= gen, mittelft beffen, ja in welchem, allein boch jenes bafteht. Proben dieses Berfahrens liefert zu allernächst unfer heutiger Mode-Materialismus, der chen dadurch eine rechte Barbiergesellenund Apotheker=Lehrlings=Philosophie geworden ift. 3hm, in seiner Unschuld, ift die unbedenklich als absolut real genommene Materie das Ding an fich, und Stoffraft die einzige Rabiafeit eines Dinges an fich, indem alle anderen Qualitäten nur Er= icheinungen berfelben fehn können.

Mit dem Naturalismus, oder der rein physikalischen Betrachtungsart, wird man demnach nie ausreichen: sie gleicht einem Rechnungsezempel, welches nimmermehr aufgeht. Endund anfangslose Kausalreihen, unerforschliche Grundkräfte, unendlicher Raum, aufangslose Zeit, endlose Theilbarkeit der Ma-

terie, und diefes Alles noch bedingt durch ein erkennendes Ge= hirn, in welchem allein es dafteht, so gut wie ber Traum, und ohne welches es verschwindet, - machen das Labyrinth aus, in welchem fie uns unaufhörlich herumführt. Die Bohe, zu welcher in unfern Zeiten die Naturmiffenschaften gestiegen find, ftellt in Diefer Bezichung alle früheren Jahrhunderte in tiefen Schatten. und ift ein Gipfel, ben die Menschheit zum erften Mal erreicht. Allein, wie große Fortichritte auch die Phyfit (im weiten Ginn ber Allten verstanden) je machen möge; so wird damit noch nicht ber fleinfte Schritt gur Metaphyfif geschehen fenn; jo wenig, wie eine Fläche, durch noch jo weit fortgesetzte Ausdehnung, je Rubifinhalt gewinnt. Denn folche Fortschritte werden immer nur die Kenntnif der Ericheinung vervollständigen; während die Metaphhfif über die Ericheinung felbst hinausstrebt, gum Er= fcheinenden. Und wenn jogar die ganglich vollendete Erfahrung hinzufame; fo wurde dadurch in der Hauptsache nichts gebeffert fenn. Ja, wenn felbst Einer alle Planeten fammtlicher Fixsterne durchwanderte; jo hatte er bamit noch keinen Schritt in ber Metaphnfit gethan. Bielmehr werden die größten Fortidritte ber Physit das Bedürfnig einer Metaphhfit immer fühlbarer machen; weil eben die berichtigte, erweiterte und gründlichere Renntniß der Natur einerseits die bis dahin geltenden metaphyfifchen Unnahmen immer untergräbt und endlich umftößt, andererseits aber das Problem der Metaphniik selbst deutlicher, richtiger und vollständiger vorlegt, daffelbe von allem bloß Phy= fischen reiner absondert, und eben auch das vollständiger und genauer erfannte Wefen ber einzelnen Dinge bringenber die Erflärung bes Gangen und Allgemeinen fordert, welches, je richtiger, gründlicher und vollständiger empirisch erkannt, nur desto räthselhafter fich darftellt. Dies Alles wird freilich der einzelne, fimple Naturforicher, in einem abgesonderten Zweige ber Physit, nicht fofort deutlich inne: vielmehr fchläft er behaglich bei feiner ermählten Magd im Baufe bes Donffens, fich aller Gedanken an die Penelopeia entschlagend (fiehe Kap. 12 am Ende). Da= her feben wir heut zu Tage die Schaale der Ratur auf das genaueste durchforscht, die Intestina der Intestinalwürmer und bas Ungeziefer bes Ungeziefers haarklein gefannt: fommt aber Giner, wie 3. B. ich, und redet vom Rern der Hatur, fo horen

fie nicht hin, benten eben es gehore nicht gur Sache und flauben an ihren Schaalen weiter. Bene überans mitroffopischen und mifrologischen Naturforscher findet man sich versucht, die Topffuder ber Ratur ju nennen. Die Leute aber, welche vermennen. Tiegel und Retorte feien die mahre und einzige Quelle aller Beisheit, find in ihrer Art eben fo verfehrt, wie es weiland ihre Untivoden, Die Scholaftifer waren. Wie nämlich biefe, aang und gar in ihre abstraften Beariffe verftrickt, mit biesen fich herumichlugen, nichts außer ihnen kennend, noch untersuchend; fo find Bene gang in ihre Empirie verftricht, laffen nichts gelten, als was ihre Augen feben, und vermennen damit bis auf den letten Grund ber Dinge zu reichen, nicht ahndend, daß zwifchen ber Ericheinung und bem fich barin Manifestirenden, bem Dinge an sich, eine tiefe Kluft, ein raditaler Unterschied ist, welcher nur durch die Erkenntniß und genaue Granzbestimmung bes subicttiven Clements ber Erscheinung aufgeflärt wird, und burch bie Ginficht, baf bie letten und wichtiaften Aufschlüffe über bas Befen der Dinge allein aus dem Selbstbewußtfenn geschöpft merben fonnen: - ohne welches Alles man nicht einen Schritt über bas den Sinnen unmittelbar Gegebene hinauskann, alfo nicht weiter gelangt, als bis zum Problem. — Jedoch sei auch anderer= feits bemerkt, daß die möglichst vollständige Naturerkenntnif die berichtigte Darlegung des Problems ber Metaphpfif ift: baher foll Reiner fich an diese magen, ohne zuvor eine, wenn auch nur allgemeine, doch gründliche, klare und zusammen= hängende Renntnig aller Zweige ber Naturwiffenschaft fich er= worben zu haben. Denn das Problem muß ber löfung porher= gehen. Dann aber muß ber Blick bes Forschers fich nach innen wenden: denn die intellektuellen und ethischen Phanomene find wichtiger, als die physischen, in bemfelben Maage, wie z. B. der animalische Magnetismus eine ungleich wichtigere Erscheinung. als der mineralische, ift. Die letten Grundgeheimnisse traat der Mensch in seinem Innern, und dieses ist ihm am unmittelbarften juganglich; baber er nur hier ben Schluffel jum Rathfel ber Welt zu finden und bas Wefen aller Dinge an Ginem Raben zu erfaffen hoffen barf. Das eigenfte Gebiet ber Detaphifit liegt also allerdings in Dem, was man Geiftesphilosophie acnannt hat.

"Du führst die Reihen der Lebendigen Bor mir vorbei, und lehrst mich meine Brüber Im stillen Busch, in Luft und Wasser kennen:

Dann führst Du mich jur sichern Söhle, zeigst Mich bann mir felbst, und meiner eignen Bruft Geheime tiefe Bunber öffnen sich."

Was nun endlich die Quelle, oder das Fundament der metaphyfischen Erkenntnig betrifft: jo habe ich schon weiter oben mich gegen die, auch von Rant wiederholte, Boranssetzung erflart, daß es in blogen Begriffen liegen muffe. Begriffe fonnen in feiner Erfenntnig das Erfte fenn: denn fie find allemal aus irgend einer Unichanung abgezogen. Bas aber zu jener Unnahme verleitet hat, ift wahrscheinlich das Beispiel der Mathematik gewesen. Diese kann, wie besonders in der Algebra, Trigonometrie, Analyjis geichieht, die Anschauung gang verlaffend, mit blogen abstraften, ja nur durch Zeichen ftatt der Worte repräsentirten Begriffen operiren, und doch zu einem völlig sichern und dabei fo fern liegenden Refultate gelangen, daß man, auf dem festen Boden der Unschauung verharrend, es nicht hätte erreichen fönnen. Allein die Möglichkeit hievon beruht, wie Rant genngfam gezeigt hat, darauf, daß die Begriffe der Mathematik aus den allersichersten und bestimmtesten Anschauungen, nämlich aus den a priori und doch intuitiv erfannten Größenverhältniffen, abgezogen sind und daher durch diese stets wieder realisirt und fontrolirt werden fonnen, entweder arithmetisch, mittelft Boll= ziehung der durch jene Zeichen bloß angedeuteten Rechnungen, oder geometrisch, mittelst ber von Kant jo genannten Konftruktion ber Begriffe. Dieses Borzugs hingegen entbehren die Begriffe, aus welchen man vermehnt hatte, die Metaphyfit aufbauen gu fonnen, wie z. B. Wejen, Senn, Substang, Bollkommenheit, Nothwendigkeit, Realität, Endliches, Unendliches, Absolutes, Grund, u. f. w. Denn urfprünglich, wie vom Simmel gefallen, ober auch angeboren, find bergleichen Begriffe feineswegs; fonbern auch fie find, wie alle Begriffe, aus Unschanungen abgezogen, und, da sie nicht, wie die mathematischen, das bloß Formale der Unschauung, sondern mehr enthalten; so liegen ihnen empirische Anschauungen jum Grunde: also läßt fich aus ihnen nichts ichopfen, mas nicht auch die empirische Unschauung enthielte, b. h. was Sache ber Erfahrung mare und was man, ba jene Begriffe fehr weite Abstraktionen find, viel sicherer und aus erfter Sand von biefer empfinge. Denn aus Begriffen läßt fich nie mehr ichopfen, ale die Anschauungen enthalten, aus denen fie abgezogen find. Berlangt man reine Begriffe, b. h. folche, die feinen empirischen Urfprung haben; fo laffen fich blok die aufweisen, welche Raum und Zeit, b. h. den blogen formalen Theil der Unschauung betreffen, folglich allein die mathematischen, und höchitens noch der Begriff der Raufalität, welcher zwar nicht aus ber Erfahrung entsprungen ift, aber boch nur mittelft berfelben (querft in der Sinnesanschauung) ins Bewuftfebn tritt; daher zwar die Erfahrung nur durch ihn möglich, aber auch er nur in ihrem Gebiete gultig ift; weshalb eben Rant gezeigt hat, baß derfelbe blok dient, der Erfahrung Zusammenhang zu ertheilen, nicht aber sie zu überfliegen, daß er also bloß phyfische Anwenbung gestattet, nicht metaphysische. Apodiftische Gewißheit kann einer Erfenntnik freilich nur ihr Ursprung a priori geben: eben diefer aber beschränft fie auf das bloß Formelle der Erfahrung überhaupt, indem er anzeigt, daß sie durch die subjektive Beschaffenheit des Intellekts bedingt fei. Dergleichen Erkenntniß also, weit entfernt uns über die Erfahrung hinauszuführen, giebt blok einen Theil diefer felbft, nämlich den formellen, ihr durchweg eigenen und daher allgemeinen, mithin bloke Form ohne Gehalt. Da nun die Metaphpfif am allerweniasten hierauf beschränkt senn kann; so muß auch sie empirische Erkenntnißquellen haben: mithin ift jener vorgefagte Begriff einer rein a priori zu findenden Metaphyfit nothwendig citel. Es ift mirtlich eine petitio principii Rants, welche er S. 1 der Prolego= mena am beutlichsten ausspricht, daß Metaphhfik ihre Grund= begriffe und Grundfate nicht aus der Erfahrung fcopfen durfe. Dabei wird nämlich zum voraus angenommen, daß nur Das, was wir vor aller Erfahrung miffen, weiter reichen könne, als mögliche Erfahrung. Hierauf geftütt kommt bann Rant und beweift, daß alle folche Erkenntniß nichts weiter fei, als die Form des Intellefts zum Behuf der Erfahrung, folglich über biefe nicht hinausleiten fonne; woraus er bann die Unmöglichfeit aller Metaphysif richtig folgert. Aber erscheint es nicht vielmehr geradezu verfehrt, daß man, um die Erfahrung, d. h. die uns allein por-

liegende Welt, zu enträthseln, gang von ihr megsehen, ihren Inhalt ignoriren und blog die a priori uns bewußten, leeren Formen zu feinem Stoff nehmen und gebrauchen folle? Bit es nicht vielmehr ber Sache angemeffen, daß die Wiffenschaft von ber Erfahrung überhaupt und ale folder, eben auch aus ber Erfahrung schöpfe? Ihr Problem felbst ift ihr ja empirisch gegeben; warum follte nicht auch die Löfung die Erfahrung gu Sulfe nehmen? Ift es nicht widerfinnig, daß wer von der Natur ber Dinge rebet, die Dinge felbst nicht ansehen, sondern nur an gewiffe abstratte Begriffe fich halten follte? Die Aufgabe ber Metaphyfit ift zwar nicht die Beobachtung einzelner Erfahrungen, aber doch die richtige Erklärung der Erfahrung im Gangen. Ihr Fundament muß daher allerdings empirischer Art fenn. Ja fogar die Upriorität eines Theils der menschlichen Erkenntnik wird von ihr als eine gegebene Thatfache aufgefaßt, aus der fie auf den subjektiven Ursprung deffelben schließt. Gben nur fofern das Bewuftsenn feiner Apriorität ihn begleitet, heift er, bei Rant, transscendental jum Unterschiede von transscenbent, welches bedeutet "alle Möglichkeit der Erfahrung überfliegend", und seinen Gegensatz hat an immanent, b. h. in den Schranken jener Möglichkeit bleibend. 3ch rufe gern die urfprüngliche Bedeutung biefer von Rant eingeführten Ausbrücke gurud, mit welchen, eben wie auch mit dem der Rategorie u. a. m., heut zu Tage die Affen der Philosophie ihr Spiel treiben. — Ueberdies ist nun die Erfenntnifquelle der Metaphysik nicht die äußere Erfahrung allein, sondern eben sowohl die innere; ja, ihr Eigenthümlichstes, wodurch ihr der entscheidende Schritt, der die große Frage allein lofen fann, möglich wird, besteht, wie ich im "Billen in der Natur", unter ber Rubrik "Physifche Aftronomie" ausführlich und gründlich dargethan habe, barin, daß fie, an ber rechten Stelle, die außere Erfahrung mit ber innern in Berbindung fett und biefe gum Schluffel jener macht.

Der hier erörterte, redlicher Weise nicht abzuleugnende Ursprung der Metaphysik aus empirischen Erkuntnißquellen benimmt ihr freilich die Art apodiktischer Gewißheit, welche allein durch Erkenntniß a priori möglich ist: diese bleibt das Eigenthum der Logik und Mathematik, welche Wissenschaften aber auch

eigentlich nur Das lehren, was Beder ichon von felbit, nur nicht deutlich weiß: höchstens laffen noch die allererften Glemente der Natursehre fich aus der Erfenntniß a priori ableiten. Durch biejes Gingeftandniß giebt bie Metaphpfit nur einen alten Un= ipruch auf, welcher, dem oben Bejagten zufolge, auf Digverständniß beruhte und gegen welchen die große Berschiedenheit und Wandelbarkeit der metaphysischen Systeme, wie auch der fie ftets begleitende Cfepticismus jederzeit gezengt hat. Wegen ihre Möglichfeit überhaupt fann jedoch diese Wandelbarfeit nicht geltend gemacht werden; da dieselbe eben fo fehr alle Zweige ber Maturwiffenschaft, Chemie, Physik, Geologie, Zoologie u. f. f. trifft, und sogar die Weschichte nicht damit verschont geblieben ift. Wann aber ein Mal ein, soweit die Schranken bes mensch= lichen Intelletts es zulaffen, richtiges Suftem ber Metaphufik gefunden seine wird; so wird ihm die Unwandelbarkeit einer a priori erfannten Wissenschaft boch zufommen: weil sein Fundament nur die Erfahrung überhaupt fehn fann, nicht aber die einzelnen und befondern Erfahrungen, durch welche hingegen die Naturwiffenschaften stets modifizirt werden und der Geschichte immer neuer Stoff zuwächst. Denn die Erfahrung im Gangen und Allgemeinen wird nie ihren Charafter gegen einen neuen vertauschen.

Die nächste Frage ift: wie fann eine aus der Erfahrung geschöpfte Wiffenschaft über diese hinausführen und fo den Mamen Metaphyfit verdienen? - Sie fann es nicht etwan fo, wie aus drei Proportionalzahlen die vierte, ober aus zwei Sei= ten und bem Winkel das Dreieck gefunden wird. Dies mar der Weg ber vorkantischen Dogmatik, welche eben, nach gewiffen uns a priori bewußten Gesetzen, vom Gegebenen auf das Nicht= gegebene, von der Folge auf den Grund, alfo von der Erfahrung auf das in keiner Erfahrung möglicherweise zu Gebende ichließen wollte. Die Unmöglichkeit einer Metaphyfif auf diefem Wege that Rant dar, indem er zeigte, daß jene Gefetze, wenn auch nicht aus der Erfahrung geschöpft, doch nur für dieselbe Bultigfeit hatten. Er lehrt daher mit Recht, daß wir auf folche Art die Möglichkeit aller Erfahrung nicht überfliegen können. Allein es giebt noch andere Bege zur Metaphpfif. Das Gange der Erfahrung gleicht einer Geheimschrift, und die Philosophie

ber Entzifferung berfelben, beren Richtigkeit fich burch ben überall hervortretenden Zufammenhang bewährt. Wenn biefes Gange nur tief genug gefaßt und an die außere die innere Erfahrung gefnüpft wird; fo muß es aus sich felbst gedeutet, ausgelegt werden fonnen. Rant uns unwiderleglich gezeigt bat. daß die Erfahrung überhaupt aus zwei Elementen, nämlich ben Erfenntnifformen und bem Wefen an fich ber Dinge, erwächst, und daß fogar beide fich barin gegen einander abgränzen laffen: nämlich als das a priori uns Bewußte und das a posteriori Hinzugekommene; fo läßt sich wenigstens im Allgemeinen angeben, was in ber gegebenen Erfahrung, welche junachft bloge Ericheinung ift, der durch den Intellekt bedingten Form diefer Ericheinung angehört, und was, nach beffen Abziehung, bem Dinge an fich übrig bleibt. Und wenn gleich Reiner, burch die Gille der Unschauungeformen hindurch, das Ding an fich erkennen fann; fo trägt andererseits doch Jeder biefes in fich, ja, ift es felbit: baber muß es ihm im Gelbitbewußtfenn, wenn auch noch bedingterweise, doch irgendwie zugänglich fehn. Die Brude alfo, auf welcher die Metaphpfit über die Erfahrung hinausgelangt, ift nichts Underes, als eben jene Zerlegung der Erfahrung in Erscheinung und Ding an sich, worin ich Rants größtes Berdienft gefett habe. Denn fie enthält die Rachweisung eines von der Erscheinung verschiedenen Rernes derfelben. Diefer kann zwar nie von der Erscheinung gang losgeriffen und, als ein ens extramundanum, für sich betrachtet werben, sonbern er wird immer nur in feinen Berhaltniffen und Beziehungen zur Erscheinung felbst erkannt. Allein die Deutung und Auslegung diefer, in Bezug auf jenen ihren innern Rern, fann und Aufschluffe über fie ertheilen, welche fonft nicht ins Bewußtsehn fommen. In diesem Sinne also geht die Metaphysik über die Erscheinung, b. i. die Natur, hinaus, zu dem in oder hinter ihr Verborgenen (to peta to queixov), es jedoch immer nur ale bas in ihr Erscheinenbe, nicht aber unabhängig von aller Ericheinung betrachtend: fie bleibt baber immanent und wird nicht transscendent. Denn sie reißt fich von der Erfahrung nie gang los, fondern bleibt die bloge Deutung und Auslegung berfelben, da fie vom Dinge an fich nie anders, als in feiner Beziehung zur Erscheinung rebet. Wenigstens ift bies ber Ginn,

in welchem ich, mit burchgängiger Berücksichtigung ber von Rant nachgewiesenen Schranten ber menschlichen Erfenntniß, bas Problem der Metaphnfif zu lösen versucht habe: daber laffe ich feine Prolegomena zu jeder Metaphhfit auch für die meinige gelten und bestehen. Diese geht demnach nie eigentlich über die Erfahrung hinaus, fondern eröffnet nur das mahre Berftandniß ber in ihr vorliegenden Welt. Gie ift weber, nach ber auch von Rant wiederholten Definition der Metaphpfit, eine Biffenichaft aus blogen Begriffen, noch ift fie ein Shitem von Folgerungen aus Sätzen a priori, beren Untauglichfeit gum metaphyfifchen Zwed Rant bargethan hat. Sondern fie ift ein Wiffen, geschöpft aus ber Anschauung ber äußern, wirklichen Welt und dem Aufschluß, welchen über diese die intimfte Thatfache des Selbstbewußtsenns liefert, niedergelegt in deutliche Begriffe. Sie ift bemnach Erfahrungswiffenschaft: aber nicht einzelne Erfahrungen, fondern das Ganze und Allgemeine aller Erfahrung ift ihr Gegenstand und ihre Quelle. 3ch laffe gang und gar Rants Lehre bestehen, daß die Welt der Erfahrung bloke Erscheinung sei und daß die Erkenntnisse a priori blok in Bezug auf diese gelten: ich aber füge bingu, daß fie gerade als Ericheinung, Die Manifestation Desjenigen ift, was erscheint, und nenne ce mit ihm das Ding an sich. Dieses muß daher fein Wesen und seinen Charafter in der Erfahrungswelt aus= brücken, mithin folder aus ihm herauszudeuten febn, und zwar aus dem Stoff, nicht aus der bloken Form der Erfahrung. Demnach ift die Philosophie nichts Anderes, als das richtige. univerfelle Berftändniß der Erfahrung felbst, die mahre Auslegung ihres Sinnes und Gehaltes. Diefer ift bas Metaphy= fische, d. h. in die Erscheinung bloß Gekleidete und in ihre For= men Berhüllte, ift Das, was sich zu ihr verhält, wie der Be= danke zu den Worten.

Eine solche Entzifferung ber Welt in Beziehung auf das in ihr Erscheinende muß ihre Bewährung aus sich selbst erhalten, durch die llebereinstimmung, in welche sie so verschiedenartigen Erscheinungen der Welt zu einander setzt, und welche man ohne sie nicht wahrnimmt. — Wenn man eine Schrift sindet, deren Alphabet unbekannt ist; so versucht man die Auslegung so lange, bis man auf eine Annahme der Bedeutung der Buchstaben geräth,

unter welcher sie verständliche Worte und zusammenhängende Perioden bilben. Dann aber bleibt fein Zweifel an der Richtigfeit der Entzifferung; weil es nicht möglich ift, daß die lleber= einstimmung und ber Zusammenhang, in welchen diese Uns-legung alle Zeichen jener Schrift sest, bloß zufällig ware und man, bei einem gang andern Werthe ber Buchftaben, ebenfalls Worte und Perioden in diefer Zusammenstellung derselben erten= nen könnte. Auf ähnliche Art muß die Entzifferung der Welt fich aus fich felbst vollfommen bewähren. Gie muß ein gleichmäßiges Licht über alle Erscheinungen der Welt verbreiten und auch die heterogensten in Uebereinstimmung bringen, fo daß auch mischen den kontraftirendesten der Widerspruch gelöft wird. Diese Bewährung aus fich felbst ift bas Rennzeichen ihrer Aechtheit. Denn jede faliche Entzifferung wird, wenn fie auch zu einigen Ericheinungen pagt, ben übrigen besto greller widersprechen. Go 3. B. widerspricht der Leibnitische Optimismus dem augenfälligen Elend des Dasenns; die Lehre des Spinoza, daß die Welt die allein mögliche und absolut nothwendige Substang fei, ift unvereinbar mit unserer Verwunderung über ihr Sehn und Wefen; der Wolfischen Lehre, daß der Mensch von einem ihm fremden Willen seine Existentia und Essentia habe, widerstreitet unfere moralische Verantwortlichkeit für die aus biesen, im Konflift mit den Motiven, streng nothwendig hervorgehenden Sandlungen: der oft wiederholten Lehre von einer fortschreitenden Entwickelung der Menschheit zu immer höherer Bolltommenheit, oder überhaupt von irgend einem Werben mittelft des Weltproceffes, stellt sich die Einsicht a priori entgegen, daß bis zu jedem gegebenen Zeitpunft bereits eine unendliche Zeit abgelaufen ift, folglich Alles, was mit der Zeit kommen follte, schon dasehn müßte; und fo liege fich ein unabsehbares Regifter ber Wiberfpriiche dogmatischer Annahmen mit der gegebenen Wirklichkeit der Dinge zusammenstellen. Singegen muß ich in Abrede ftellen, daß auf dasselbe irgend eine Lehre meiner Philosophie redlicherweise einzutragen sehn murbe; eben meil jede derfelben in Begenwart ber angeschauten Wirklichkeit burchbacht worden und feine ihre Burgel allein in abstratten Begriffen hat. Da ce babei bennoch ein Grundgebanke ift, ber an alle Erscheinungen ber Welt, ale ihr Schlüffel, gelegt wird; fo bewährt fich derfelbe

als bas richtige Alphabet, unter beffen Anwendung alle Worte und Perioden Sinn und Bedeutung haben. Das gefundene Wort eines Rathsels erweift sich als bas rechte badurch, bak alle Ausfagen beffelben zu ihm paffen. Go läßt meine Lehre Hebereinstimmung und Zusammenhang in dem fontraftirenden Gewirre ber Erscheinungen biefer Welt erblicken und löft die ungahligen Biderfpruche, welche baffelbe, von jedem andern Standpuntt aus geschen, barbietet: fie gleicht baber in fofern einem Rechenerempel, welches aufgeht; wiewohl keineswegs in bem Sinne, daß fie fein Problem zu lofen übrig, feine mögliche Frage unbeantwortet ließe. Dergleichen zu behaupten, wäre eine vermeffene Ableugnung ber Schranken menschlicher Erkentnig überhannt. Welche Fackel wir auch anzünden und welchen Raum fie auch erleuchten mag; ftete wird unfer Horizont von tiefer Racht umgrängt bleiben. Denn die lette Lofung des Rathfels der Welt mußte nothwendig blog von den Dingen an fich, nicht mehr von den Erscheinungen reden. Aber gerade auf diese allein find alle unfere Erkenntnifformen angelegt: daber muffen wir uns Alles durch ein Rebeneinander, Nacheinander und Raufalitätsverhältniffe faglich machen. Aber biefe Formen haben bloß in Beziehung auf die Erscheinung Sinn und Bedeutung: die Dinge an fich felbst und ihre möglichen Berhältniffe laffen fich durch jene Formen nicht erfassen. Daher muß die wirkliche, posi= tive Lösung des Räthsels der Welt etwas fehn, das der menfch= liche Intellekt zu faffen und zu benken völlig unfähig ift; fo bak wenn ein Wesen höherer Urt fame und sich alle Mühe gabe, es uns beizubringen, wir von feinen Eröffnungen burchaus nichts würden verstehen können. Diejenigen fonach, welche vorgeben, die letzten, d. i. die erften, Gründe der Dinge, also ein Urmefen. Albsolutum, oder wie fouft man es nennen will, nebft bem Brocen, ben Gründen, Motiven, ober fouft was, in Folge meldher die Welt daraus hervor geht, oder quillt, oder fällt, oder pro= ducirt, ins Dafenn gefett, "entlaffen" und hinaustomplimentirt wird, zu erkennen, - treiben Possen, find Windbeutel, wo nicht gar Scharlatane.

Als einen großen Vorzug meiner Philosophie sehe ich es an, daß alle ihre Wahrheiten unabhängig von einander, durch die Betrachtung der realen Welt gesunden sind, die Einheit und

Bufammenftimmung berfelben aber, um die ich unbeforgt gemefen war, sich immer nachher von felbst eingefunden hat. Darum auch ift fie reich und hat breite Burgeln auf dem Boden ber auschaulichen Wirklichkeit, aus welchem alle Nahrung abstrakter Wahrheiten quillt: und barum wieder ift fie nicht langweilig; welche Eigenschaft man fonft, nach ben philosophischen Schriften ber letten funfzig Sahre zu urtheilen, für eine der Philosophie wesentliche halten konnte. Wenn hingegen alle Lehren einer Phi= losophie bloß eine aus ber andern und zuletzt mohl gar aus einem erften Cate abgeleitet find; fo muß fie arm und mager, mithin auch langweilig ausfallen; ba aus feinem Sate mehr folgen kann, als was er eigentlich schon selbst besagt: zudem hängt bann Alles von ber Richtigkeit eines Sages ab, und burch einen einzigen Fehler in der Ableitung ware die Wahrheit des Gangen gefährdet. - Roch weniger Gemährleiftung geben die Syfteme, welche von einer intellektualen Anschauung, b. i. einer Art Efftafe ober Bellfehn, ausgehen: jede fo ge= wonnene Erfenntniß muß als subjektiv, individuell und folglich problematisch, abgewiesen werden. Gelbst wenn fie wirklich vorhanden mare, murbe fie nicht mittheilbar fenn: benn nur bie normale Gehirnerkenntniß ift mittheilbar: wenn fie eine abstrakte ift, burch Begriffe und Worte; wenn eine bloß anschauliche, burch Runftwerke.

Wenn man, wie fo oft geschieht, der Metaphyfit vorwirft, im Laufe fo vieler Jahrhunderte, fo geringe Fortschritte gemacht zu haben; so follte man auch berücksichtigen, daß keine andere Biffenichaft, gleich ihr, unter fortwährendem Drude erwachsen, frine von außen fo gehemmt und gehindert worden ift, wie fie allezeit burch die Religion jedes Landes, als welche, überall im Besitz des Monopole metaphhsischer Erfenntnisse, fie neben sich ansieht wie ein milbes Rraut, wie einen unberechtigten Arbeiter, wie eine Zigeunerhorde, und fie in der Regel nur unter ber Bebingung tolerirt, daß fie fich bequeme ihr zu dienen und nachgufolgen. Wo ift benn je mahre Gedankenfreiheit gemefen? Beprahlt hat man genng damit: aber sobald fie weiter gehen wollte, als etwan in untergeordneten Dogmen von der Landesreligion abzuweichen, ergriff die Berkundiger ber Tolerang ein heiliger Schander über bie Bermeffenheit, und es hieß: feinen Schritt

weiter! - Belde Fortschritte ber Metaphhsik waren unter foldem Drude möglich? - Ja, nicht allein auf bie Mittheilung ber Gebanten, fondern auf das Denken felbit erftrecht fich jener Zwang, den die privilegirte Metaphysik ausübt, badurch, daß ihre Dogmen bem garten, bilbfamen, vertrauensvollen und gedankenlofen Rindesalter, unter ftudirtem, feierlich eruften Mienenspiel fo fest eingeprägt werben, daß fie, von Dem an, mit dem Gehirn verwachsen und fast die Natur angeborener Gedanken annehmen, wofür mandje Philosophen fie daher gehalten haben, noch mehrere aber sie zu halten vorgeben. Nichts kann jedoch der Auffaiinna auch nur des Problems der Metaphysik so fest ent= gegenstehen, wie eine ihm vorhergängige, aufgedrungene und dem Weifte früh eingeimpfte Löfung beffelben: benn ber nothwendige Ausgangspunft zu allem ächten Philosophiren ift die tiefe Empfindung des Sofratischen: "Dies Gine weiß ich, daß ich nichts weiß." Die Alten standen auch in dieser Rücksicht im Vortheil gegen uns; da ihre Landesreligionen zwar die Mittheilung des Gedachten etwas beschränkten, aber die Freiheit des Denkens felbit nicht beeinträchtigten, weil fie nicht formlich und feierlich den Kindern eingeprägt, wie auch überhaupt nicht fo ernsthaft genommen wurden. Daher find die Alten noch unfere Lehrer in der Metaphysik.

Bei jenem Vorwurf der geringen Fortschritte der Metaphufik und ihres, trotz so anhaltendem Bemühen, noch immer nicht er= reichten Zieles, foll man ferner erwägen, daß fie unterweilen immerfort ben unschätbaren Dienft geleiftet hat, ben unendlichen Unsprüchen der privilegirten Metaphysik Granzen zu feten und dabei zugleich doch bem, gerade durch diese als unausbleibliche Reaktion hervorgerufenen, eigentlichen Naturalismus und Materialismus entgegenzuarbeiten. Man bedenke, wohin es mit den Anmaagungen der Priefterschaft jeder Religion fommen murbe. wenn der Glaube an ihre Lehren fo fest und blind mare, wie jene eigentlich wünscht. Man sehe babei zurud auf alle Rriege. Unruhen, Rebellionen und Revolutionen in Europa vom achten bis zum achtzehnten Jahrhundert: wie wenige wird man finden. die nicht zum Kern, oder zum Borwand, irgend eine Glaubens= ftreitigfeit, also metaphyfifche Probleme, gehabt haben, welche der Anlag murben, die Bolfer auf einander gu heten. 3ft boch

jenes ganze Sahrtausend ein fortwährendes Morden, bald auf dem Schlachtfeld, bald auf dem Schafott, bald auf den Gassen,— in metaphysischen Angelegenheiten! Ich wollte, ich hätte ein authentisches Verzeichniß aller Verbrechen, die wirklich das Christenthum verhindert, und aller guten Handlungen, die es wirklich erzeugt hat, um sie auf die andere Waagschaale legen zu können.

Was endlich die Verpflichtungen der Metaphyfik betrifft, so hat sie nur eine einzige: denn cs ist eine, die keine andere neben sich duldet: die Verpflichtung wahr zu sehn. Wollte man neben dieser ihr noch andere auslegen, wie etwan die, spirituas listisch, optimistisch, monotheistisch, ja auch nur die, moralisch zu sehn; so kann man nicht zum voraus wissen, ob diese nicht der Erfüllung jener ersten entgegenstände, ohne welche alle ihre sonstigen Leistungen offenbar werthlos sehn müßten. Sine gesgebene Philosophie hat demnach keinen andern Maaßstad ihrer Schätzung, als den der Wahrheit. — Uebrigens ist die Philosophie wesentlich Weltweisheit: ihr Problem ist die Welt: mit dieser allein hat sie es zu thun und läst die Götter in Nuhe, erwartet aber dafür, auch von ihnen in Ruhe gelassen zu werden.



## Ergänzungen

zum

# zweiten Buch.

"Ihr folget falider Spur, Dentt nicht, wir icherzen! In nicht ber Kein ber Natur Meniden im herzen?" Goethe.



### Bum zweiten Buch.

### Rapitel 18\*).

Bon der Erfennbarkeit des Dinges an fich.

Bu biefem Buche, welches ben eigenthümlichften und wichtigften Schritt meiner Philosophie, nämlich ben von Rant als unmöglich aufgegebenen Uebergang von der Erscheinung jum Dinge an fich, enthält, habe ich die wesentlichste Erganzung schon 1836 veröffentlicht, unter dem Titel "leber den Willen in der Natur" (2. Aufl. 1854; 3. Aufl. 1867). Man würde fehr irren, wenn man die fremden Aussprüche, an welche ich dort meine Erläuterungen gefnüpft habe, für den eigentlichen Stoff und Wegenftand iener dem Umfang nach fleinen, bem Inhalt nach wichtigen Schrift halten wollte: vielmehr find diefe blog ber Anlag, von welchem ausgehend ich daselbst jene Grundwahrheit meiner Lehre mit fo großer Deutlichkeit, wie fonft nirgende, erörtert und bis gur empirischen Naturerkenntniß herabgeführt habe. Und zwar ift bics am erichöpfendesten und ftringentesten unter ber Rubrit "Phyfische Astronomie" geschehen; so daß ich nicht hoffen darf, jemals einen richtigeren und genaueren Ausbruck jenes Rernes meiner Lehre zu finden, als der daselbst niedergelegte ift. Wer meine Philosophic grundlich tennen und ernstlich prufen will, hat baber vor Allem die befagte Rubrit zu berücksichtigen. Ueberhaupt also wurde Alles in jener fleinen Schrift Gefagte ben Bauptinhalt

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel fteht in Beziehung ju S. 18 bes erften Banbes.

gegenwärtiger Ergänzungen ausmachen, wenn es nicht, als ihnen vorangegangen, ausgeschloffen bleiben mußte; wogegen ich es nun aber hier als bekannt voranssetze, indem sonst gerade das Beste fehlen würde.

Zunächst will ich jett, von einem allgemeinen Standpunkt aus, über den Sinn, in welchem von einer Erkenntniß des Dinges an sich die Rede sehn kann und über die nothwendige Beschnän=

fung beffelben einige Betrachtungen vorausschiefen.

Was ift Erkenntniß? - Sie ift zunächst und wesentlich Boritellung. - Bas ift Borftellung? - Gin febr fompli= cirter phyfiologifcher Borgang im Behirne eines Thieres, beffen Refultat das Bewußtsehn eines Bildes ebendaselbst ift. -Offenbar fann die Beziehung eines folden Bildes auf etwas von bem Thiere, in beffen Behirn es bafteht, ganglich Berfchiebenes nur eine fehr mittelbare fehn. - Dies ift vielleicht die einfachste und faklichste Urt, die tiefe Rluft zwischen dem Idealen und Realen aufzudeden. Diefe nämlich gehört zu ben Dingen, deren man, wie der Bewegung der Erde, nicht unmittelbar inne wird: darum hatten die Alten sie, wie eben auch diese, nicht bemertt. Singegen, von Rartefius zuerft, ein Mal nachgewiesen, hat sie seitdem den Philosophen keine Rube gegonnt. Nachdem aber zuletzt Rant die völlige Diversität des Idealen und Realen am allergründlichsten bargethan, mar es ein fo fecter, wie ab= furder, jedoch auf die Urtheilstraft des philosophischen Bublifums in Deutschland gang richtig berechneter und baber von glänzen= bem Erfolg gefrönter Berfuch, durch, auf angebliche intellektuale Unichauung fich berufende, Machtsprüche, die absolute 3den= tität Beider behaupten zu wollen. - In Wahrheit hingegen ift ein subjeftives und ein objeftives Dafenn, ein Genn für fich und ein Senn für Andere, ein Bewußtfehn bes eigenen Selbst und ein Bewußtsehn von andern Dingen, uns unmittelbar gegeben, und Beide find es auf fo grundverschiedene Beife, daß feine andere Berichiedenheit diefer gleich fommt. Bon fich weiß Jeder unmittelbar, von allem Andern nur fehr mittelbar. Dies ift die Thatsache und das Problem.

Hingegen ob, durch fernere Borgange im Innern eines Gehirns, aus den darin entstandenen anschausichen Borstellungen oder Bildern Allgemeinbegriffe (Universalia) abstrahirt werden,

zum Behuf fernerer Rombinationen, wodurch bas Erfennen ein vernünftiges wird und nunmehr Denfen heißt, - bice ift hier nicht mehr das Wefentliche, fondern von untergeordneter Bedeutung. Denn alle folche Begriffe entlehnen ihren Inhalt allein aus der anschaulichen Borftellung, welche baber Ur= erkenntniß ist und also bei Untersuchung des Verhältnisses zwischen dem Idealen und dem Realen allein in Betracht fommt. Demmad zeugt es von ganglicher Unkenntnig des Problems, oder ift wenigstens fehr ungeschickt, jenes Berhaltniß bezeichnen gu wollen als das zwischen Sehn und Denken. Das Denken hat zunächst bloß zum Unschauen ein Berhaltniß, bas Un= ichauen aber hat eines jum Genn an fich bes Angeschauten, und dieses Lettere ist das große Problem, welches uns hier be= ichäftigt. Das empirische Senn hingegen, wie es vorliegt, ift nichts Anderes, als chen nur das Gegebensenn in der Anschauung: diefer ihr Berhältniß jum Denken ift aber fein Rathsel; ba die Begriffe, alfo der unmittelbare Stoff des Denkens, offenbar aus ber Unichanung abstrahirt find; woran fein vernünftiger Menich zweifeln tann. Beiläufig gefagt, tann man, wie wichtig die Bahl der Ausdrücke in der Philosophie sei, daran feben, daß jener oben gerügte, ungeschickte Ausdruck und das aus ihm entstandene Migverständnig die Grundlage ber gangen Segelichen Alfterphilosophie geworden ift, welche bas Deutsche Publikum fünfundzwanzig Jahre hindurch beschäftigt hat. -

Wollte man nun aber fagen: "die Anschauung ist schon die Erkenntnis des Dinges an sich: denn sie ist die Wirkung des außer uns Vorhandenen, und wie dies wirkt, so ist es: sein Wirken ist eben sein Sehn"; so steht dem entgegen: 1) daß das Gesetz der Kausalität, wie genugsam bewiesen, subjektiven Urssprungs ist, so gut wie die Sinnesempsindung, von der die Anschauung ausgeht: 2) daß ebenfalls Zeit und Kaum, in denen das Objekt sich darstellt, subjektiven Ursprungs sind: 3) daß wenn das Sehn des Objekts eben in seinem Wirken besteht, dies des sagt, daß es bloß in den Veränderungen, die es in Andern hersvordringt, besteht, mithin selbst und an sich gar nichts ist. — Bloß von der Materie ist es wahr, wie ich im Text gesagt und in der Abhandlung über den Satz vom Grunde, am Schlusse des §. 21, ausgesührt habe, daß ihr Sehn in ihrem Wirken bes

fteht, daß fie durch und durch nur Kanfalität, alfo bie objektiv angeschaute Rausalität selbst ift: daber ift fie aber eben auch nichts απ sich (ή ύλη το αληθινον ψευδος, materia mendacium verax), fondern ift, ale Ingrediens bes angeschauten Objette, ein blokes Abstraftum, welches für fich allein in feiner Erfahrung gegeben werden fann. Beiter unten wird fie, in einem eigenen Rapitel, ausführlich betrachtet werden. - Das angeschaute Objett aber muß etwas an fich felbst febn und nicht blos etwas für Andere: denn fouft mare es schlechthin nur Borftellung, und wir hatten einen absoluten Idealismus, der am Ende theoretischer Egoionins würde, bei welchem alle Realität megfällt und die Welt jum bloken subjektiven Phantasma wird. Wenn wir inzwijden, ohne weiter zu fragen, bei ber Belt als Borftellung agus und gar fteben bleiben; so ift es freilich einerlei, ob ich die Obiefte für Vorftellungen in meinem Ropfe, oder für in Beit und Raum sich barstellende Erscheinungen erkläre: weil eben Beit und Raum felbst nur in meinem Ropfe find. In biefem Sinne ließe fich aledann eine Identität des Idealen und Realen immerhin behaupten: jedoch wäre, nachdem Kant dagewesen, nichts Neues damit gefagt. Ueberdies aber wäre dadurch bas Wefen ber Dinge und ber erscheinenden Welt offenbar nicht erschöpft; sondern man stände daniit noch immer erft auf der idealen Seite. Die reale Seite muß etwas von der Welt als Borstellung toto genere Verschiedenes sehn, nämlich Das, was die Dinge an sich felbst find: und diese gangliche Diversität des Idealen und Realen ift es, welche Rant am gründlichsten nachgewiesen hat.

Locke nämlich hatte den Sinnen die Erkenntniß der Dinge, wie sie an sich sind, abgesprochen; Kant aber sprach sie auch dem anschauenden Verstande ab, unter welchem Namen ich hier Das, was er die reine Sinnlichkeit nennt, und das die empirische Anschauung vermittelnde Gesetz der Kausalität, sofern es a priori gegeben ist, zusammensasse. Nicht nur haben Beide Recht, sondern auch ganz unmittelbar läßt sich einsehen, daß ein Widerspruch in der Behauptung liegt, ein Ding werde erkannt nach dem, was es an und für sich, d. h. außer der Erkenntniß, sei. Denn jedes Erkennen ist, wie gesagt, wesentlich ein Borstellen: aber mein Vorstellen, eben weil es meines ist, kann nie-

mals identisch senn mit dem Wesen an sich des Dinges außer mir. Das Uns und Fürsichsehn jedes Dinges muß nothwendig ein subjektives fenn: in der Borftellung eines Andern hingegen steht es eben so nothwendig als ein objektives ba; ein Unterschied, ber nie gang ausgeglichen werden fann. Denn burch benfelben ift die gange Art seines Dasenns von Grund ans verandert: als objektives fest es ein fremdes Subjekt, als beffen Borftellung es exiftirt, vorans, und ift zudem, wie Rant nach= gewiesen hat, in Formen eingegangen, die feinem eigenen Wefen fremd find, weil fie eben jenem fremben Subjett, beffen Ertennen erft durch dieselben möglich wird, angehören. Wenn ich, in diese Betrachtung vertieft, etwan leblose Körper von leicht überschbarer Größe und regelmäßiger, faßlicher Form aufchaue und nun versuche, dies räumliche Dasenn, in seinen drei Dimenfionen, als das Sehn an fich, folglich als das den Dingen fubjektive Daseyn derselben aufzufaffen; so wird mir die Unmöglichkeit der Sache geradezu fühlbar, indem ich jene objektiven Formen nimmermehr als das den Dingen subjektive Genn denken kann, vielmehr mir unmittelbar bewußt werde, daß was ich da vorstelle ein in meinem Gehirn zu Stande gebrachtes und nur für mich als erkennendes Subjekt criftirendes Bild ift, welches nicht bas lette, mithin subjektive Genn an fich und für fich auch nur biefer leblosen Körper ausmachen fann. Undererseits aber darf ich nicht annehmen, daß auch nur diefe leblofen Rorper gang allein in meiner Borftellung existirten; fondern muß ihnen, ba fie unergrundliche Eigenschaften und vermöge diefer Wirtsamkeit haben, ein Senn an fich, irgend einer Urt, jugefteben. Aber eben Dieje Unergrundlichkeit ber Gigenschaften, wie fie zwar einerseits auf ein von unferm Erfennen unabhängig Borhandenes beutet, giebt andererseits den empirischen Beleg dazu, daß unfer Erkennen, weil es nur im Borftellen mittelft subjektiver Formen befteht, ftets bloge Erscheinungen, nicht bas Wefen an fich ber Dinge liefert. Sieraus nämlich ift es zu erklären, daß in Allem, was wir erkennen, uns ein gewisses Etwas, als ganz unergründlich verborgen bleibt, und wir gestehen muffen, daß wir felbst die gemeinsten und einfachsten Erscheinungen nicht von Grund aus verstehen können. Denn nicht etwan bloß die höchsten Produktionen ber Natur, die lebenden Bejen, ober die fomplicirten Phänomene ber unorganischen Welt bleiben uns unergründlich; sondern felbst jeder Bergfrustall, jeder Schwefelfice, ift vermöge feiner fryftallographischen, optischen, chemischen, eleftrischen Gigen= Schaften, für die eindringende Betrachtung und Untersuchung, ein Abgrund von Unbegreiflichkeiten und Geheimniffen. Dem tonnte nicht fo febn, wenn wir die Dinge erkennten, wie fie an fich selbst sind: benn ba mußten wenigstens bie einfacheren Erscheinungen, zu beren Gigenschaften nicht Unkenntnig uns ben Beg versperrt, von Grund aus uns verständlich senn und ihr ganges Sehn und Wefen in die Erfenntniß übergeben fonnen. Es liegt alfo nicht am Mangelhaften unferer Bekanntschaft mit ben Dingen, fondern am Wefen des Erkennens felbft. Denn wenn schon uniere Anichannna, mithin die ganze empirische Auffassung der sich uns darftellenden Dinge, wefentlich und hauptfächlich durch unfer Erfenntnikvermögen bestimmt und durch deffen Formen und Funktionen bedingt ift; fo kann es nicht anders ausfallen, als daß die Dinge auf eine von ihrem felbst-eigenen Befen gang verschiedene Weise sich barftellen und baher wie in einer Maste erscheinen, welche das darunter Berfteckte immer nur voraussetzen. aber nie erkennen läßt; weshalb es dann als unergründliches Geheimniß durchblinkt, und nie die Natur irgend eines Dinges gang und ohne Rückhalt in die Erkenntnig übergeben fann, noch viel weniger aber irgend ein Reales sich a priori konstruiren läßt, wie ein Mathematisches. Also ist die empirische Unerforschlichkeit aller Naturwesen ein Beleg a posteriori der Idealität und bloken Erscheinungswirklichkeit ihres empirischen Daseyns.

Diesem allen zusolge wird man auf dem Wege der objetstiven Erkenntniß, mithin von der Borstellung ausgehend, nie über die Vorstellung, d. i. die Erscheinung, hinausgelangen, wird also bei der Außenseite der Dinge stehen bleiben, nie aber in ihr Inneres dringen und erforschen können, was sie au sich selbst, d. h. für sich selbst, sehn mögen. So weit stimme ich mit Kant überein. Nun aber habe ich, als Gegengewicht dieser Wahrheit, zene andere hervorgehoben, daß wir nicht bloß das erkennende Subjekt sind, sondern andererseits auch selbst zu den zu erkennenden Wesen gehören, selbst das Ding an sich sind; daß mithin zu jenem selbst eigenen und inneren Wesen der Dinge, bis zu welchem wir von Außen nicht bringen köns

nen, uns ein Weg von Innen offen steht, gleichsam ein unterirdischer Gang, eine geheime Berbindung, die uns, wie durch Berrath, mit Einem Male in die Festung versetzt, welche durch Angriff von außen zu nehmen unmöglich war. — Das Ding an sich kann, eben als solches, nur ganz unmittelbar ins Bewußtsehn kommen, nämlich dadurch, daß es selbst sich seiner bewußt wird: es objektiv erkennen wollen, heißt etwas Widersprechendes verlangen. Alles Objektive ist Vorstellung, mithin Erscheinung, ja bloßes Gehirnphänomen.

Rants Sauptresultat läßt fich im Befentlichen fo refumiren: "Alle Begriffe, benen nicht eine Anschauung in Raum und Zeit (finnliche Anschauung) zum Grunde liegt, d. h. also die nicht aus einer folden Unschauung geschöpft worden, find schlechter= dinge leer, b. h. geben feine Erfenntnig. Da nun aber die Un= schauung nur Ericheinungen, nicht Dinge an fich, liefern tann; jo haben wir auch von Dingen an fich gar feine Erfennt= nig." - Ich gebe dies von Allem zu, nur nicht von der Er= fenntniß, die Jeder von feinem eigenen Wollen hat: diefe ift weder eine Anschauung (benn alle Anschauung ift räumlich) noch ift sie leer; vielmehr ist sie realer, als irgend eine andere. Auch ift sie nicht a priori, wie die bloß formale, sondern gang und gar a posteriori; daher eben wir sie auch nicht, im einzelnen Fall, anticipiren fonnen, fondern hiebei oft des Irrthums über uns felbst überführt werden. - In der That ift unser Wollen die einzige Gelegenheit, die wir haben, irgend einen fich außerlich barftellenden Borgang zugleich aus seinem Innern zu verstehen, mithin bas einzige uns unmittelbar Befannte und nicht, wie alles Uebrige, bloß in der Borftellung Gegebene. Hier alfo licat bas Datum, welches allein tauglich ift, ber Schluffel gu allem Andern zu merden, oder, wie ich gesagt habe, die einzige, enge Pforte zur Wahrheit. Demzufolge muffen wir die Ratur verstehen lernen aus uns selbst, nicht umgefehrt uns selbst aus ber Natur. Das uns unmittelbar Befannte muß uns die Auslegung gu bem nur mittelbar Befannten geben; nicht umgefehrt. Berfteht man etwan das Fortrollen einer Augel auf erhaltenen Stoß grundlicher, ale feine eigene Bewegung auf ein mahrgenommenes Motiv? Mandjer mag es mahnen: aber ich fage: es ift um= gefehrt. Bir werden jedoch ju ber Ginficht gelangen, daß in den

beiden so eben erwähnten Vorgängen das Wesentliche identisch ift, wiewohl so identisch, wie der tiefste noch hörbare Ton der Harsmonie mit dem zehn Oftaven höher liegenden gleichnamigen der selbe ist.

Ingwischen ift wohl zu beachten, und ich habe es immer feft= gehalten, daß auch die innere Bahrnehmung, welche wir von unferm eigenen Billen haben, noch feineswege eine erschöpfende und adaquate Erfenntniß des Dinges an fich liefert. Dies wurde ber Kall febn, wenn fie eine gang unmittelbare ware: weil fie min aber dadurch vermittelt ift, daß der Wille, mit und mittelft ber Rorporisation, sich auch einen Intellekt (gum Behuf feiner Beziehungen zur Außenwelt) ichafft und durch diesen nunmehr im Selbitbewußtfenn (bem nothwendigen Widerspiel der Außenwelt) fich ale Willen erkennt; fo ift biefe Erkenntnig bes Dinges an fich nicht vollkommen abagnat. Zunächst ift fie an die Form der Vorftellung gebunden, ift Wahrnehmung und zerfällt, als folche, in Subjett und Objett. Denn auch im Gelbstbewußtsehn ift bas 3ch nicht schlechthin einfach, sondern besteht aus einem Erfennenben, Intelleft, und einem Erfannten, Wille: jener wird nicht erfannt, und biefer ift nicht erfennend, wenn gleich Beide in bas Bewuftfehn Eines Ich zusammenfliefen. Aber eben beshalb ift dieses Ich sich nicht durch und durch intim, gleichsam durchleuchtet, sondern ist opat und bleibt daber fich felber ein Räthfel. Also auch in der innern Erkenntniß findet noch ein Unterschied Statt zwischen dem Gehn an sich ihres Obiefts und ber Bahrnehmung beffelben im erkennenden Subjekt. Jedoch ift die innere Erfenntnig von zwei Formen frei, welche ber außern anhangen, nämlich von der des Raums und von der alle Sinnesanschauung vermitteluden Form ber Raufalität. Singegen bleibt noch bie Form der Zeit, wie auch die des Erkanntwerdens und Erkennens überhaupt. Demnach hat in diefer innern Erkenntnig bas Ding an sich seine Schleier zwar großen Theils abgeworfen, tritt aber boch noch nicht gang nacht auf. In Folge ber ihm noch anhangenden Form der Zeit erfennt Jeder feinen Willen nur in beffen fucceffiven einzelnen Aften, nicht aber im Gangen, an und für fich: daher eben Keiner seinen Charafter a priori fennt, sondern ihn erft erfahrungemäßig und ftete unvollkommen tennen lernt. Aber bennoch ift die Bahrnehmung, in der wir die Regungen

und Afte des eigenen Willens erkennen, bei Weitem unmittelbarer, als jede andere: sie ist der Punkt, wo das Ding an sich am numittelbarsten in die Erscheinung tritt, und in größter Nähe vom erkennenden Subjekt beleuchtet wird; daher eben der also intim erkannte Vorgang der Ausleger jedes anderen zu werden einzig und allein geeignet ift.

Denn bei jedem Servortreten eines Willensaftes aus ber bunkeln Tiefe unfere Innern in bas erkennende Bewunttenn geschieht ein unmittelbarer Uebergang bes außer ber Zeit liegenden Dinges an sich in die Erscheinung. Demnach ist zwar ber Willensakt nur bie nächfte und beutlichfte Ericheinung bes Dinges an fich; doch folgt hieraus, daß wenn alle übrigen Erscheinungen eben jo unmittelbar und innerlich von une erkannt werden fonnten, wir fie für eben bas ansprechen müßten, mas ber Wille in uns ift. In diefem Sinne alfo lehre ich, bag bas innere Wefen eines jeden Dinges Wille ift, und nenne den Willen bas Ding an sich. Siedurch wird Kants Lehre von der Unerkennbarkeit des Dinges an fich dahin modifizirt, daß daffelbe nur nicht ichlechthin und von Grund aus erkennbar fei, daß jedoch die bei Beitem unmittelbarfte feiner Erscheinungen, welche burch biefe Unmittelbarkeit sich von allen übrigen toto genere unterscheidet, ce für une vertritt, und wir sonach die gange Welt ber Erscheimmgen guruckzuführen haben auf biejenige, in welcher bas Ding an fich in der allerleichteften Berhüllung fich darftellt und nur noch insofern Erscheinung bleibt, als mein Intellett, ber allein bas ber Erkenntnig Rähige ift, von mir als dem Wollenden noch immer unterschieden bleibt und auch die Erfenntnifform ber Beit. felbst bei ber innern Perception, nicht ablegt.

Demzusolge läßt, auch nach diesem letzten und äußersten Schritt, sich noch die Frage auswersen, was denn jener Wille, der sich in der Welt und als die Welt darstellt, zuletzt schlechthin an sich selbst sei? d. h. was er sei, ganz abgesehen davon, daß er sich als Wille darstellt, oder überhaupt erscheint, d. h. überhaupt erkannt wird. — Diese Frage ist nie zu beantworten: weil, wie gesagt, das Erkanntwerden selbst schon dem Ansichsehn widerspricht und jedes Ersante schon als solches nur Erscheinung ist. Aber die Möglichseit dieser Frage zeigt an, daß das Ding an sich, welches wir am unmittelbarsten im Willen erkennen,

ganz außerhalb aller möglichen Erscheinung, Bestimmungen, Gigenschaften, Dasehnsweisen haben mag, welche für uns schlechthin unerkennbar und unfaßlich sind, und welche eben bann als das Wesen des Dinges an sich übrig bleiben, wann sich dieses, wie im vierten Buche dargelegt wird, als Wille frei aufgehoben hat, daher ganz aus der Erscheinung herausgetreten und für unsere Erkenntniß, d. h. hinsichtlich der Welt der Erscheinungen, ins leere Nichts übergegangen ist. Wäre der Wille das Ding an sich schlechtsin und absolut; so wäre auch dieses Nichts ein absolutes; statt daß es sich eben dort uns ausdrücklich nur als ein relatives ergiebt.

Indem ich nun daran gehe, die, fowohl in unserm zweiten Buche, als auch in ber Schrift "Ueber ben Willen in ber Natur" gelieferte Begrundung ber Lehre, daß in fammtlichen Erscheinungen biefer Belt fich, auf verschiedenen Stufen, eben Das objektipirt, was in ber unmittelbarften Erkenntnif fich als Wille kund giebt, noch burch einige bahin gehörige Betrachtungen zu ergangen, will ich damit anfangen, eine Reihe psychologischer Thatfachen vorzuführen, welche darthun, daß zunächst in unserm eige= nen Bewuftfenn der Wille ftets als das Brimare und Fundamentale auftritt und durchaus den Vorrang behauptet por dem Intellekt, welcher fich dagegen durchweg als das Sekundare. Untergeordnete und Bedingte erweift. Diefe Radmeifung ift um fo nöthiger, ale alle mir vorhergegangenen Philosophen, vom erften bis jum letten, das eigentliche Wefen, ober den Kern bes Menschen in das erkennende Bewußtsehn feten, und bennach das 3ch, oder bei Bielen deffen transscendente Sppoftafe, genannt Seele, ale junachft und wefentlich erkennend, ja benfend, und erft in Folge hievon, fekundarer und abgeleiteter Beife. als wollend aufgefaßt und bargeftellt haben. Diefer uralte und ausnahmslofe Grundirrthum, diefes enorme πρωτον ψευδος und fundamentale borepov noorepov ift, vor allen Dingen, zu beseitigen und bagegen die naturgemäße Beschaffenheit ber Sache jum völlig beutlichen Bewußtsehn zu bringen. Da aber Diefes, nach Sahrtausenden des Philosophirens, hier zum erften Male acichieht, wird einige Ausführlichkeit dabei an ihrer Stelle febn. Das auffallende Phanomen, daß in diefem grundwefentlichen Buntte alle Philosophen geirrt, ja, die Bahrheit auf den Ropf

geftellt haben, möchte, zumal bei denen der Chriftlichen Sahr= hunderte, zum Theil daraus zu erklären febn, daß fie fammtlich die Absicht hatten, den Menschen als vom Thiere möglichst weit verschieden darzustellen, dabei jedoch dunkel fühlten, daß die Berschiedenheit Beider im Intellekt liegt, nicht im Willen; worans ihnen unbewußt die Reigung hervorging, den Intelleft zum Befentlichen und zur Sauptsache zu machen, ja, das Wollen als eine bloke Funktion des Intellekte barquitellen. - Daher ift auch der Begriff einer Seele nicht nur, wie durch die Rritit der reinen Bernunft feststeht, als transscendente Spoftase, unftatthaft; fonbern er wird zur Quelle unheilbarer Brithumer, dadurch, daß er. in sciner "cinfachen Substang", eine untheilbare Ginheit ber Erfenntniß und des Willens vorweg feststellt, deren Trennung gerade ber Weg zur Wahrheit ift. Bener Begriff barf baher in ber Philosophie nicht mehr vorkommen, sondern ift den Deutschen Medicinern und Physiologen zu überlaffen, welche, nachdem fie Stalpel und Spatel weggelegt haben, mit ihren bei der Ronfirmation überkommenen Begriffen zu philosophiren unternehmen. Sie mögen allenfalls ihr Blück damit in England versuchen. Die frangösischen Physiologen und Zootomen haben sich (bis vor Rurgem) von jenem Vorwurf durchaus frei gehalten.

Die nächste, allen jenen Philosophen sehr unbequeme Folge ihres gemeinschaftlichen Grundirrthums ift diefe: ba im Tobe bas erfennende Bewußtsehn augenfällig untergeht; fo muffen fie ent= weder den Tod als Bernichtung des Menschen gelten laffen, mogegen unfer Inneres fich auflehnt; oder fie muffen zu der Annahme einer Fortdauer des erkennenden Bewußtsehns greifen, zu welcher ein ftarter Glaube gehort, da Bedem feine eigene Erfahrung bie durchgängige und gangliche Abhängigfeit des erkennenden Bewußtfenns vom Gehirn fattsam bewiesen hat, und man eben fo leicht eine Berdauung ohne Magen glauben fann, wie ein erfennendes Bewußtsehn ohne Gehirn. Mus diesem Dilemma führt allein meine Philosophie, als welche zuerst das eigentliche Wesen des Menichen nicht in das Bewußtsehn, fondern in den Willen fett, ber nicht wesentlich mit Bewußtsehn verbunden ift, sondern fich gum Bewuftfehn, b. h. gur Erfenntnig, verhalt wie Substang gu Accideng, wie ein Beleuchtetes jum Licht, wie die Saite jum Refonangboden, und der von Innen in das Bewußtsehn fällt, wie die Körperwelt von Außen. Nannehr können wir die Unzerstörbarkeit dieses unsers eigentlichen Kernes und wahren Wesens fassen, trot dem offenbaren Untergehen des Bewußtschns im Tode und dem entsprechenden Nichtvorhandensehn desselben vor der Geburt. Denn der Intellekt ist so vergänglich, wie das Gehirn, dessen Produkt, oder vielmehr Aktion er ist. Das Gehirn aber ist, wie der gesammte Organismus, Produkt, oder Erscheinung, kurz Sestundäres, des Willens, welcher assein das Unvergängliche ist.

### Rapitel 19\*).

Bom Primat des Willens im Selbstbewußtsehn.

Der Wille, als das Ding an fich, macht das innere, mahre und ungerstörbare Wesen des Menschen aus: an sich selbst ift er jedoch bewußtlos. Denn das Bewußtsehn ift bedingt durch den Intellekt, und diefer ift ein bloges Accidenz unfere Wefens: denn er ift eine Funktion des Gehirus, welches, nebst den ihm anhängenden Nerven und Rückenmark, eine bloße Frucht, ein Broduft, ja, in sofern ein Parafit des übrigen Organismus ift, als es nicht direkt eingreift in deffen inneres Getriebe, fondern bem Zweck der Celbsterhaltung bloß dadurch bient, daß es die Berhältniffe beffelben zur Außenwelt regulirt. Der Organismus felbst hingegen ist die Sichtbarkeit, Objektität, des individuellen Willens. das Vild desselben, wie es sich darftellt in eben jenem Gehirn (welches wir im ersten Buch, als die Bedingung der objektiven Welt überhaupt, kennen gelernt haben), daher eben auch vermit= telt durch deffen Erfenntnifformen, Raum, Zeit und Raufalität, folglich fich darstellend als ein Ausgedehntes, successiv Agirendes und Materielles, d. h. Wirkendes. Sowohl direkt empfunden als mittelft der Ginne angeschaut werden die Glieder nur im Gehirn. - Diesem zufolge kann man fagen: der Intellekt ift bas fetun= bare Phanomen, der Organismus das primare, nämlich die unmittelbare Erscheinung des Willens; - der Wille ift metaphyfifch. der Intelleft physisch; - ber Intelleft ift, wie seine Objette.

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu S. 19 bes erften Banbes.

bloße Erscheinung; Ding an sich ist allein der Wille: — sodann in einem mehr und mehr bildlichen Sinne, mithin gleichniße weise: der Wille ist die Substanz des Menschen, der Intellekt das Accidenz: — der Wille ist die Materie, der Intellekt die Form: — der Wille ist die Wärme, der Intellekt das Licht.

Diese Thesis wollen wir nun zunächst durch folgende, dem innern Leben des Menschen angehörende Thatsachen dokumentiren und zugleich erläutern; bei welcher Gelegenheit für die Kenntnist des innern Menschen vielleicht mehr abfallen wird, als in vielen shstematischen Psychologien zu finden ist.

1) Nicht nur das Bewußtsehn von anderen Dingen, b. i. die Wahrnehmung der Augenwelt, fondern auch das Selbst = bewußtsenn enthält, wie ichon oben erwähnt, ein Erfennendes und ein Erfanntes: fonft mare es fein Bewußtfenn. Denn Bewußtsenn besteht im Ertennen: aber dagu gehört ein Erfennendes und ein Erfanntes; daher auch das Selbstbewußtsehn nicht Statt haben könnte, wenn nicht auch in ihm bem Erkennen= den gegenüber ein davon Verschiedenes Erkanntes mare. Wie nämlich fein Objett ohne Subjett fenn fann, fo auch fein Subjekt ohne Objekt, d. h. fein Erkennendes ohne ein von ihm Berichiedenes, welches erkannt wird. Daber ift ein Bewuftschn, welches durch und durch reine Intelligenz wäre, unmöglich. Die Intelligeng gleicht ber Sonne, welche ben Raum nicht erleuchtet. wenn nicht ein Gegenstand da ift, von dem ihre Strahlen gurud= geworfen werden. Das Erkennende felbft fann, eben als foldes, nicht erfannt werden: fonft ware es das Erfannte eines andern Erfennenden. 218 das Erfannte im Gelbstbewußtsenn finden wir nun aber ausschließlich ben Willen. Denn nicht nur das Wollen und Beschließen im engsten Ginne, sondern auch alles Streben, Bunichen, Flieben, Soffen, Fürchten, Lieben, Saffen, furz Alles, was das eigene Wohl und Webe, Luft und Unluft, unmittelbar ausmacht, ift offenbar nur Affection des Willens, ift Regung, Modifikation bes Wollens und Nichtwollens, ift eben Das, was, wenn es nach außen wirft, fich als eigentlicher Willensaft barftellt \*). Nun aber ift in aller Erfenntnig bas

<sup>\*)</sup> Merkwürdig ist es, daß icon Augustinus biefes erkannt bat. Nämlich im vierzehnten Buche De civ. Dei, c. 6, rebet er von den affectio-

Erfannte das Erfte und Wesentliche, nicht bas Erfennende; fofern Benes der πρωτοτυπος, dieses der εκτυπος ift. Daher muß auch im Scibftbewußtschn das Erfannte, mithin ber Wille, das Erfte und Urfprüngliche febn; das Erkennende hingegen nur das Sekun= bare, das Hinzugekommene, der Spiegel. Sie verhalten fich ungefähr wie der felbstleuchtende Körper zum reflektirenden; oder auch wie die vibrirende Saite jum Resonangboden, wo dann ber also entstehende Ton das Bewußtsehn wäre. -- Als ein solches Sinnbild des Bewuftfenns können wir auch die Pflanze betrach= ten. Diese hat bekanntlich zwei Bole, Burgel und Krone: jene ins Finftere, Feuchte, Kalte, diefe ins Belle, Trodene, Warme strebend, sodann, ale den Indifferengpunkt beider Pole, da wo fie auseinandertreten, hart am Boden, den Burgelftod (rhizoma, le collet). Die Burgel ift das Wesentliche, Ursprüngliche, Berennirende, beffen Absterben das der Krone nach fich zieht, ift also das Primare; die Rrone hingegen ift das Oftenfible, aber Entsproffene und, ohne daß die Burgel ftirbt, Bergehende, alfo das Sefundare. Die Wurzel stellt den Willen, die Krone den Intellett vor, und der Indifferenzpunkt Beider, der Burgelftoch, ware das 3ch, welches, als gemeinschaftlicher Endpunkt, Beiben angehört. Dieses Ich ist das pro tempore identische Subjekt des Erfennens und Wollens, deffen Identität ich schon in meiner allerersten Abhandlung (Ueber den Satz vom Grunde) und in meinem erften philosophischen Erstaunen, bas Wunder xar εξοχην genannt habe. Es ift der zeitliche Anfangs- und Anfuüpfungspunkt ber gesammten Erscheinung, d. h. ber Objektivation des Willens: es bedingt zwar die Erscheinung, aber ift auch burch fie bedingt. — Das hier aufgestellte Gleichniß läßt sich fogar bis auf die individuelle Beschaffenheit der Menschen durch= führen. Wie nämlich eine große Krone nur einer großen Burgel ju entspriegen pflegt; fo finden die größten intellektuellen Fabig=

uibus animi, welche er, im vorhergehenden Buche, unter vier Rategorien, cupiditas, timor, laetitia, tristitia, gebracht hat, und jagt: voluntas est quippe in omnibus, imo omnes nihil aliud, quam voluntates sunt: nam quid est cupiditas et laetitia, nisi voluntas in eorum consensionem, quae volumus? et quid est metus atque tristitia, nisi voluntas in dissensionem ab his, quae nolumus? cet.

feiten fich nur bei heftigem, leibenschaftlichem Billen. Gin Benie von phlegmatischem Charafter und schwachen Leidenschaften würde ben Sajipflangen, die bei ausehnlicher, aus biden Blättern bestehender Krone, fehr fleine Wurzeln haben, gleichen; wird jedoch nicht gefunden werden. Daß Seftigkeit des Willens und Leiden= schaftlichkeit des Charafters eine Bedingung der erhöhten Intelli= geng ift, stellt fich physiologisch badurch bar, bag bie Thätigkeit des Gehirns bedingt ift durch die Bewegung, welche die großen, nach der basis cerebri saufenden Arterien ihm mit jedem Buleichlage mittheilen; daher ein energischer Bergichlag, ja jogar, nach Bichat, ein furger Hale, ein Erforderniß großer Gehirnthätigfeit ift. Wohl aber findet fich bas Gegentheil bes Obigen: heftige Begierden, leidenschaftlicher, ungestümer Charafter, bei schwachem Intellett, d. h. bei fleinem und übel konformirtem Behirn, in dider Schaale; eine fo häufige, ale widrige Ericheinung: man fonnte fie allenfalls den Runfelrüben vergleichen.

2) Um nun aber das Bewußtsenn nicht bloß bildlich zu besichreiben, sondern gründlich zu erkennen, haben wir zuvörderst aufzusuchen, was in jedem Bewußtsenn sich auf gleiche Weise vorsindet und daher, als das Gemeinsame und Konstante, auch das Wesentliche senn wird. Sodann werden wir betrachten, was ein Bewußtsenn von dem andern unterscheidet, welches demnach das Hinzugesommene und Sekundäre sehn wird.

Das Bewußtseyn ist uns schlechterbings nur als Eigenschaft animalischer Wesen bekannt: folglich dürsen, ja können wir es nicht anders, denn als animalisches Bewußtsehn denken; so daß dieser Ausdruck schon tautologisch ist. — Was nun also in jedem thierischen Bewußtsehn, auch dem unvollkommensten und schwächsten, sich stets vorsindet, ja ihm zum Grunde liegt, ist das unmittelbare Innewerden eines Verlangens und der wechselnden Bestiedigung und Nichtbestiedigung desselben, in sehr verschiedenen Graden. Dies wissen wir gewissermaaßen a priori. Denn so wundersam verschieden auch die zahllosen Arten der Thiere sehn mögen, so fremd uns auch eine neue, noch nie gessehene Gestalt derselben entgegentritt; so nehmen wir doch vorweg das Innerste ihres Wesens, mit Sicherheit, als wohlbekannt, ja uns völlig vertraut an. Wir wissen nämlich, daß das Thier will, sogar auch was es will, nämlich Dasen, Wohlsehn, Leben

und Fortpflangung: und indem wir hierin Identität mit uns völlig ficher voraussetzen, nehmen wir feinen Auftand, alle Billensaffektionen, die wir an uns felbst kennen, auch ihm unverändert beizulegen, und fprechen, ohne Baudern, von feiner Begierde, Abichen, Furcht, Born, Sag, Liebe, Freude, Trauer, Sehnsucht u. f. f. Sobald hingegen Phanomene der blogen Erfenntniß zur Sprache fommen, gerathen wir in Ungewißheit. Daß das Thier begreife, bente, urtheile, wiffe, wagen wir nicht zu fagen: nur Vorftellungen überhaupt legen wir ihm ficher bei; weil ohne foldte fein Wille nicht in jene obigen Bewegungen gerathen fonnte. Aber hinsichtlich der bestimmten Erkenntnisweise ber Thiere und ber genanen Gränzen berfelben in einer gegebenen Species, haben wir nur unbestimmte Begriffe und machen Ronjefturen; baher auch unsere Verständigung mit ihnen oft schwierig ift und nur in Folge von Erfahrung und Uebung künftlich zu Stande fommt. Bier alfo liegen Unterschiede des Bewuftschns. Singegen ein Verlangen, Begehren, Wollen, oder Verabichenen, Fliehen, Nichtwollen, ist jedem Bewußtsehn eigen: der Menfch hat es mit bem Polypen gemein. Diefes ift bemnach bas Wefentliche und die Basis jedes Bewußtsehns. Die Verschieden= heit der Acuferungen deffelben, in den verschiedenen Geschlechtern thierischer Wesen, beruht auf ber verschiedenen Ausdehnung ihrer Erkenntniffphären, als worin die Motive jener Menkerungen liegen. Alle Handlungen und Gebehrden der Thiere, welche Bewegungen des Willens ausdrücken, verftehen wir unmittelbar aus unserm eigenen Wesen; daber wir, so weit, auf mannigfaltige Weise mit ihnen sympathisiren. Hingegen die Kluft zwischen uns und ihnen entsteht einzig und allein durch die Berichiedenheit des Intellefts. Gine vielleicht nicht viel geringere, als zwischen einem fehr klugen Thiere und einem fehr beschränkten Menfchen ift, liegt zwischen einem Dummfopf und einem Genie; daher auch hier die andererseits aus ber Gleichheit ber Reigungen und Affette entspringende und Beide wieder affimilirende Achnlichkeit zwischen ihnen bisweisen überraschend hervortritt und Erftaunen erregt. - Diefe Betrachtung macht beutlich, bag ber Wille in allen thierischen Wesen das Primare und Substantiale ift, der Intellett hingegen ein Sefundares, Singugetommenes, ja, ein bloges Werfzeug zum Dienste bes Ersteren, welches, nach ben Erforderniffen dieses Dienstes, mehr oder weniger vollkommen und tomplicirt ift. Wie, ben Zweden des Willens einer Thiergattung gemäß, fie mit Buf, Klaue, Band, Flügeln, Geweih oder Gebiß versehen auftritt, so auch mit einem mehr ober weniger entwickelten Gehirn, deffen Funktion die gu ihrem Beftand erforderliche Intelligenz ift. Je komplicirter nämlich, in der aufsteigenden Reihe der Thiere, die Organisation wird, besto vielfacher werden auch ihre Bedürfniffe, und besto manniafaltiger und specieller bestimmt die Objekte, welche gur Befriedigung berfelben taugen, besto verschlungener und entfernter mithin die Wege, zu biefen zu gelangen, welche jett alle erkannt und gefunden werden muffen: in demfelben Maage muffen baber auch die Vorstellungen des Thieres vielseitiger, genauer, bestimmter und zusammenhängender, wie auch seine Aufmerksamkeit gespannter, auhaltender und erregbarer werden, folglich fein Intelleft entwickelter und vollkommener fenn. Demgemäß feben wir das Organ der Intelligenz, alfo das Cerebralinftem, fammt den Sinneswertzeugen, mit ber Steigerung ber Bedürfniffe und ber Romplifation bes Organismus gleichen Schritt halten, und bie Bunahme des vorstellenden Theiles des Bewuftsehns (im Gegensatz des wollenden) sich förperlich darstellen im immer größer werdenden Verhältniß des Gehirns überhaupt zum übrigen Nerveninftem, und fodann bes großen Behirns zum fleinen; ba (nach Flourens) Ersteres die Werkstätte der Borftellungen, Letzteres der Lenker und Ordner der Bewegungen ift. Der lette Schritt, ben die Natur in biefer Binficht gethan hat, ift nun aber unverhältnigmäßig groß. Denn im Menschen erreicht nicht nur die bis hieher allein vorhandene anschauende Borftellungs= fraft den höchsten Grad der Bollfommenheit; fondern die ab= ftrafte Borftellung, das Denfen, d. i. die Bernunft, und mit ihr die Besonnenheit, fommt hingu. Durch diese bedeutende Steigerung des Intelletts, alfo des fefundaren Theiles des Bewußtsehns, erhalt berfelbe über ben primaren jest in fofern ein llebergewicht, als er fortan ber vorwaltend thätige wird. Wäh= rend nämlich beim Thiere bas unmittelbare Innewerben feines befriedigten oder unbefriedigten Begehrens bei Weitem das Sanptfüchliche feines Bewußtsehns ansmacht, und zwar um fo mehr, je tiefer bas Thier steht, so dag die unterften Thiere nur durch

bie Zugabe einer bumpfen Vorstellung fich von den Pflanzen unterscheiden; fo tritt beim Menschen bas Wegentheil ein. Co heftig, felbst heftiger ale bie irgend eines Thieres, feine Begehrungen, ale welche zu Leibenschaften anwachsen, auch find; fo bleibt bennoch fein Bewuftfenn fortwährend und vorwaltend mit Borftellungen und Webaufen beschäftigt und erfüllt. Dhue Zweifel hat hauptjächlich diefes den Anlag gegeben ju jenem Grund= irrthum aller Philosophen, vermöge beffen fie als bas Wefentliche und Primare der fogenannten Seele, b. h. bes innern ober gei= ftigen Lebens des Menschen, das Denken setzen, es allemal voranstellend, das Bollen aber, als ein bloges Ergebniß deffelben, erft fekundar hingukommen und nachfolgen laffen. Wenn aber bas Wollen bloß aus bem Erfennen hervorgienge; wie könnten benn die Thiere, fogar die unteren, bei fo äußerst geringer Erkenntniß, einen oft so unbezwinglichen heftigen Willen zeigen? Weil bemnach jener Grundirrthum der Philosophen gleichsam das Accidenz jur Substang macht, führt er fie auf Abwege, aus benen nachher fein Berauslenken mehr ift. - Jenes beim Menfchen nun alfo cintretende relative Ucberwiegen bes erkennenden Bewuftschus über das begehrende, mithin des fekundaren Theiles über ben primaren, kann in einzelnen, abnorm begünftigten Individuen fo weit gehen, daß in den Zeitpunften ber höchsten Steigerung ber fekundare ober erkennende Theil des Bewußtsehns fich vom wollenden gang ablöft und für fich felbft in freie, b. h. vom Willen nicht angeregte, also ihm nicht mehr bienende Thätigkeit geräth. wodurch er rein objektiv und jum klaren Spiegel ber Welt wird. woraus dann die Ronceptionen des Genies hervorgehen, welche ber Gegenftand unferes britten Buches find.

3) Wenn wir die Stufenreihe der Thiere abwärts durchlausen, sehen wir den Intellekt immer schwächer und unvollkommener werden: aber keineswegs bemerken wir eine entsprechende Degrabation des Willens. Vielmehr behält dieser überall sein idenstisches Wesen und zeigt sich als große Anhänglichkeit am Leben, Sorge für Individuum und Gattung, Egoismus und Nücksichtsslosigeit gegen alle Andern, nebst den hieraus entspringenden Affekten. Selbst im kleinsten Insekt ift der Wille vollkommen und ganz vorhanden: es will was es will, so entschieden und vollkommen wie der Mensch. Der Unterschiet liegt bloß in dem

was es will, d. h. in ben Motiven, welche aber Gache bes Intellette find. Diefer freilich, ale Gefundares und an forperliche Organe Gebundenes, hat ungählige Grade der Bollfommenheit und ift überhaupt wefentlich beschränft und unvollfommen. Dingegen ber Wille, als Ursprüngliches und Ding an fich, kann nie unvollkommen febn; fondern jeder Billensatt ift gang mas er fenn fann. Bermoge ber Ginfachheit, Die dem Willen als bem Ding an fich, bem Metaphhfischen in ber Erscheinung, gutommt, läßt fein Befen teine Grade gu, fondern ift ftets gang es felbit: blog feine Erregung hat Grade, von ber fcmachften Reigung bis jur Beidenichaft, und eben auch feine Erregbarkeit, alfo feine Beftigkeit, vom phlegmatischen bis zum cholerischen Temperament. Der Intellett hingegen hat nicht blog Grade ber Erregung, von der Schläfrigkeit bis gur lanne und Begeifterung, fondern auch Grade feines Wefens felbit, ber Bollfommenheit beffelben, welche demnach stufenweise steigt, vom niedrigsten, nur dumpf mahrnehmenden Thiere bis jum Menschen, und da wieder vom Dummfopf bis zum Genie. Der Wille allein ift überall gang er felbit. Denn feine Funktion ift von ber größten Ginfachheit: fie besteht im Wollen und Nichtwollen, welches mit ber größten Leichtigfeit, ohne Unftrengung von Statten geht und feiner Uebung bedarf; mahrend hingegen das Erkennen mannigfaltige Funktionen hat und nie gang ohne Unftrengung vor fich geht, als welcher es jum Firiren der Aufmertsamteit und jum Deutlichmachen bes Dbiefts, weiter aufwärts noch gar jum Derlen und Ueberlegen, bedarf; daher es auch großer Bervollkommnung durch Uebung und Bilbung fähig ift. Salt der Intellett dem Willen ein ein= faches Unschauliches vor; jo spricht diefer sofort fein Genehm oder Richtgenehm barüber aus: und eben fo, wenn der Intelleft mühfam gegrübelt und abgewogen hat, um aus zahlreichen Datis, mittelft schwieriger Rombinationen, endlich bas Refultat herausaubringen, welches dem Intereffe des Willens am meiften gemäß scheint; ba hat biefer unterbessen mußig geruht und tritt, nach erlangtem Resultat, herein, wie ber Gultan in ben Diwan, um wieder nur fein eintoniges Genehm ober Richtgenehm auszusprechen, welches zwar dem Grade nach verschieden ausfallen fann, dem Wefen nach ftets das felbe bleibt.

Diefe grundverschiedene Ratur des Willens und des Intel-

letts, die jenem wesentliche Ginfachheit und Urfprünglichkeit, im Gegensatz ber tomplicirten und setundaren Beichaffenheit biefes, wird und noch bentlicher, wenn wir ihr fonderbares Wechselsviel in unferm Innern beobachten und nun im Ginzelnen gufehen, wie die Bilder und Gedanken, welche im Intellekt aufsteigen, ben Willen in Bewegung feten, und wie gang gesondert und verschieden die Rollen Beider find. Dies konnen wir nun zwar ichon wahrnehmen bei wirklichen Begebenheiten, die den Billen lebhaft erregen, während fie junächft und an fich felbst bloß Gegenstände des Intelletts find. Allein theils ift es hiebei nicht jo angenfällig, daß auch diefe Birklichkeit als folche zunächft nur im Intelleft vorhanden ift; theils geht ber Wechfel dabei meiftens nicht fo rafch vor fich, wie es nöthig ift, wenn die Sache feicht übersehbar und badurch recht faglich werden foll. Beides ift hingegen ber Fall, wenn es bloße Gedanken und Phantafien find, die wir auf den Willen einwirken laffen. Wenn wir g. B., mit und felbst allein, unsere personlichen Angelegenheiten überdenken und nun etwan das Drohende einer wirklich vorhandenen Gefahr und die Möglichkeit eines unglücklichen Ausganges uns lebhaft vergegenwärtigen; fo preft alsbald Angft das Berg zufammen und das Blut ftockt in den Abern. Geht dann aber der Intelleft zur Möglichkeit des entgegengesetten Ausganges über und läßt die Phantasie das lang gehoffte, dadurch erreichte Glück ausmalen: so gerathen alsbald alle Pulse in freudige Bewegung und das Herz fühlt fich federleicht; bis der Intellekt aus feinem Traum erwacht. Darauf nun führe etwan irgend ein Anlag die Erinne= rung an eine längst ein Dal erlittene Beleidigung ober Beeinträchtigung herbei: fogleich durchströmt Born und Groll die eben noch ruhige Bruft. Dann aber fteige, zufällig angeregt, bas Bild einer längst verlorenen Geliebten auf, an welches fich ber gange Roman, mit feinen Zauberscenen, knüpft; da wird alsbald jener Born der tiefen Sehnsucht und Wehmuth Platz machen. Endlich falle uns noch irgend ein ehemaliger beschämender Vorfall cin: wir schrumpfen zusammen, möchten verfinken, die Schaam= röthe steigt auf, und wir suchen oft durch irgend eine laute Aeuße= rung uns gewaltsam davon abzulenken und zu zerftreuen, gleich= fam die bofen Geifter verschendend. — Man fieht, der Intellett fpielt auf und der Wille muß dazu tangen: ja, jener läßt ihn bie

Rolle eines Rindes fpielen, welches von feiner Barterin, burch Borichwäßen und Ergählen abwechselnd erfreulicher und trauriger Dinge, beliebig in die verschiedenften Stimmungen versett wird. Dies beruht darauf, daß ber Wille an fich erkenntnifflos, ber ihm zugesellte Verstand aber willenlos ift. Daher verhält fich jener wie ein Körper, welcher bewegt wird, dieser wie die ihn in Bewegung setenden Ursachen: benn er ift bas Medium ber Motive. Bei dem Allen jedoch wird ber Primat des Willens wieder deut= lich, wenn diefer bem Intellekt, deffen Spiel er, wie gezeigt, fobald er ihn walten läßt, wird, ein Mal feine Oberherrichaft in letter Inftang fühlbar macht, indem er ihm gewiffe Borftellungen verbietet, gewiffe Gedankenreihen gar nicht auffommen läßt, weil er weiß, d. h. von eben demfelben Intelleft erfährt, daß fie ihn in irgend eine der oben dargestellten Bewegungen verseten mur= ben: er zügelt jest den Intellekt und zwingt ihn fich auf andere Dinge ju richten. Go ichwer bies oft febn mag, muß es boch gelingen, sobald es dem Willen Ernft damit ift: benn das Wider= streben dabei geht nicht vom Intelleft aus, als welcher stets gleichgültig bleibt; fondern vom Willen felbit, der zu einer Borftellung, die er in einer Dinficht verabscheuet, in anderer Binficht eine Reigung hat. Gie ift ihm nämlich an fich intereffant, eben weil sie ihn bewegt; aber zugleich fagt ihm die abstrafte Ertenntnig, daß fie ihn zwecklos in quaalvolle, ober unwürdige Erichütterung verfeten wird: biefer lettern Erfenntnig gemäß entscheidet er sich jetzt und zwingt den Intellekt zum Behorfam. Man nennt dies "Gerr über sich senn": offenbar ift hier ber Herr der Wille, der Diener der Intellett; da jener in letter Inftang ftete das Regiment behält, mithin den eigentlichen Kern, bas Wefen an fich des Menschen, ausmacht. In dieser Sinficht würde der Titel Hysporixon dem Willen gebühren: jedoch scheint derfelbe wiederum dem Intellett zuzufommen, fofern diefer der Leiter und Führer ift, wie ber Lohnbediente, der vor dem Fremben bergeht. In Wahrheit aber ift bas treffendefte Gleichnif für bas Berhältniß Beider der ftarte Blinde, der den febenden Gelähmten auf ben Schultern trägt.

Das hier bargelegte Berhältniß des Willens zum Intelleft ift ferner auch darin zu erfennen, daß der Intelleft den Besichlüffen des Willens ursprünglich gang fremd ift. Er liefert

ihm die Motive: aber wie sie gewirft haben, erfährt er erft hinter= her, völlig a posteriori; wie wer ein chemisches Experiment macht, die Reagenzien heranbringt und dann den Erfolg abwartet. Ja, ber Intellett bleibt von den eigentlichen Entscheidungen und geheimen Beschlüffen bes eigenen Willens fo fehr ausgeschloffen, daß er fie bisweilen, wie die eines fremden, nur durch Belauschen und Ueberraschen erfahren kann, und ihn auf der That feiner Acuferungen ertappen muß, um nur hinter feine mahren Absidten zu kommen. 3. B. ich habe einen Plan entworfen, bem aber bei mir felbst noch ein Strupel entgegenfteht, und beffen Ausführbarkeit andererfeits, ihrer Möglichkeit nach, völlig ungewiß ift, indem fie von äußern, noch unentschiedenen Umftanden abhängt; daher es vor der Sand jedenfalls unnöthig mare, darüber einen Entschluß zu fassen; weshalb ich die Sache für jest auf sich beruhen lasse. Da weiß ich nun oft nicht, wie fest ich schon mit jenem Plan im Geheimen verbrüdert bin und wie fehr ich, trot bem Strupel, feine Ausführung muniche: b. h. mein Intellett weiß es nicht. Aber jett tomme nur eine ber Ausführbarteit gunftige Nachricht: fogleich steigt in meinem Innern eine jubelnde, unaufhaltsame Freudigkeit auf, die sich über mein ganges Wefen verbreitet und es in bauernden Befit nimmt, gu meinem eigenen Erstaunen. Denn jett erft erfährt mein Intellett, wie fest bereits mein Wille jenen Plan ergriffen hatte und wie gänzlich diefer ihm gemäß war, während der Intellekt ihn noch für ganz problematisch und jenem Strupel schwerlich ge= wachsen gehalten hatte. - Ober, in einem andern Fall, ich bin mit großem Eifer eine gegenseitige Berbindlichkeit eingegangen, die ich meinen Bunschen fehr angemessen glaubte. Wie nun. beim Fortgang ber Sache, die Nachtheile und Beschwerden fühlbar werben, werfe ich auf mich den Verdacht, daß ich was ich so eifrig betrieben wohl gar bereue: jedoch reinige ich mich bavon. indem ich mir die Berficherung gebe, daß ich, auch ungebunden, auf dem felben Wege fortfahren murde. Jest aber löft fich un= erwartet die Berbindlichkeit von der andern Seite auf, und mit Erstaunen nehme ich mahr, daß dies zu meiner großen Freude und Erleichterung geschieht. - Oft miffen wir nicht mas wir wünschen, oder mas wir fürchten. Wir konnen Jahre lang einen Bunfch begen, ohne ihn une einzugestehen, ober auch nur gum flaren Bewuftfebn tommen zu laffen; weil ber Intellekt nichts bavon erfahren foll; indem die gute Meinung, welche wir von uns felbst haben, dabei zu leiden hatte: wird er aber erfüllt, fo erfahren wir an unserer Freude, nicht ohne Beschämung, daß wir Dies gewünscht haben: 3. B. den Tod eines naben Un= verwandten, den wir beerben. Und was wir eigentlich fürchten, wiffen wir bisweilen nicht; weil uns der Muth fehlt, es uns jum flaren Bewußtsehn zu bringen. - Sogar find wir oft über bas eigentliche Motiv, aus bem wir etwas thun ober unterlaffen, gang im Brethum, - bis etwan endlich ein Zufall uns bas Geheimniß aufdedt und wir erfennen, bag mas wir fur bas Motiv gehalten, es nicht war, sondern ein anderes, welches wir uns nicht hatten eingestehen wollen, weil es der auten Mei= nung, die wir von uns felbst hegen, feineswegs entspricht. 3. B. wir unterlaffen etwas, aus rein moralischen Gründen, wie wir glauben; erfahren jedoch hinterher, daß bloß die Furcht uns abhielt, indem wir es thun, fobald alle Gefahr beseitigt ift. In einzelnen Fällen fann es hiemit fo weit geben, daß ein Menfch bas eigentliche Motiv feiner Sandlung nicht ein Mal muthmaaßt, ja, burch ein solches bewogen zu werden sich nicht für fähig hält: bennoch ift es das eigentliche Motiv feiner Sandlung. - Beiläufig haben wir an allem Diefen eine Beftätigung und Erläuterung der Regel des Larochefoucauld: l'amour-propre est plus habile que le plus habile homme du monde; ja, jogar einen Rommentar zum Delphischen yvade sautov und beffen Schwierigkeit. - Wenn nun hingegen, wie alle Philosophen mahnten, ber Intellekt unfer eigentliches Wefen ausmachte und die Willensbeschlüffe ein bloges Ergebnig ber Erfenntnig waren; fo mußte für unfern moralischen Werth gerade nur bas Motiv, aus welchem wir zu handeln mahnen, entscheibend febn; auf analoge Art, wie die Absicht, nicht ber Erfolg, hierin entscheibend ift. Gigentlich aber ware alsbann ber Unterschied zwischen gewähntem und wirklichem Motiv unmöglich. — Alle hier dargeftellten Fälle alfo, bagu jeder Aufmerksame Analoga an fich selbst beobachten tann, laffen uns feben, wie der Intellett dem Willen fo fremd ift, baf er von biefem bismeilen fogar muftifizirt wird: benn er liefert ihm zwar die Motive, aber in die geheime Werkstätte feiner Befchlüffe bringt er nicht. Er ift zwar ein Bertrauter bee Bilsens, jedoch ein Bertrauter, der nicht Alles erfährt. Eine Bestätigung hievon giebt auch noch die Thatsache, welche fast Jeder an sich zu beobachten ein Wal Gelegenheit haben wird, daß dissweilen der Intellest dem Willen nicht recht traut. Nämlich wenn wir irgend einen großen und kühnen Entschluß gefaßt haben, — der als solcher doch eigentlich nur ein vom Willen dem Intellest gegebenes Versprechen ist; — so bleibt oft in unserm Innern ein seiser, nicht eingestandener Zweisel, ob es auch ganz ernstlich damit gemeint sei, ob wir auch bei der Ausssührung nicht wanken oder zurückweichen, sondern Festigkeit und Veharrlichkeit genug haben werden, es zu vollbringen. Es bedarf daher der That, um uns selbst von der Ausrichtigkeit des Entschlusses zu überzeugen. —

Alle diese Thatsachen bezeugen die gänzliche Verschiedenheit des Willens vom Intellekt, ben Primat des Ersteren und die

untergeordnete Stellung bes Letteren.

4) Der Intelleft ermüdet; der Wille ist unermüdlich. -Rach anhaltender Ropfarbeit fühlt man die Ermüdung des Gehirnes, wie die des Urmes, nach anhaltender Körperarbeit. Alles Erfennen ift mit Unftrengung verknüpft: Bollen hingegen ift unfer felbsteigenes Wefen, beffen Meugerungen ohne alle Mühe und völlig von felbst vor fich gehen. Daher, wenn unfer Wille start aufgeregt ift, wie in allen Affekten, also im Born, Furcht, Begierde, Betrübnig u. f. w., und man fordert uns jest zum Erfennen, etwan in der Absicht der Berichtigung der Motive jener Affette, auf; fo bezeugt die Gewalt, die wir uns dazu anthun muffen, ben Uebergang aus ber urfprünglichen, natürlichen und felbsteigenen, in die abgeleitete, mittelbare und erzwungene Thätigkeit. — Denn der Wille allein ift autonatog und baher ακαματός και αγηρατός ήματα πάντα (lassitudinis et senii expers in sempiternum). Er allein ist unaufgefordert, daher oft zu fruh und zu fehr, thatig, und fennt fein Ermuden. Sänglinge, die fanm die erfte schwache Spur von Intelligene zeigen, find ichon voller Eigenwillen: burch unbandiges, zwedlojes Toben und Schreien zeigen fie ben Willensbrang, von bem fie ftrogen, mahrend ihr Wollen noch fein Objett hat, b. fie wollen, ohne zu missen was sie wollen. Hieher gehört auch was Cabanis bemerft: Toutes ces passions, qui se succèdent

d'une manière si rapide, et se peignent avec tant de naïveté, sur le visage mobile des enfans. Tandis que les faibles muscles de leurs bras et de leurs jambes savent encore à peine former quelques mouvemens indécis, les muscles de la face expriment déja par des mouvemens distincts presque toute la suite des affections générales propres à la nature humaine: et l'observateur attentif reconnait facilement dans ce tableau les traits caractéristiques de l'homme futur. (Rapports du physique et moral, Vol. I, p. 123.) - Der Intelleft hingegen entwickelt fich langfam, ber Bollendung bes Gehirns und der Reife des gangen Organismus folgend, welche feine Bedingungen find; eben weil er nur eine fomatifche Funktion ift. Weil das Gehirn ichon mit dem fiebenten Jahre feine volle Größe erlangt hat, werden die Kinder, von dem an, jo auffallend intelligent, wißbegierig und vernünftig. Danach aber fommt die Bubertät; fie ertheilt bem Gebirn gewiffermaagen einen Wiberhalt, oder einen Rejonangboben, und hebt mit Ginem Male ben Intelleft um eine große Stufe, gleichsam um eine Oktave, ent= fprechend ihrem Scrabsetten ber Stimme um eine folde. Aber zugleich widerstreben jett die auftretenden thierischen Begierben und Leidenschaften der Bernünftigkeit, welche vorher herrschte, und Dies nimmt zu. Bon der Unermudlichkeit des Willens zeugt ferner der Fehler, welcher, mehr oder weniger, wohl allen Menschen von Ratur eigen ift und nur burch Bilbung bezwungen wird: Die Voreiligkeit. Sie besteht barin, daß ber Wille vor ber Beit an fein Geschäft eilt. Dieses nämlich ift bas rein Aftive und Exefutive, welches erft eintreten foll, nachdem bas Explorative und Deliberative, alfo bas Erfennenbe, fein Gefchäft völlig und gang beendigt hat. Aber felten wird diefe Zeit wirklich abgewartet. Raum find über bie vorliegenden Umftande, ober bie eingetretene Begebenheit, ober die mitgetheilte fremde Meinung, cinige wenige Data von ber Erkenntniß obenhin aufgefaßt und flüchtig zusammengerafft; fo tritt schon aus ber Tiefe bes Bemuths ber ftets bereite und nie mude Wille unaufgefordert hervor und zeigt sich als Schreck, Furcht, Hoffnung, Freude, Begierde, Deid, Betrübnig, Gifer, Born, Buth, und treibt zu rafden Worten oder Thaten, auf welche meistens Reue folgt, nachdem Die Zeit gelehrt hat, bag bas Begemoniton, ber Intellett, mit

feinem Beichäft des Auffaffens der Umftande, Ueberlegens ihres Zusammenhanges und Beschließens des Rathsamen, nicht hat auch nur halb zu Ende fommen fonnen, weil der Wille es nicht abwartete, sondern lange vor seiner Zeit vorsprang mit "jett ist die Reihe an mir!" und fofort die Aftive ergriff, ohne daß der Intelleft Widerstand leiftete, als welcher ein bloger Sflave und Leibeigener des Willens, nicht aber, wie dieser, autouatog, noch aus eigener Graft und eigenem Drange thatig ift; baber er vom Willen leicht bei Seite geschoben und durch einen Wink beffelben gur Rube gebracht wird; mahrend er feinerseits, mit der außerften Unitrengung, fanm vermag, ben Willen auch nur zu einer furgen Baufe gu bringen, um gum Borte gu tommen. Dieferhalb find die Leute fo felten und werden fast nur unter Spaniern, Türken und allenfalls Engländern gefunden, welche, auch unter den provocirendesten Umftänden, den Ropf oben behalten, die Auffassung und Untersuchung der Sachlage imperturbirt fortseten und, wo Andre schon außer sich wären, con mucho sosiego, eine fernere Frage thun; welches etwas gang Anderes ift, als die auf Phlegma und Stumpfheit beruhende Gelaffenheit vieler Deutschen und Hollander. Gine unübertreffliche Beranichaulichung ber belobten Eigenschaft pflegte Iffland zu geben, als Betmann ber Kofaken, im Benjowski, wann die Berfdmorenen ihn in ihr Belt gelockt haben und nun ihm eine Buchfe vor den Ropf halten. mit dem Bedeuten, fie wurde abgedrückt, fobald er einen Schrei thate: Iffland blies in die Mündung der Buchfe, um zu er= proben, ob fie auch geladen fei. - Bon zehn Dingen, die uns ärgern, wurden neun es nicht vermögen, wenn wir fie recht grundlich, aus ihren Urfachen, verständen und baher ihre Nothwendigkeit und mahre Befchaffenheit erkennten: dies aber würden wir viel öfter, wenn wir fie früher jum Gegenstand ber Ueberlegung, als des Eifers und Berdruffes machten. — Denn was, für ein unbandiges Rog, Zügel und Gebig ift, das ift für den Willen im Menschen der Intelleft: an diesem Zügel muß er geleuft werben. mittelft Belehrung, Ermahnung, Bildung u. f. w.; da er an fich felbst ein fo wilder, ungestümer Drang ift, wie die Rraft. Die im herabsturgenden Wafferfall erscheint, - ja, wie wir wiffen, im tiefften Grunde, identisch mit diefer. Im höchsten Born, im Raufch, in der Bergweiflung, hat er das Gebig zwischen Die Bähne genommen, ist burchgegangen und folgt seiner ursprüngslichen Natur. In der Mania sine delirio hat er Zaum und Gebiß ganz verloren, und zeigt nun am deutlichsten sein ursprüngsliches Wesen und daß der Intellekt so verschieden von ihm ist, wie der Zaum vom Pferde: auch kann man ihn, in diesem Zustande, der Uhr vergleichen, welche, nach Wegnahme einer gewissen Schraube, unaufhaltsam abschnurrt.

Ulso auch diese Betrachtung zeigt uns ben Willen als bas Urfprüngliche und baher Metaphyfifche, den Intellekt hingegen als ein Sefundares und Physisches. Denn als folches ift diefer, wie alles Physische, der Vis inertiae unterworfen, mithin erst thatig, wenn er getrieben wird von einem Andern, vom Willen. der ihn beherricht, leukt, zur Auftrengung aufmuntert, kurz, ihm die Thätigkeit verleiht, die ihm ursprünglich nicht einwohnt. Daher ruht er willig, sobald es ihm gestattet wird, bezeugt sich oft trage und unaufgelegt zur Thätigkeit: durch fortgefete Unftrengung ermudet er bis gur ganglichen Abstumpfung, wird erichopft, wie die Bolta'iche Gäule durch wiederholte Schläge. Darum erfordert jede anhaltende Geiftesarbeit Baufen und Ruhe: jonit erfolgt Stumpfheit und Unfahigkeit; freilich gunächft nur einstweilige. Wird aber diese Ruhe dem Intellett anhaltend verfagt, wird er übermäßig und unausgesett angespannt; so ist bie Folge eine bleibende Abstumpfung deffelben, welche im Alter übergeben fann in gangliche Unfahigfeit, in Rindischwerden, in Blodfinn und Wahnfinn. Richt dem Alter an und für fich, fondern der lange fortgesetzten thrannischen Ueberanftrengung des Intellekts, oder Gehirns, ift es zuzuschreiben, wenn diese Uebel in den letten Jahren des Lebens fich einfinden. Daraus ift es zu erklären, daß Swift mahufinnig, Rant findisch murde, Walter Scott, auch Wordsworth, Southen und viele minorum gentium ftumpf und unfähig. Goethe ift bis an fein Ende flar, geiftes= fraftig und geistesthätig geblieben; weil er, ber ftete Welt- und Dofmann mar, niemals feine geiftigen Beschäftigungen mit Gelbftzwang getrieben hat. Das Gelbe gilt von Bieland und bem einundneunzigjährigen Anebel, wie auch von Boltaire. Dieses Alles nun aber beweift, wie fehr fefundar, phyfifch und ein bloges Wertzeug ber Intellett ift. Gben deshalb auch bedarf er, auf fast ein Drittel feiner Lebenszeit, der ganglichen Guspenfion

feiner Thätigfeit, im Schlafe, b. h. der Ruhe des Wehirns, beffen bloße Funktion er ift, welches ihm baher eben fo vorhergängig ift, wie ber Magen ber Berbanung, ober bie Körper ihrem Stoß, und mit welchem er, im Alter, verwelft und versiegt. - Der Bille hingegen, ale das Ding an fich, ift nie trage, absolut unermüdlich, seine Thätigkeit ift seine Effenz, er hort nie auf zu wollen, und wann er, während des tiefen Schlafs, vom Intelleft verlaffen ift und baber nicht, auf Motive, nach außen wirken fann, ift er als Lebensfraft thätig, beforgt besto ungestörter bie innere Octonomie des Organismus und bringt auch, als vis naturae medicatrix, die eingeschlichenen Unregelmäßigkeiten deffel= ben wieder in Ordnung. Denn er ift nicht, wie der Intellekt, eine Tunftion des Leibes; fondern der Leib ift feine Funktion: daher ist er diesem ordine rerum vorgängig, als dessen metaphyfifches Substrat, als das Un-fich ber Erscheinung beffelben. Seine Unermublichfeit theilt er, auf die Daner bes Lebens, bem Bergen mit, diesem primum mobile des Organismus, welches deshalb sein Symbol und Synonym geworden ist. Auch schwindet er nicht, im Alter, sondern will noch immer was er gewollt hat, ja wird fester und unbiegfamer, als er in ber Jugend gewesen, unverföhnlicher, eigenfinniger, unlentsamer, weil der Intellekt unempfänglicher geworden: baber bann nur burch Benutzung ber Schwäche diefes ihm allenfalls beigukommen ift.

Auch die durchgängige Schwäche und Unvollkommensheit des Intellekts, wie sie in der Urtheilslosigkeit, Beschränktsheit, Berkehrtheit, Thorheit der allermeisten Menschen zu Tage siegt, wäre ganz unerklärlich, wenn der Intellekt nicht ein Sestundäres, Hinzugekommenes, bloß Instrumentales, sondern das unmittelbare und ursprüngliche Wesen der sogenannten Seele, oder überhaupt des innern Menschen wäre; wie alle disherigen Philosophen es angenommen haben. Denn wie sollte das ursprüngsliche Wesen, in seiner unmittelbaren und eigenthümlichen Funktion, so häusig irren und sehlen? — Das wirklich Ursprüngliche im menschlichen Bewußtsehn, das Wollen, geht eben auch allemal vollkommen von Statten: jedes Wesen will unablässig, tüchtig und entschieden. Das Unmoralische im Willen als eine Unvollskommenheit desselben anzusehen, wäre ein grundfalscher Gesichtspunkt: vielmehr hat die Moralität eine Quelle, welche eigentlich

schon über die Natur hinaus liegt, daher sie mit den Aussagen derselben in Widerspruch steht. Darum eben tritt sie dem natürslichen Willen, als welcher an sich schlechthin egoistisch ist, geradezu entgegen, ja, die Fortsetzung ihres Weges führt zur Aushebung desselben. Hierüber verweise ich auf unser viertes Buch und auf meine Preisschrift "leber das Fundament der Moral".

5) Daß der Wille das Reale und Essentiale im Menschen, der Intellekt aber nur das Sekundäre, Bedingte, Hervorgebrachte sei, wird auch daran ersichtlich, daß dieser seine Funktion nur so lange ganz rein und richtig vollziehen kann, als der Wille schweigt und pausirt; hingegen durch jede merkliche Erregung desselben die Funktion des Intellekts gestört, und durch seine Sinmischung ihr Resultat verfälscht wird: nicht aber wird auch umgekehrt der Intellekt auf ähnliche Weise dem Willen hinderlich. So kann der Mond nicht wirken, wann die Sonne am Himmel steht; doch hindert jener diese nicht.

Ein großer Schred benimmt uns oft die Befinnung bermaagen, dag wir verfteinern, ober aber das Bertehrtefte thun, 3. B. bei ausgebrochenem Fener gerade in die Flammen laufen. Der Born läßt uns nicht mehr wissen was wir thun, noch meniger mas mir fagen. Der Gifer, beshalb blind genannt, macht uns unfähig die fremden Argumente zu erwägen, ober felbst unfere eigenen hervorzusuchen und geordnet aufzustellen. Freude macht unüberlegt, rudfichtslos und verwegen: fast eben fo mirtt die Begierde. Die Furcht verhindert uns die noch vorhandenen, oft nahe liegenden Rettungsmittel zu schen und gu ergreifen. Deshalb find jum Beftehen plotlicher Gefahren, wie auch jum Streit mit Gegnern und Feinden, Raltblutigfeit und Geiftesgegenwart die wefentlichfte Befähigung. Jene befteht im Schweigen bes Willens, bamit ber Intelleft agiren fonne; biefe in der ungeftorten Thatigfeit des Intelletts, unter dem Andrang der auf den Willen wirkenden Begebenheiten: baher eben ift jene ihre Bebingung, und Beide find nahe verwandt, find felten, und ftete nur tomparativ vorhanden. Gie find aber von unschätzbarem Bortheil, weil fie den Gebrauch des Intellekte, gerade zu ben Zeiten, wo man feiner am meiften bedarf, geftatten und dadurch entschiedene Ueberlegenheit verleihen. Wer fie nicht hat, erkennt erft nach verschwundener Gelegenheit mas gu

thun, ober zu fagen gewesen. Sehr treffend fagt man bon Dem, ber in Affett gerath, d. h. beffen Wille fo ftark aufgeregt ift, daß er die Reinheit der Funktion des Intellekts aufhebt, er fei ent= ruftet: benn die richtige Erkenntniß der Umftande und Berhalt= niffe ift unfere Wehr und Baffe im Campf mit ben Dingen und ben Menschen. In Diesem Sinne fagt Balthagar Gracian: es la passion enemiga declarada de la cordura (bie Leibenschaft ift der erklärte Feind der Rlugheit). — Wäre nun der Intellett nicht etwas vom Willen völlig Berschiedenes, sondern, wie man es bisher anfah, Erfennen und Wollen in der Wurzel Eins und gleich urfprüngliche Funktionen eines ichlechthin ein= fachen Wefens; fo mußte mit ber Aufregung und Steigerung des Willens, darin der Affekt besteht, auch der Intellekt mit gesteigert werden: allein er wird, wie wir gesehen haben, vielmehr dadurch gehindert und deprimirt, weshalb die Alten den Affekt animi perturbatio nannten. Wirklich gleicht der Intellekt der Spiegelfläche des Waffers, diefes felbst aber dem Willen, deffen Erschütterung daher die Reinheit jenes Spiegels und die Deutlichkeit feiner Bilder fogleich aufhebt. Der Organismus ift der Wille felbst, ift verförperter, d. h. objektiv im Gehirn angeschauter Wille: deshalb werden durch die freudigen und überhaupt die ruftigen Affette manche feiner Funktionen, wie Respiration, Blutumlauf, Gallenabsonderung, Mustelfraft, erhöht und beschleunigt. Der Intellett hingegen ift die bloge Funftion des Gehirns. welches vom Organismus nur parasitisch genährt und getragen wird: deshalb muß jede Perturbation des Willens, und mit ihm des Organismus, die für sich bestehende und keine andern Bedürfnisse, als nur die der Ruhe und Nahrung tennende Funktion bes Gehirns ftoren oder lähmen.

Dieser störende Einfluß der Thätigkeit des Willens auf den Intellekt ift aber nicht allein in den durch die Affekten herbeisgeführten Perturbationen nachzuweisen, sondern ebenfalls in manschen andern, allmäligeren und daher anhaltenderen Verfälschunsgen des Denkens durch unsere Neigungen. Die Hoffnung läßt uns was wir wünschen, die Furcht was wir besorgen, als wahrscheinlich und nahe erblicken und beide vergrößern ihren Gegenstand. Platon (nach Aclian, V. H., 13, 28) hat sehr schön die Hoffnung den Traum des Wachenden genannt. Ihr Wesen

liegt barin, daß der Wille feinen Diener, ben Intelleft, mann Diefer nicht vermag das Gewünschte herbeizuschaffen, nöthigt, es ihm wenigstens vorzumalen, überhaupt die Rolle des Trofters gu übernehmen, feinen Berrn, wie bie Amme bas Rind, mit Mahr= chen zu beschwichtigen und diese aufzustuten, daß fie Schein gewinnen; wobei nun der Intellekt feiner eigenen Ratur, die auf Bahrheit gerichtet ift, Gewalt anthun muß, indem er fich zwingt, Dinge, die weder mahr noch mahrscheinlich, oft kaum möglich find, feinen eigenen Gefeten zuwider, für mahr gu halten, um nur den unruhigen und unbandigen Willen auf eine Beile gu beschwichtigen, zu beruhigen und einzuschläfern. Bier fieht man deutlich, wer Berr und wer Diener ift. - Wohl Manche mogen die Beobachtung gemacht haben, daß wenn eine für fie wichtige Angelegenheit mehrere Entwickelungen guläßt, und fie nun biefe alle, in ein, ihrer Meinung nach, vollständiges bisjunktives Urtheil gebracht haben, bennoch der Ausgang ein gang anderer und ihnen völlig unerwarteter wird: aber vielleicht werben fie nicht barauf geachtet haben, daß diefer dann fast immer der für fie ungunftigfte mar. Dies ift baraus zu erklaren, daß, mahrend ihr Intelleft die Möglichkeiten vollständig zu überschauen vermeinte, die fchlimmfte von allen ihm gang unfichtbar blieb; weil ber Wille fie gleichsam mit ber Sand verbeckt hielt, b. h. ben Intelleft fo bemeisterte, dag er auf den allerschlimmften Fall zu blicken gar nicht fähig war, obwohl dieser, da er wirklich wurde, auch wohl der mahrscheinlichste gewesen. Jedoch in entschieden melancholischen, oder aber durch diese nämliche Erfahrung gewitzigten Gemüthern kehrt fich ber Bergang wohl auch um, indem hier die Besorgniß die Rolle spielt, welche dort die Hoffnung. Der erfte Schein einer Gefahr fett fie in grundlofe Augft. Fängt ber Intelleft an, die Sachen zu untersuchen; so wird er als inkompetent, ja, als trugerischer Cophist abgewiesen, weil bem Bergen zu glauben fei, deffen Zagen jett geradezu ale Urgument für die Realität und Größe der Gefahr geltend gemacht wird. Go darf dann der Intelleft die guten Gegengrunde gar nicht suchen, welche er, fich felber überlaffen, balb erkennen würde; fondern wird genöthigt, fogleich den unglücklichsten Unsgang ihnen vorzustellen, wenn auch er selbst ihn fanm als möglich benken kann:

Such as we know is false, yet dread in sooth,

Because the worst is ever nearest truth\*).

(Byron, Lara. C. 1.)

Liebe und Sag verfälschen unfer Urtheil ganglich: an uns fern Keinden feben wir nichts, als Kehler, an unfern Lieblingen lauter Borguge, und felbst ihre Tehler scheinen uns liebenswürdig. Gine abuliche geheime Macht übt unfer Bortheil, welcher Art er auch fei, über unfer Urtheil aus: was ihm gemäß ift, erscheint uns alsbald billig, gerecht, vernünftig; was ihm zuwider läuft, ftellt sich uns, im vollen Ernst, als ungerecht und abscheulich, ober zweckwidrig und absurd bar. Daher so viele Vorurtheile des Standes, bes Gewerbes, ber Nation, ber Sette, ber Religion. Eine gefaßte Spothese giebt uns Luchsaugen für alles fie Bestätigende, und macht uns blind für alles ihr Widersprechende. Bas unferer Bartei, unferm Plane, unferm Bunfche, unferer Hoffnung entgegensteht, fonnen wir oft gar nicht faffen und begreifen, mährend es allen Andern flar vorliegt: das jenen Günftige hingegen fpringt uns von ferne in die Augen. Was dem Bergen widerstrebt, läßt der Ropf nicht ein. Manche Irrthumer halten wir unfer Leben hindurch fest, und hüten uns, jemals ihren Grund zu prüfen, bloß aus einer uns felber unbewußten Furcht, die Entdeckung machen zu können, daß wir fo lange und fo oft bas Falsche geglaubt und behauptet haben. — Go wird benn täglich unser Intelleft durch die Gaukeleien der Reigung bethört und bestochen. Sehr ichon hat dies Bako von Berulam ausgedrückt in den Worten: Intellectus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a voluntate et affectibus: id quod generat ad quod vult scientias: quod enim mavult homo, id potius credit. Innumeris modis, iisque interdum imperceptibilibus. affectus intellectum imbuit et inficit (Org. nov., I, 14). Offenbar ift es auch Dieses, was allen neuen Grundansichten in den Wiffenschaften und allen Widerlegungen fanktionirter Irrthumer entgegensteht: benn nicht leicht wird Einer die Richtigkeit Deffen einsehen, mas ihn unglaublicher Gedankenlofigkeit überführt. Bieraus allein ift es erklärlich, daß die fo klaren und einfachen Wahr=

<sup>\*)</sup> Etwas, das wir als falich erfennen, bennoch ernftlich fürchten; weil bas Schlimmfte fiets ber Dahrheit am nächsten liegt.

heiten der Goethe'schen Farbenlehre von den Physikern noch immer gelengnet werden; wodurch denn selbst Goethe hat ersahren müssen, einen wie viel schwereren Stand man hat, wenn man den Menschen Belehrung, als wenn man ihnen Unterhaltung verheißt; daher es viel glücklicher ist, zum Poeten, als zum Philosophen geboren zu sehn. Je hartnäckiger nun aber andererseits ein Irrsthum festgehalten wurde, desto beschämender wird nachher die llebersührung. Bei einem umgestoßenen System, wie bei einer geschlagenen Armee, ist der Klügste, wer zuerst davonläuft.

Don jener geheimen und unmittelbaren Gewalt, welche der Wille über den Intellekt ausübt, ist ein kleinliches und lächersliches, aber frappantes Beispiel dieses, daß wir, bei Nechnungen, uns viel öfter zu unserm Vortheil als zu unserm Nachtheil versrechnen, und zwar ohne die mindeste unredliche Absicht, bloß durch den unbewußten Hang, unser Debet zu verkleinern und unser Credit zu vergrößern.

Sieher gehört endlich noch die Thatfache, daß, bei einem zu ertheilenden Rath, die geringste Absicht des Berathers meiftens feine auch noch so große Ginsicht überwiegt; daher wir nicht annehmen dürfen, daß er aus dieser spreche, wo wir jene vermuthen. Wie wenig, felbst von sonst redlichen Leuten, vollkommene Aufrichtigfeit zu erwarten fteht, fobald ihr Intereffe irgendwie dabei im Spiel ift, konnen wir eben baran ermeffen, daß wir fo oft uns felbit belügen, wo Soffnung uns besticht, oder Furcht bethört, ober Argwohn uns qualt, ober Gitelfeit uns schmeichelt, ober eine Spothese uns verblendet, oder ein nahe liegender fleiner Amed bem großeren, aber entfernteren, Abbruch thut: benn baran feben wir ben unmittelbaren und unbewußten nachtheiligen Ginfluß des Willens auf die Erkenntniß. Demnach darf es uns nicht wundern, wenn, bei Fragen um Rath, der Bille des Befragten unmittelbar die Antwort biktirt, ehe die Frage auch nur bis jum Forum feines Urtheils burchdringen fonnte.

Nur mit Einem Worte will ich hier auf Dasjenige beuten, was im folgenden Buche ausführlich erörtert wird, daß nämlich die vollkommenste Erkenntniß, also die rein objective, d. h. die geniale Auffassung der Welt, bedingt ist durch ein so tieses Schweigen des Willens, daß, so lange sie anhält, sogar die Institudialität aus dem Bewußtsehn verschwindet und der Mensch

als reines Subjekt des Erkennens, welches das Korrelat ber Idee ift, übrig bleibt.

Der durch alle jene Phänomene belegte, störende Einfluß des Willens auf den Intellest, und dagegen die Zartheit und Hinfälligseit dieses, vermöge deren er unfähig wird, richtig zu operiren, sobald der Wille irgendwie in Bewegung geräth, giebt uns also einen abermaligen Beweis davon, daß der Wille das Radifale unsers Wesens sei und mit ursprünglicher Gewalt wirke, während der Intellest, als ein Hinzugesommenes und vielsach Bestingtes, nur sekundär und bedingterweise wirken kann.

Gine der dargelegten Störung und Trübung der Erkenntniß burch den Willen entsprechende, unmittelbare Störung dieses durch jene giebt es nicht: ja, wir fonnen uns von einer folchen nicht wohl einen Begriff machen. Daß falsch aufgefaßte Motive ben Willen irre leiten, wird Niemand bahin auslegen wollen; da dies ein Tehler des Intellekts in feiner eigenen Funktion ift, der rein auf feinem Gebiete begangen wird, und ber Ginfluß deffelben auf den Willen ein völlig mittelbarer ift. Scheinbar ware es, die Unschlüffigkeit dahin zu ziehen, als bei welcher, durch den Widerstreit der Motive, die der Intellekt dem Willen vorhält, Diefer in Stillstand geräth, alfo gehemmt ift. Allein bei näherer Betrachtung wird es fehr beutlich, daß die Urfache biefer Hemmung nicht in der Thätigkeit des Intellekts als folder liegt. fondern gang allein in den durch diefelbe vermittelten äuferen Gegenft .nden, als welche biefes Mal zu bem hier betheiligten Willen gerade in dem Berhältniß ftehen, daß fie ihn nach verschiedenen Richtungen mit ziemlich gleicher Stärke ziehen: Diese eigentliche Urfache wirkt bloß durch den Intellekt, als das Mebium der Motive, hindurch; wiewohl freilich nur unter der Boraussetzung, daß er scharf genug fei, die Gegenstände und ihre vielfachen Beziehungen genau aufzufaffen. Unentichloffenheit, als Charafterzug, ift eben fo fehr burch Eigenschaften bes Willens, als des Intellekts bedingt. Mengerst beschränkten Röpfen ift fie freilich nicht eigen; weil ihr schwacher Berftand fie theils nicht so vielfache Eigenschaften und Verhältniffe an den Dingen ent= decken läßt, theils auch der Auftrengung des Nachdenkens und Grübelns über jene und bemnächft über die muthmaaflichen Folgen jedes Schrittes fo wenig gewachsen ift, daß fie lieber nach bem ersten Eindrucke, oder nach irgend einer einfachen Verhaltungsregel, sich sosort entschließen. Das Umgekehrte hievon sindet
Statt bei Leuten von bedeutendem Verstande: sobald daher bei diesen eine zarte Vorsorge für das eigene Wohl, d. h. ein sehr empfindlicher Egoismus, der durchaus nicht zu kurz kommen und stets geborgen sehn will, hinzukommt; so führt dies eine gewisse Uengstlichkeit bei sedem Schritt und dadurch die Unentschlossenheit herbei. Diese Sigenschaft deutet also durchaus nicht auf Mangel an Verstand, wohl aber an Muth. Sehr eminente Köpfe sedoch übersehen die Verhältnisse und deren wahrscheinliche Entwickelungen mit solcher Schnelligkeit und Sicherheit, daß sie, wenn nur noch von einigem Muth unterstützt, dadurch diezenige rasche Entschlossenheit und Festigkeit erlangen, welche sie beschiebt, salts Zeit und Umstände hiezu Gelegenheit bieten.

Die einzige entschiedene, unmittelbare Hemmung und Störnung, die der Wille vom Intellekt als solchem erleiden kann, möchte wohl die ganz exceptionelle sehn, welche die Folge einer abnorm überwiegenden Entwickelung des Intellekts, also der jenigen hohen Begadung ist, die man als Genie bezeichnet. Eine solche nämlich ist der Energie des Charakters und folglich der Thatkraft entschieden hinderlich. Daher eben sind es nicht die eigentlich großen Geister, welche die historischen Charaktere absgeben, indem sie, die Masse der Menscheit zu lenken und zu desherrschen fähig, die Belthändel durchkämpsen; sondern hiezu tausgen Leute von viel geringerer Kapacität des Geistes, aber großer Festigkeit, Entschiedenheit und Beharrlichkeit des Willens, wie sie bei sehr hoher Intelligenz gar nicht bestehen kann; bei welcher demnach wirklich der Fall eintritt, daß der Intellekt den Willen direkt hemmt.

6) Im Gegensatz ber dargelegten Hindernisse und Hemmungen, welche der Intellekt vom Willen erleidet, will ich jetzt an einigen Beispielen zeigen, wie, auch umgekehrt, die Funktionen des Intellekts durch den Antrieb und Sporn des Willens bissweilen besördert und erhöht werden; damit wir auch hieran die primäre Natur des Einen und die sekundäre des Andern erkennen, und sichtbar werde, daß der Intellekt zum Willen im Verhältnisse eines Werkzeuges steht.

Gin ftark mirkendes Motiv, wie der fehnsüchtige Bunfch, die bringende Roth, steigert bisweilen ben Intelleft zu einem Grade, beffen wir ihn vorher nie fahig geglaubt hatten. Schwierige Umftande, welche uns die Nothwendigkeit gewiffer Leiftungen auflegen, entwickeln gang neue Talente in uns, beren Reime uns verborgen geblieben waren und zu benen wir uns feine Fähigfeit gutrauten. — Der Berstand bes stumpfesten Menschen wird scharf wann es fehr angelegene Objette feines Wollens gilt: er mertt, beachtet und unterscheidet jett mit großer Teinheit auch die klein= ften Umftände, welche auf fein Bunfchen oder Fürchten Bezug haben. Dies trägt viel bei zu der oft mit Ueberraschung bemert= ten Schlauheit der Dummen. Eben deshalb fagt Jefaias mit Recht vexatio dat intellectum, welches daher auch fprichwörtlich gebraucht wird: ihm verwandt ist das deutsche Sprichwort "die Roth ift die Mutter der Künste", - wobei jedoch die ichonen Runfte auszunchmen sind; weil ber Kern jedes ihrer Werke, nämlich die Konception, aus einer völlig willenlosen und nur dadurch rein objektiven Auschauung hervorgehen muß, wenn fie acht fenn follen. - Gelbst ber Berftand ber Thiere wird burch die Noth bedeutend gesteigert, fo daß fie in schwierigen Fällen Dinge leiften, über die wir erstaunen: 3. B. fast alle berechnen, daß es sicherer ist, nicht zu fliehen, wann sie sich ungesehen glauben: daher liegt der Sase still in der Furche des Feldes und läßt ben Jäger dicht an fich vorbeigehen; Insekten, wenn fie nicht entrinnen fonnen, stellen sich todt u. f. f. Genauer fann man biefen Ginflug kennen lernen burch bie fpecielle Selbstbilbungs= geschichte des Wolfes, unter bem Sporn der großen Schwierigkeit feiner Stellung im civilifirten Europa: fie ift zu finden im zwei= ten Briefe des vortrefflichen Buches von Leron, Lettres sur l'intelligence et la perfectibilité des animaux. Gleich darauf folgt, im dritten Bricfe, die hohe Schule des Juchses, welcher, in gleich schwieriger Lage, viel geringere Körperfrafte hat, die bei ihm durch großen Berftand erfett find, der aber doch erft burch den beständigen Kampf mit der Roth einerseits und der Gefahr andererscits, also unter bem Sporn des Willens, ben hohen Grad von Schlauheit erreicht, welcher ihn, besonders im Alter, auszeichnet. Bei allen biefen Steigerungen bes Intellefts spielt der Wille die Rolle des Reiters, der burch den Sporn das Pferd über das natürliche Maaß seiner Kräfte hinaus treibt.

Eben so wird auch das Gedächtniß durch den Drang des Willens gesteigert. Selbst wenn es sonst schwach ist, bewahrt es vollkommen was sür die herrschende Leidenschaft Werth hat. Der Verliebte vergist keine ihm günftige Gelegenheit, der Ehrgeizige keinen Umstand, der zu seinen Plänen paßt, der Geizige nie den erlittenen Verlust, der Stolze nie die erlittene Ehrenkränkung, der Sitele behält jedes Wort des Lodes und auch die kleinste ihm widersahrene Auszeichnung. Auch dies erstreckt sich auf die Thiere: das Pferd bleibt vor dem Wirthshause stehen, in welchem es längst ein Mal gefüttert worden: Hunde haben ein trefsliches Gedächtniß für alle Gelegenheiten, Zeiten und Orte, die gute Vissen abgeworfen haben; und Füchse für die verschiedenen Verstecke, in denen sie einen Raub niedergelegt haben.

Bu feineren Bemerkungen in diefer Sinficht giebt die Selbst= beobachtung Gelegenheit. Bisweilen ift mir, burch eine Störung. gang entfallen, worüber ich foeben nachbachte, oder fogar, welche Nachricht es gewesen, die mir foeben zu Ohren gekommen war. Satte nun die Cadje irgendwie ein auch noch fo entferntes, perfonliches Intereffe; fo ift von der Ginwirkung, die fie badurch auf ben Willen hatte, ber Rachklang geblieben: ich bin mir nämlich noch genau bewußt, wie weit fie mich angenehm, oder unangenehm affizirte, und auch auf welche specielle Weife bies gefchah, nämlich ob fie, wenn auch in schwachem Grabe, mich franfte, oder angftigte, oder erbitterte, oder betrübte, oder aber Die biesen entgegengesetten Affektionen hervorrief. Also blog bie Beziehung der Cache auf meinen Willen hat fich, nachdem fie felbst mir entschwunden ift, im Gedächtniß erhalten, und oft wird biefe nun wieder ber Leitfaben, um auf die Sache felbst gurud. zukommen. Auf analoge Art wirkt bisweilen auf uns der Anblid eines Menschen, indem wir uns nur im Allgemeinen erinnern, mit ihm zu thun gehabt zu haben, ohne jedoch zu wiffen, wo, wann und was es gewesen, noch wer er fei; hingegen ruft fein Anblick noch ziemlich genau die Empfindung zuruck, welche chemals feine Angelegenheit in uns erregt hat, nämlich ob fie un= angenehm ober angenehm, auch in welchem Grad und in welcher Urt fie es gewesen: also blog den Unflang des Willens hat

bas Gedächtniß aufbewahrt, nicht aber Das, was ihn hervorrief. Man fonnte Das, mas biefem Bergange jum Grunde liegt, das Gedächtniß bes Bergens nennen: baffelbe ift viel intimer, als das des Ropfes. Im Grunde jedoch geht es mit dem Zusammen= hange Beider fo weit, daß, wenn man ber Cache tief nachbenft, man zu dem Ergebniß gelangen wird, daß das Gedächtniß überhaupt der Unterlage eines Willens bedarf, als eines Anknüpfungs= punttes, oder vielmehr eines Fadens, auf welchen fich die Er= innerungen reihen, und der fie fest zusammenhalt, oder bag ber Wille gleichsam ber Grund ift, auf welchem die einzelnen Er= innerungen fleben, und ohne den fie nicht haften könnten; und daß daher an einer reinen Intelligenz, d. h. an einem bloß er= kennenden und gang willenlofen Wefen, fich ein Gebächtniß nicht wohl benfen läßt. Demnach ift die oben bargelegte Steigerung des Gedächtniffes durch den Sporn der herrschenden Leidenschaft nur der höhere Grad Deffen, was bei allem Behalten und Er= innern Statt findet; indem deffen Basis und Bedingung ftets der Wille ist. -- Allso auch an allem Diesen wird sichtbar, wie sehr viel innerlicher uns der Wille ift, als der Intellekt. Dies zu bestätigen können auch noch folgende Thatsachen dienen.

Der Intelleft gehorcht oft dem Willen: 3. B. wenn wir uns auf etwas besinnen wollen, und dies nach einiger Auftrenanna gelingt: - eben fo, wenn wir jest etwas genau und bebächtig überlegen wollen, u. bgl. m. Bisweilen wieder verfagt der Intelleft dem Willen den Gehorfam, z. B. wenn wir vergebens uns auf etwas zu fixiren streben, oder wenn wir vom Gedächtniß etwas ihm Anvertrautes vergeblich zurückfordern: der Born des Willens gegen ben Intellett, bei folden Unläffen, macht fein Berhältniß zu diesem und die Berfchiedenheit Beider fehr tenntlich. Sogar bringt ber durch biefen Born gequälte Intellett das von ihm Verlangte bisweilen nach Stunden, oder aar am folgenden Morgen, gang unerwartet und zur Unzeit, diensteifrig nach. - Hingegen gehorcht eigentlich nie der Wille dem Intellett: fondern dieser ist blog ber Ministerrath jenes Converging: er legt ihm allerlei vor, wonach dieser erwählt was seinem Wesen gemäß ift, wiewohl sich dabei mit Nothwendiakeit bestimmend: weil dieses Wesen unveränderlich fest steht und die Motive jetzt vor= liegen. Darum eben ift keine Ethik möglich, die ben Willen felbst modelte und befferte. Denn jebe Lehre wirft blog auf bie Erfenntnif: Diefe aber bestimmt nie den Willen felbst, b. h. den Grund Charafter des Wollens, fondern blog deffen Un= wendung auf die vorliegenden Umftande. Gine berichtigte Er= fenntniß fann bas Sandeln nur in fo weit modifiziren, als fie die dem Willen juganglichen Objette feiner Bahl genauer nachweift und richtiger beurtheilen läßt; wodurch er nunmehr fein Berhältniß zu den Dingen richtiger ermißt, deutlicher fieht, mas er will, und bemgufolge bem Irrthum bei ber Wahl weniger unterworfen ift. Aber über das Wollen felbft, über die Saupt= richtung, oder die Grundmaxime deffelben hat der Intellett keine Madt. Bu glauben, daß die Erkenntnig wirklich und von Grund aus den Willen bestimme, ift wie glauben, daß die Laterne, die Giner bei Nacht trägt, bas primum mobile feiner Schritte fei. -Wer, durch Erfahrung oder fremde Ermahnung belehrt, einen Grundfehler seines Charafters erkennt und beflagt, faßt wohl den festen und redlichen Vorsatz, sich zu bessern und ihn abzulegen: trot Dem aber erhält, bei nächster Gelegenheit, der Fehler freien Lauf. Neue Reue, neuer Borfat, neues Bergehen. Wann bies einige Male jo burchgemacht ift, wird er inne, daß er fich nicht beffern fann, daß der Fehler in feiner Natur und Perfonlichkeit liegt, ja mit diefer Gins ift. Icht wird er feine Natur und Berfönlichkeit mifbilligen und verdammen, ein schmerzliches Gefühl haben, welches bis zur Gemiffenspein fteigen fann: aber jene gu ändern vermag er nicht. Sier feben wir Das, mas verdammt, und Das, was verdammt wird, deutlich auseinandertreten: wir feben Jenes, ale ein bloß theoretisches Bermögen, den zu lobenben und baher munichenswerthen Lebenswandel vorzeichnen und aufstellen: bas Undere aber, als ein Reales und unabanderlich Borhandenes, Jenem zum Trot, einen gang andern Gang gehen: und bann wieder bas Erfte mit ohnmächtigen Rlagen über bie Beichaffenheit bes Undern zurüchleiben, mit welchem es fich burch eben diefe Betrübnig wieder identifizirt. Wille und Intelleft treten hier fehr deutlich auseinander. Dabei zeigt fich der Wille als bas Stärfere, Unbezwingbare, Unveränderliche, Primitive, und augleich auch als das Wescutliche, darauf es aufomimt; indem der Intelleft die Wehler besielben bejammert und feinen Troft findet an der Richtigkeit ber Erkenntniß, als feiner eigenen Funktion.

Diefer zeigt fich alfo als gang fekundar, nämlich theils als Zuschauer fremder Thaten, die er mit ohnmächtigem Lobe und Tabel begleitet, und theils als von außen bestimmbar, indem er, durch Die Erfahrung belehrt, feine Borfdriften abfaßt und andert. Gpecielle Erläuterungen dieses Gegenstandes findet man in den Parergis, 23. 2, §. 118 (2. Aufl. §. 119). — Demgemäß wird auch, bei der Vergleichung unserer Denkungsart in verschiedenen Lebensaltern, fich uns ein sonderbares Gemisch von Beharrlichkeit und Beränderlichkeit darbieten. Ginerseits ift die moralische Tendeng des Mannes und Greifes noch die felbe, welche die des Anaben war: andererseits ift ihm Dieles so entfremdet, daß er sich nicht mehr fennt und fich wundert, wie er einst Dieses und Jenes thun oder fagen gefonnt. In der erften Lebenshälfte lacht meiftens bas Seute über das Geftern, ja sieht wohl gar verächtlich darauf hinab; in der zweiten hingegen mehr und mehr mit Meid barauf gurud. Bei näherer Untersuchung aber wird man finden, daß das Veränderliche der Intellekt war, mit seinen Junktionen ber Ginficht und Erkenntnig, als welche, täglich neuen Stoff von außen fich aneignend, ein ftets verändertes Gedankenfustem barftellen; mahrend zudem auch er felbft, mit dem Aufblühen und Welken des Organismus, fteigt und finkt. Als das Unabander= liche im Bewußtschn hingegen weist fich gerade die Basis beffelben aus, der Wille, also die Neigungen, Leidenschaften, Affette, der Charafter; wobei jedoch die Modififationen in Rechnung zu bringen find, welche von den forperlichen Fähigkeiten zum Genuffe und hiedurch vom Alter abhängen. Go z. B. wird die Gier nach finnlichem Genuß im Anabenalter als Naschhaftigkeit auftreten, im Junglings = und Mannesalter als Sang zur Bol= luft, und im Greisenalter wieder als Raschhaftigkeit.

7) Wenn, der allgemeinen Annahme gemäß, der Wille aus der Erkenntniß hervorgienge, als ihr Resultat oder Produkt; so müßte, wo viel Wille ist, auch viel Erkenntniß, Einsicht, Berstand sehn. Dem ist aber ganz und gar nicht so: vielmehr sinden wir, in vielen Menschen, einen starken, d. h. entschiedenen, entschlossenen, beharrlichen, undiegsamen, eigensinnigen und heftigen Willen, verbunden mit einem sehr schwachen und unfähigen Berstande; wodurch eben wer mit ihnen zu thun hat zur Berzweifslung gebracht wird, indem ihr Wille allen Gründen und Vors

stellungen unzugänglich bleibt und ihm nicht beizusommen ist; so daß er gleichsam in einem Sack steckt, von wo aus er blindlings will. Die Thiere haben, bei oft heftigem, oft starrsinnigem Willen, noch viel weniger Verstand; die Pflanzen endlich bloßen Willen ohne alle Erkenntniß.

Entspränge das Wollen blok aus der Erkenntnik; so munte unfer Born feinem jedesmaligen Unlag, ober wenigstens unferm Berftändniß deffelben, genau angemeffen fenn; indem auch er nichts weiter, als das Resultat der gegenwärtigen Erkenntniß ware. Co fallt es aber fehr felten aus: vielmehr geht ber Born meistens weit über den Anlag hinaus. Unfer Buthen und Rafen. ber furor brevis, oft bei geringen Anläffen und ohne Frrthum hinsichtlich derselben, gleicht bem Toben eines bofen Damons, welcher, eingesperrt, nur auf die Gelegenheit wartete, losbrechen ju dürfen, und nun jubelt fie gefunden zu haben. Dem fonnte nicht fo fenn, wenn der Grund unfers Befens ein Erkennen= des und das Wollen ein bloges Resultat der Erkenntniß ware: denn wie fame in das Resultat, mas nicht in den Elementen deffelben lag? Kann doch die Konklusion nicht mehr enthalten, als die Prämiffen. Der Wille zeigt fich also auch hier als ein von der Erkenntniß gang verschiedenes Wefen, welches fich ihrer nur zur Rommunifation mit der Außenwelt bedient, dann aber den Gefeten feiner eigenen Natur folgt, ohne von jener mehr als ben Unlag zu nehmen.

Der Intellekt, als bloßes Werkzeug des Willens, ift von ihm so verschieden, wie der Hammer vom Schmid. So lange, bei einer Unterredung, der Intellekt allein thätig ist, bleibt solche kalt. Es ist sast als wäre der Mensch selbst nicht dabei. Auch kann er dann sich eigentlich nicht kompromittiren, sondern höchstens blamiren. Erst wann der Wille ins Spiel kommt, ist der Mensch wirklich dabei: jetzt wird er warm, ja, es geht oft heiß her. Immer ist es der Wille, dem man die Lebenswärme zusschreibt: hingegen sagt man der kalte Verstand, oder eine Sache kalt untersuchen, d. h. ohne Einsluß des Willens denken. — Versucht man das Verhältniß umzukehren und den Willen als Werkzeug des Intelleks zu betrachten; so ist es, als machte man den Schmid zum Werkzeug des Hammers.

Richts ift verdrieglicher, als wenn man, mit Gründen und

Aluseinandersetzungen gegen einen Menschen ftreitend, fich alle Mühe giebt, ihn zu überzengen, in der Meinung, es blog mit feinem Berftande zu thun zu haben, - und nun endlich entdeckt, daß er nicht verstehen will; daß man also es mit seinem Billen zu thun hatte, welcher fich der Wahrheit verschließt und muthwillig Migverständniffe, Schikanen und Cophismen ins Feld ftellt, fich hinter feinem Berftande und beffen vorgeblichem Richt= einschen verschauzend. Da ist ihm freilich fo nicht beizukommen: denn Gründe und Beweife, gegen den Willen ange= wandt, find wie die Stofe eines Sohlspiegelphantoms gegen einen festen Körper. Daher auch der fo oft wiederholte Unsipruch: Stat pro ratione voluntas. - Belege zu bem Gesagten liefert das gemeine Leben zur Genüge. Aber auch auf dem Wege der Wiffenschaften sind fie leider zu finden. Die Anerkennung der wichtiaften Wahrheiten, der feltenften Leistungen, wird man vergeblich von Denen erwarten, die ein Interesse haben, fie nicht gelten zu lassen, welches nun entweder daraus entspringt, daß solche Dem widersprechen, was sie felbst täglich lehren, oder baraus, daß sie es nicht benuten und nachlehren dürfen, oder, wenn auch dies Alles nicht, schon weil allezeit die Losung der Mediofren sehn wird: Si quelqu'un excelle parmi nous, qu'il aille exceller ailleurs; wie Helvetins den Ausspruch der Ephefer, in Cicero's fünftem Tuskulanischen Buche (c. 36), allerliebst wiedergegeben hat; oder, wie ein Spruch des Abnifi= niers Fit Arari es giebt: "Der Demant ift unter den Quargen verfehmt". Wer also von dieser ftets zahlreichen Schaar eine gerechte Würdigung feiner Leiftungen erwartet, wird fich fehr ge= täuscht finden und vielleicht ihr Betragen eine Beile gar nicht begreifen können; bis auch er endlich dahinter fommt, daß, mahrend er sich an die Erkenntnig wendete, er es mit bem Bil= Ien zu thun hatte, also gang in dem oben beschriebenen Fall fich befindet, ja, eigentlich Dem gleicht, ber feine Sache bor einem Gerichte führt, deffen Beifiger fammtlich bestochen find. In einzelnen Fällen jedoch wird er davon, daß ihr Wille, nicht ihre Ginficht, ihm entgegenftand, fogar den vollgültigften Beweis erhalten: wenn nämlich Giner und der Andere von ihnen sich jum Plagiat entschließt. Da wird er mit Erstaunen feben, wie feine Renner fie find, welchen richtigen Takt fie für fremdes Berverfehlen. —

Das Widerspiel des hier dargestellten siegreichen Widerstresbens des Willens gegen die Erkenntniß tritt ein, wenn man, bei der Darlegung seiner Gründe und Beweise, den Willen der Ansgeredeten für sich hat: da ist Alles gleich überzeugt, da sind alle Argumente schlagend und die Sache ist sofort klar, wie der Tag. Das wissen die Volksredner. — Im einen, wie im andern Fall, zeigt sich der Wille als das Urkräftige, gegen welches der Instellekt nichts vermag.

8) Bett aber wollen wir die individuellen Gigenschaften, alfo Borgüge und Fehler, einerseits des Willens und Charafters, andererseits des Intellekts, in Betrachtung nehmen, um auch an ihrem Berhältniß zu einander und an ihrem relativen Werth die gängliche Berichiedenheit beider Grundvermögen deutlich zu machen. Gefchichte und Erfahrung lehren, bag Beide völlig unabhängig von einander auftreten. Dag die größte Trefflichfeit bes Ropfes mit einer gleichen bes Charafters nicht leicht im Berein gefunden wird, erklärt fich genugsam aus ber unaussprechlich großen Geltenheit Beider; mahrend ihre Gegentheile durchgängig an der Tages= ordnung find: baber man diese auch täglich im Berein antrifft. Ingwischen schließt man nie von einem vorzüglichen Ropf auf einen guten Willen, noch von diefem auf jenen, noch vom Wegen= theil auf das Gegentheil: sondern jeder Unbefangene nimmt sie als völlig gesonderte Eigenschaften, beren Borhandensehn jedes für fich, burch Erfahrung auszumachen ift. Große Beschränktheit des Ropfes fann mit großer Gute bes Bergens gufammenbefteben, und ich glaube nicht, daß Balthazar Gracian (Discreto, p. 406) Recht hat zu fagen: No ay simple, que no sea malicioso (Es giebt keinen Tropf, der nicht boshaft mare), obwohl er das Spanische Sprichwort: Nunca la necedad anduvo sin malicia (Rie geht die Dummheit ohne die Bosheit), für fich hat. Jedoch mag es fehn, daß manche Dumme, aus dem felben Grunde wie manche Bucklichte, boshaft werden, nämlich aus Erbitterung über die von der Natur erlittene Zurudfetzung und indem fie gelegentlich was ihnen an Berftande abgeht durch Heimtude zu erfeten bermeinen, darin einen furgen Triumph fuchend. Sieraus wird beis

läufig auch begreiflich, warum, einem fehr überlegenen Ropfe gegenüber, faft Beder leicht boshaft wird. Andererfeits wieder ftehen die Dummen fehr oft im Ruf besonderer Bergensgüte, ber fich jedoch jo felten beftätigt, daß ich mich habe wundern muffen, wie fie ihn erlangten, bis ich ben Schluffel bagu in Folgenbem gefunden zu haben mir schmeicheln durfte. Jeder mählt, burch einen geheimen Bug bewogen, ju feinem nähern Umgange am liebsten Jemanden, bem er an Berftande ein wenig überlegen ift: benn nur bei diesem fühlt er fich behaglich, weil, nach Sobbes, omnis animi voluptas, omnisque alacritas in eo sita est, quod quis habeat, quibuscum conferens se, possit magnifice sentire de se ipso (de Cive, I, 5). Aus dem selben Grunde flicht Jeder Den, der ihm überlegen ift; weshalb Lichtenberg gang richtig bemerkt: "Gewiffen Menschen ift ein Mann von Kopf ein fataleres Geschöpf, ale ber beklarirtefte Schurke": dem entfprechend fagt Helvetius: Les gens médiocres ont un instinct sûr et prompt, pour connaître et fuir les gens d'esprit; und Dr. Johnson versichert uns, daß there is nothing by which a man exasperates most people more, than by displaying a superior ability of brilliancy in conversation. They seem pleased at the time; but their envy makes them curse him at their hearts\*) (Boswell; aet. anno 74). Um diefe so allgemein und forgfältig verhehlte Wahrheit noch fchonungslofer an das Licht zu ziehen, füge ich Mercis, des berühmten Jugendfreundes Goethe's, Ausbruck berfelben hinzu, aus feiner Erzählung Lindor: "Er befaß Talente, die ihm die Natur gegeben und die er sich durch Renntnisse erworben hatte, und diese brachten zuwege, daß er in den meisten Gesellschaften die werthen Unwesenden weit hinter fich ließ. Wenn das Bublifum, in dem Moment von Augenweide an einem außerordentlichen Menschen, diese Vorzüge auch hinunterschluckt, ohne sie gerade fogleich arg auszulegen; so bleibt doch ein gewisser Eindruck von biefer Ericheinung zurud, der, wenn er oft wiederholt wird, für

<sup>\*)</sup> Durch nichts erbittert Einer bie meisten Menschen mehr, als baburch, bag er seine Ueberlegenheit in ber Konversation zu glänzen an ben Tag legt. Für ben Augenblick scheinen sie Wohlgefallen baran zu haben: aber in ihrem Herzen verstuchen sie ihn, aus Neib.

Denjenigen, der baran Schuld ift, bei ernfthaften Gelegenheiten fünftig unangenehme Folgen haben kann. Ohne daß fich es Beder mit Bewußtsehn hinters Ohr fchreibt, daß er dies Mal beleidigt mar, fo ftellt er fich doch, bei einer Beforderung diefes Menidjen, nicht ungern ftummer Beife in den Beg." - Dieferhalb also isolirt große geistige Ueberlegenheit mehr, als alles Anbere, und macht, wenigstens im Stillen, verhaft. Das Gegentheil nun ift es, was die Dummen fo allgemein beliebt macht: zumal da Mancher nur bei ihnen finden fann, was er, nach dem oben erwähnten Gefete feiner Natur suchen muß. Diefen mahren Grund einer folden Zuneigung wird jedoch Reiner fich felber, geschweige Andern gestehen, und wird daher, als plausibeln Borwand für dieselbe, seinem Auserwählten eine besondere Bergens= gute andichten, die, wie gefagt, höchft felten und nur zufällig ein Mal neben der geistigen Beschränktheit wirklich vorhanden ift. — Der Unverstand ist demnach keineswegs der Güte des Charafters günftig oder verwandt. Aber andererseits läßt sich nicht behaupten, daß der große Verstand dies fei: vielmehr ist ohne einen folden noch fein Bofewicht im Großen gewesen. Ja fogar die höchste intelleftuelle Emineng fann zusammenbestehen mit der ärgften moralischen Berworfenheit. Ein Beifpiel hievon gab Bafo von Berulam: undantbar, herrschfüchtig, boshaft und niederträchtig, ging er endlich fo weit, daß er, als Lord Groß= fanzler und höchster Richter des Reichs, fich bei Civilprocessen oft bestechen ließ: angeklagt vor seinen Bairs bekannte er sich schuldig, murbe von ihnen ausgestoßen aus bem hause ber Lords und zu vierzigtaufend Pfund Strafe, nebst Ginsperrung in den Tower verurtheilt. (Siehe die Recension der neuen Ausgabe der Werfe Bafo's in der Edinburgh Review, August 1837.) Deshalb neunt ihn auch Pope the wisest, brightest, meanest of mankind\*). Essay on man, IV, 282. Gin ähnliches Beispiel liefert der Hiftorifer Buicciardini, von welchem Rofini, in ben, feinem Geschichtsroman Luifa Stroggi beigegebenen, aus guten. aleichzeitigen Quellen geschöpften Notizie storiche sagt: Da coloro, che pongono l'ingegno e il sapere al di sopra di tutte le umane qualità, questo uomo sarà riguardato come

<sup>\*)</sup> Den weiseften, glangenbeften, nieberträchtigften ber Menfcon.

fra i più grandi del suo secolo: ma da quelli, che reputano la virtù dovere andare innanzi a tutto, non potra esecrarsi abbastanza la sua memoria. Esso fu il più crudele fra i cittadini a perseguitare, uccidere e confinare etc.\*)

Wenn nun von einem Menschen gesagt wird: "er hat ein gutes Berg, wiewohl einen schlechten Ropf"; von einem andern aber: ..er hat einen fehr auten Ropf, jedoch ein schlechtes Berg"; jo fühlt Jeder, daß beim Ersteren das lob den Tadel weit über= wiegt; beim Andern umgefehrt. Dem entsprechend feben wir, wenn Jemand eine schlicchte Sandlung begangen hat, feine Freunde und ihn felbst bemüht, die Schuld vom Willen auf den Intellekt zu wälzen und Kehler des Herzens für Tehler des Ropfes auszugeben; ichlechte Streiche werden fie Berirrungen nennen, werden fagen, es fei bloger Unverftand gewesen, Unüberlegtheit, Leichtsinn, Thorheit; ja, sie werden zur Roth Barorysmus, momentane Beistesstörung und, wenn es ein ichweres Berbrechen betrifft, sogar Wahnsinn vorschützen, um nur den Willen von ber Schuld zu befreien. Und eben fo wir felbst, wenn wir einen Unfall oder Schaden verursacht haben, werden, vor Andern und por uns felbst, sehr gern unsere stultitia anklagen, um nur dem Borwurf der malitia auszuweichen. Dem entsprechend ift, bei aleich ungerechtem Urtheil des Richters, der Unterschied, ob er geirrt habe, oder bestochen gewesen sei, so himmelweit. Alles Diefes bezeugt genugsam, daß der Wille allein das Wirkliche und das Wesentliche, der Kern des Menschen ift, der Intellekt aber bloß sein Wertzeug, welches immerhin fehlerhaft febn mag. ohne daß er dabei betheiligt ware. Die Anklage des Unverstandes ift, vor dem moralischen Richterstuhle, ganz und gar feine; vielmehr giebt sie hier fogar Privilegien. Und eben so vor den weltlichen Berichten ift es, um einen Berbrecher von aller Strafe ju befreien, überall hinreichend, daß man die Schuld von feinem

<sup>\*)</sup> Bon Denen, welche Geist und Gelehrsamkeit über alle andern menichlichen Eigenschaften stellen, wird dieser Mann ben größesten seines Jahrhunberts beigezählt werden: aber von Denen, welche die Tugend allem Andern vorgeben lassen, wird sein Andenken nie genug verslucht werden können. Er war der grausamste unter den Bürgern, im Berfolgen, Tödten und Berbannen.

Willen auf seinen Intellekt wälze, indem man entweder uns vermeidlichen Irrthum, oder Geistesstörung nachweist: denn da hat es nicht mehr auf sich, als wenn Hand oder Fuß wider Willen ausgeglitten wären. Dies habe ich ausführlich erörtert in dem meiner Preissschrift über die Freiheit des Willens beisgegebenen Anhang "über die intellektuale Freiheit", wohin ich, um mich nicht zu wiederholen, hier verweise.

Ueberall berusen sich Die, welche irgend eine Leistung zu Tage fördern, im Fall solche ungenügend ansfällt, auf ihren guten Willen, an dem es nicht gesehlt habe. Hiedurch glauben sie das Wesentliche, das, wofür sie eigentlich verantwortlich sind, und ihr eigentliches Selbst sicher zu stellen: das Unzureichende der Fähigkeiten hingegen sehen sie an als den Mangel an einem tauglichen Werkzeug.

Ist Einer dumm, so entschuldigt man ihn damit, daß er nicht dafür kann: aber wollte man Den, der schlecht ist, eben damit entschuldigen; so würde man ausgelacht werden. Und doch ist das Sine, wie das Andere, angeboren. Dies beweist, daß der Wille der eigentliche Mensch ist, der Intellekt bloß sein Werkzeug.

Immer also ist es nur unser Wollen was als von uns abhängig, d. h. als Aeußerung unsers eigentlichen Wesens betrachtet wird und wosür man uns daher verantwortlich macht. Dieserhalb eben ist es absurd und ungerecht, wenn man uns sür unsern Glauben, also für unsere Erkenntniß, zur Rede stellen will: denn wir sind genöthigt diese, obschon sie in uns waltet, anzusehen als etwas, das so wenig in unserer Gewalt steht, wie die Borgänge der Außenwelt. Auch hieran also wird deutsich, daß der Wille allein das Innere und Eigene des Menschen ist, der Intellest hingegen, mit seinen, gesetzmäßig wie die Außenwelt vor sich gehenden Operationen, zu jenem sich als ein Aeußerres, ein bloßes Wertzeug verhält.

Hohe Geistesgaben hat man allezeit angesehen als ein Geschenk der Natur, oder der Götter: ebendeshalb hat man sie Gaben, Begabung, ingenii dotes, gifts (a man highly gisted) genannt, sie betrachtend als etwas vom Menschen selbst Verschiedenes, ihm durch Vegünstigung Zugesallenes. Nie hingegen hat man es mit den moralischen Vorzügen, obwohl auch sie anges

boren sind, eben so genommen: vielmehr hat man diese stets ansgesehen als etwas vom Menschen selbst Ausgehendes, ihm wesentstich Angehöriges, ja sein eigenes Selbst Ausmachendes. Hieraus nun folgt abermals, daß der Wille das eigentliche Wesen des Menschen ist, der Intellekt hingegen sekundär, ein Werkzeug, eine Ausstattung.

Diesem entsprechend verheißen alle Religionen für die Vorzüge des Willens, oder Herzens, einen Lohn jenseit des Lebens, in der Ewigkeit; keine aber für die Vorzüge des Ropkes, des Verstandes. Die Tugend erwartet ihren Lohn in jener Welt; die Klugheit hofft ihn in dieser; das Genie weder in dieser, noch in jener: es ist sein eigener Lohn. Demnach ist der Wille der ewige Theil, der Intellekt der zeitliche.

Berbindung, Gemeinschaft, Umgang zwischen Meuschen gründet fich, in der Regel, auf Berhältniffe, die den Billen, felten auf folde, die den Intellekt betreffen: die erstere Urt der Gemeinschaft kann man die materiale, die andere die formale nennen. Jener Art sind die Bande der Familie und Berwandtschaft, ferner alle auf irgend einem gemeinschaftlichen Zwecke. ober Interesse, wie das des Gewerbes, Standes, der Korporation, Bartei, Faktion u. f. w. beruhenden Berbindungen. Bei biefen nämlich fommt es bloß auf die Gefinnung, die Absicht an; wo= bei die größte Berichiedenheit der intellektuellen Gahigkeiten und ihrer Ausbildung bestehen fann. Daber fann Jeder mit Bedem nicht nur in Frieden und Ginigfeit leben, fondern auch jum gemeinsamen Wohl Beider mit ihm zusammen wirken und ihm verbündet fehn. Auch die Ghe ift ein Bund ber Bergen, nicht der Röpfe. Anders aber verhält es fich mit der bloß formalen Bemeinschaft, als welche nur Gedankenaustaufch bezweckt: Diese verlangt eine gewiffe Gleichheit ber intellektuellen Fähigkeiten und der Bildung. Große Unterschiede hierin fetzen zwischen Mensch und Mensch eine unüberfteigbare Rluft: eine folche liegt &. B. zwischen einem großen Geift und einem Dummfopf, zwischen einem Gelehrten und einem Bauern, zwischen einem Sofmann und einem Matrofen. Dergleichen heterogene Wefen haben baber Mühe, sich zu verftändigen, fo lange es auf die Mittheilung von Gedanken, Borftellungen und Anfichten ankommt. Richtebeftoweniger fann enge materiale Freundschaft zwischen ihnen Statt sinden, und sie können treue Verbündete, Verschworene und Verspslichtete sehn. Denn in Allem, was allein den Willen betrifft, wohin Freundschaft, Feindschaft, Nedlichkeit, Treue, Falschheit, und Verrath gehört, sind sie völlig homogen, aus demselben Teig gesormt, und weder Geist noch Vildung machen darin einen Unterschied: ja, oft beschämt hier der Rohe den Gelehrten, der Matrose den Hosmann. Denn bei den verschiedensten Graden der Vildung bestehen dieselben Tugenden und Laster, Affeste und Leidenschaften, und, wenn auch in ihren Neußerungen etwas modisieirt, erkennen sie sich doch, selbst in den heterogensten Individuen sehr bald gegenseitig, wonach die gleichgesinnten zusammentreten, die entsgegengesetzten sich anseinden.

Glangende Eigenschaften bes Beiftes erwerben Bewunderung, aber nicht Zuneigung: Diese bleibt ben moralischen, ben Gigenschaften des Charafters, vorbehalten. Zu seinem Freunde wird wohl Jeder lieber den Redlichen, den Gutmuthigen, ja felbst ben Gefälligen, Rachgiebigen und leicht Beiftimmenden mablen, als den blog Geiftreichen. Bor diesem wird fogar durch unbedentende, zufällige, außere Eigenschaften, welche gerade ber Neigung eines Andern entsprechen, Mancher ben Vorzug gewinnen. Nur wer felbst viel Geift hat, wird den Beiftreichen zu feiner Befellschaft munichen; seine Freundschaft hingegen wird sich nach ben moralischen Eigenschaften richten: benn auf diesen beruht feine eigentliche Sochichatung eines Menschen, in welcher ein einziger guter Charafterzug große Mängel des Berftandes bedeckt und auslischt. Die erkannte Güte eines Charakters macht uns geduldig und nachgiebig gegen Schwächen bes Berftanbes, wie auch gegen Die Stumpfheit und das findische Wefen des Alters. Gin entichieben edler Charafter, bei gänzlichem Mangel intelleftueller Vorzüge und Bildung, steht da, wie Giner, dem nichts abgeht; hingegen wird der größte Beift, wenn mit ftarten moralischen Kehlern behaftet, noch immer tadelhaft erscheinen. - Denn wie Fadeln und Feuerwerf vor der Sonne blag und unscheinbar werden, fo wird Geift, ja Genie, und ebenfalls die Schönheit, überftrahlt und verdunkelt von der Gute des Bergens. Wo diefe in hohem Grade hervortritt, kann fie den Mangel jener Eigen schaften so febr ersetzen, daß man folche vermißt zu haben sich ichamt. Cogar ber beschränktefte Verftand, wie auch die grotteste Buglichkeit, werden, fobald bie ungemeine Bute bes Berjens fich in ihrer Begleitung fund gethan, gleichsam verklart, umftrahlt von einer Schönheit höherer Art, indem jett aus ihnen eine Weisheit fpricht, vor der jede andere verftummen muß. Denn die Gute des Bergens ift eine transscendente Eigenschaft, gehört einer über biefes Leben hinausreichenden Ordnung ber Dinge an und ift mit jeder andern Bollfommenheit inkommenfurabel. Wo sie in hohem Grade vorhanden ift, macht fie das Berg fo groß, daß es die Welt umfaßt, fo daß jett Alles in ihm, nichts mehr außerhalb liegt; da fie ja alle Wefen mit bem eigenen identificirt. Alsdann verleiht fie auch gegen Andere jene gränzenlose Rachsicht, die fonft Jeder nur sich selber widerfahren läßt. Ein solcher Mensch ift nicht fähig, sich zu erzürnen: fogar wenn etwan seine eigenen, intellektuellen ober körperlichen Fehler den boshaften Spott und Sohn Anderer hervorgerufen haben, wirft er, in seinem Herzen, nur sich felber vor, zu folchen Neußerungen der Unlag gewesen zu febn, und fährt baber, ohne fich Zwang anzuthun, fort, Iene auf bas liebreichste zu behandeln. zuversichtlich hoffend, daß sie von ihrem Irrthum hinsichtlich seiner zurückfommen und auch in ihm sich selber wiedererkennen werden. — Was ist bagegen Wit und Genic? was Bako von Berulam?

Auf das felbe Ergebnif, welches wir hier aus der Betrachtung unserer Schätzung Anderer erhalten haben, führt auch die der Schätzung des eigenen Selbst. Wie ist doch die in moralischer Hinsicht eintretende Selbstzufriedenheit so grundverschieden von der in intellektualer Hinsicht! Die erstere entsteht, indem wir, beim Rückblick auf unfern Wandel, feben, daß wir mit schweren Opfern Treue und Redlichkeit geübt, daß wir Manchem geholfen, Manchem verziehen haben, beffer gegen Andere gewesen sind, ale diefe gegen une, so bag wir mit Ronig Lear fagen burfen: "Ich bin ein Mann, gegen ben mehr gefündigt worden, als er gefündigt hat"; und vollends wenn vielleicht aar irgend eine eble That in unserer Rückerinnerung glänzt! Gin tiefer Ernst wird die stille Freude begleiten, die eine folche Mufterung uns giebt: und wenn wir dabei Andere gegen uns zurückftehen fehen; fo wird une dies in keinen Bubel verfetzen, vielmehr werden wir es bedauern und werden aufrichtig wünschen. fie wären alle wie wir. - Wie gang anders wirkt hingegen bie Erfenntniß unserer intellestuellen lleberlegenheit! Ihr Grundbaß ist ganz eigentlich der oben angeführte Ausspruch des Hobbes: Omnis animi voluptas, omnisque alacritas in eo sita est, quod quis habeat, quiduscum conferens se, possit magnisice sentire de se ipso. Uebermüthige, triumphirende Eitelkeit, stolzes, höhnisches Herabschen auf Andere, wonnevoller Rigel des Bewußtschus entschiedener und bedeutender Ueberlegenheit, dem Stolz auf förperliche Vorzüge verwandt, — das ist hier das Ergebniß. — Dieser Gegensatzwischen beiden Arten der Selbstzussriedenheit zeigt an, daß die eine unser wahres inneres und ewiges Wesen, die andere einen mehr äußerlichen, nur zeitlichen, ja sast nur förperlichen Borzug betrifft. Ist doch in der That der Instellest die bloße Funktion des Gehirns, der Wille hingegen Das, dessen Funktion der ganze Mensch, seinem Sehn und Wesen nach, ist.

Erwägen wir, nach Außen blickend, daß δ βιος βραχυς, ή δε τεχνη μακρα (vita brevis, ars longa), und betrachten, wie die größten und schönsten Geister, oft wann sie kaum den Gipfel ihrer Leistungsfähigkeit erreicht haben, imgleichen große Gelehrte, wann sie eben erst zu einer gründlichen Einsicht ihrer Wissenschaft geslangt sind, vom Tode hinweggerafft werden; so bestätigt und auch Dicses, daß der Sinn und Zweck des Lebens kein intellekstualer, sondern ein moralischer ist.

Der burchgreifende Unterschied zwischen ben geiftigen und ben moralischen Eigenschaften giebt sich endlich auch badurch zu erfennen, daß der Intelleft höchst bedeutende Beränderungen durch die Zeit erleidet, mahrend der Wille und Charafter von dieser unberührt bleibt. — Das Neugeborene hat noch gar feis nen Gebrauch feines Berftandes, erlangt ihn jedoch, innerhalb der ersten zwei Monate, bis zur Anschauung und Apprehension ber Dinge in ber Außenwelt; welchen Borgang ich in der Abhandlung "Ueber bas Gehn und die Farben", G. 10 der zweiten (und britten) Auflage, naher dargelegt habe. Diefem erften und wichtiaften Schritte folgt viel langfamer, nämlich meiftens erft im britten Jahre, die Ausbildung der Bernunft, bis zur Sprache und badurch zum Denken. Dennoch bleibt die frühe Rindheit unwiderruflich ber Albernheit und Dummheit preisgegeben: junächst weil dem Gehirn noch bie phyfifche Bollendung fehlt, welche es fowohl feiner Größe als feiner Textur nach, erft im fiebenten Jahre

erreicht. Sobann aber ift zu feiner energischen Thatigfeit noch ber Antagonismus bes Genitalfuftems erfordert; baber jene erft mit ber Bubertat aufängt. Durch biefelbe aber hat alebann ber Intelleft erft die bloge Fähigkeit zu feiner psinchischen Ausbildung erlangt: Diese selbst fann allein durch Uebung, Erfahrung und Belehrung gewonnen werden. Sobald baher der Beift fich ber findischen Albernheit entwunden hat, gerath er in die Schlingen gabllofer Brrthumer, Borurtheile, Chimaren, mitunter von ber absurdeften und fraffesten Art, die er eigenfinnig festhält, bis die Erfahrung fie ihm nach und nach entwindet, manche auch unvermerkt abhanden kommen: diefes Alles geschieht erft im Laufe vieler Jahre; fo daß man ihm zwar die Mündigkeit bald nach bem zwanzigsten Sahre zugesteht, die vollkommene Reife jedoch erft ins vierzigste Jahr, das Schwabenalter, verfett hat. Allein während diefe psychische, auf Gulfe von außen beruhende Musbilbung noch im Wachsen ift, fängt die innere physische Energie des Gehirns bereits an wieder zu finken. Diese nämlich hat, vermöge ihrer Abhängigkeit vom Blutandrang und der Ginwirfung des Pulsschlages auf das Gehirn, und dadurch wieder vom llebergewicht des arteriellen Shitems über das venöfe, wie auch von der frischen Zartheit der Gehirnfasern, zudem auch durch die Energie des Genitalsustems, ihren eigentlichen Rulminationspunkt um das dreißigste Sahr: schon nach dem fünfunddreißigsten wird eine leise Abnahme berfelben merklich, die durch bas allmälig herankommende Uebergewicht des venösen Shitems über das arterielle, wie auch durch die immer fester und spröder werdende Konsistenz der Gehirnfasern, mehr und mehr eintritt und viel merklicher fein würde, wenn nicht andererfeits die pinchische Bervollkommnung, durch Uebung, Erfahrung, Buwachs der Renntniffe und erlangte Fertigkeit im Sandhaben berfelben, ihr entgegenwirkte; welcher Antagonismus glücklicherweise bis ins späte Alter fortdauert, indem mehr und mehr bas Behirn einem ausgespielten Inftrumente zu vergleichen ift. Aber bennoch fchreitet die Abnahme der ursprünglichen, gang auf organischen Bedingungen beruhenden Energie des Intelletts zwar langfam, aber unaufhaltfam weiter: das Bermögen urfprünglicher Ronception, die Phantafie, die Bilbfamfeit, das Gedachtniß, werben merklich schwächer, und fo geht es Schritt vor Schritt abwärts, bis hinab in das geschwätzige, gedächtnißlose, halb bewußtlose, endlich ganz kindische Alter.

Der Wille hingegen wird von allem biefem Werben, Wechfel und Bandel nicht mitgetroffen, fondern ift, vom Unfang bis jum Ende, unveränderlich der felbe. Das Wollen braucht nicht. wie das Erkennen, gelernt zu werben, fondern geht fogleich voll= fommen von Statten. Das Rengeborene bewegt fich ungeftum, tobt und schreit: es will auf das heftigste; obschon es noch nicht weiß, was es will. Denn das Medium der Motive, der Intelleft, ift noch gang unentwickelt: der Wille ift über die Aukenwelt, wo feine Wegenstände liegen, im Dunkeln, und tobt jest wie ein Gefangener gegen die Bande und Gitter feines Rerkers. Doch allmälig wird es Licht: alsbald geben die Grundzüge des allgemeinen menschlichen Wollens und zugleich die hier vorhanbene individuelle Modififation berfelben fich kund. Der schon hervortretende Charafter zeigt sich zwar erst in schwachen und ichwankenden Bügen, wegen der mangelhaften Dienftleiftung des Intellekte, der ihm die Motive vorzuhalten hat: aber fur den aufmerksamen Beobachter fündigt er bald seine vollständige Gegenwart an, und in Aurzem wird fie unverkennbar. Die Charafterzüge treten hervor, welche auf das ganze Leben bleibend find: die Hauptrichtungen des Willens, die leicht erregbaren Affekte, die vorherrschende Leidenschaft, sprechen fich aus. Daher verhal= ten die Borfälle in der Schule sich zu denen des fünftigen Lebenslaufes meistens wie das stumme Vorspiel, welches dem im Samlet bei Sofe aufzuführenden Drama vorhergeht und beffen Inhalt pantomimisch verfündet, zu diesem felbst. Reineswegs aber laffen fich eben fo aus den im Anaben fich zeigenden intellektuel-Ien Fähigkeiten die fünftigen prognosticiren: vielmehr werden die ingenia praecocia, die Bunderfinder, in der Regel Flachföpfe; bas Genie hingegen ift in ber Rindheit oft von langfamen Begriffen und faßt ichwer, eben weil es tief faßt. Diesem entspricht es, daß Jeder lachend und ohne Rückhalt die Albernheiten und Dummheiten feiner Rindheit erzählt, 3. B. Goethe, wie er alles Rochgeschirr jum Fenfter hinausgeworfen (Dichtung und Bahrheit, Bb. 1, G. 7): benn man weiß, daß alles Dieses nur das Beränderliche betrifft. Hingegen die schlechten Büge, die boshaften und hinterliftigen Streiche feiner Jugend wird ein fluger

Mann nicht jum Beften geben: benn er fühlt, daß fie auch von seinem gegenwärtigen Charafter noch Zeugniß ablegen. Man hat mir ergählt, daß der Kraniostop und Menschenforscher Gall, wann er mit einem ihm noch unbekannten Mann in Berbindung zu treten hatte, diesen auf seine Jugendjahre und Jugendstreiche gu fprechen brachte, um, wo möglich, daraus die Buge feines Charafters ihm abzulauschen; weil dieser auch jett noch berselbe jehn mußte. Gben hierauf beruht es, daß, mahrend wir auf die Thorheiten und den Unverftand unserer Jugendjahre gleichgültig, ja mit lächelndem Wohlgefallen zurücksehen, die schlechten Cha= rafterguge eben jener Zeit, die bamals begangenen Bosheiten und Frevel, felbst im fpaten Alter als unauslöschliche Borwürfe da= ftehen und unfer Gewiffen beängftigen. — Wie nun alfo ber Charafter fich fertig einstellt, so bleibt er auch bis ins späte Alter unverändert. Der Angriff des Alters, welcher die intellektuellen Rrafte allmälig verzehrt, läßt die moralischen Eigenschaften un= berührt. Die Güte des Herzens macht den Greis noch verehrt und geliebt, wann sein Ropf schon die Schwächen zeigt, die ibn bem Kindesalter wieder zu nähern anfangen. Sanftmuth, Beduld, Redlichkeit, Wahrhaftigkeit, Uneigennützigkeit, Menfchenfreundlichfeit u. f. w. erhalten fich burch bas ganze Leben und gehen nicht durch Altersschwäche verloren: in jedem hellen Augenblick des abgelebten Greises treten sie unvermindert hervor, wie die Sonne aus Winterwolfen. Und andererfeits bleibt Bosheit, Tüde, Habsucht, Hartherzigkeit, Falschheit, Egoismus und Schlechtigkeit jeder Art auch bis ins späteste Alter unvermindert. Wir würden Dem nicht glauben, sondern ihn auslachen, der uns fagte: "In frühern Jahren mar ich ein boshafter Schurke, jest aber bin ich ein redlicher und edelmüthiger Mann." Recht schon hat da= her Walter Scott in Nigels fortunes am alten Bucherer ge= zeigt, wie brennender Beiz, Egoismus und Ungerechtigkeit noch in voller Bluthe ftehen, gleich den Giftpflanzen im Berbft, und fich noch heftig äußern, nachdem ber Intellekt schon kindisch gewor= ben. Die einzigen Beränderungen, welche in unsern Reigungen vorgehen, find folche, welche unmittelbare Folgen ber Abnahme unferer Körperfräfte und damit der Fähigkeiten zum Geniegen find: fo wird die Bolluft der Böllerei Blatz machen, die Prachtliebe bem Geig, und die Gitelfeit ber Chrfucht; eben wie ber Mann, welcher, ehe er noch einen Bart hatte, einen falschen anklebte, späterhin seinen grau gewordenen Bart braun färben wird. Während also alse organischen Kräfte, die Muskelstärke, die Sinne, das Gedächtniß, Witz, Verstand, Genie, sich abnutzen und im Alter stumpf werden, bleibt der Wille allein unversehrt und unverändert: der Trang und die Richtung des Wollens bleibt die selbe. Ja, in manchen Stücken zeigt sich im Alter der Wille noch entschiedener: so, in der Anhänglichkeit am Leben, welche bekanntlich zunimmt; sodann in der Festigkeit und Beharrlichkeit bei Dem, was er ein Mal ergriffen hat, im Sigensinn; welches daraus erklärlich ist, daß die Empfänglichkeit des Intellests für andere Eindrücke und dadurch die Beweglichkeit des Willens durch hinzuströmende Motive abgenommen hat: daher die Unversöhnlichkeit des Zorns und Hasses alter Leute:

The young man's wrath is like light straw on fire; But like red-hot steel is the old man's ire. (Old Ballad.)\*)

Aus allen diesen Betrachtungen wird es dem tiefern Blicke unverkennbar, daß, während der Intellekt eine lange Reihe allmäliger Entwickelungen zu durchlaufen hat, dann aber, wie alles
Physische, dem Verfall entgegengeht, der Wille hieran keinen
Theil nimmt, als nur sofern er Anfangs mit der Unvollkommenheit seines Wertzeuges, des Intellekts, und zuletzt wieder mit
dessenutheit zu kämpsen hat, selbst aber als ein Fertiges
auftritt und unverändert bleibt, den Gesetzen der Zeit und des
Werdens und Vergehens in ihr nicht unterworfen. Hiedurch also
giebt er sich als das Metaphysische, nicht selbst der Erscheinungswelt Angehörige, zu erkennen.

9) Die allgemein gebrauchten und durchgängig sehr wohl verstandenen Ausdrücke Herz und Kopf sind aus einem richtigen Gefühl des hier in Rede stehenden fundamentalen Unterschiedes entsprungen; daher sie auch tressend und bezeichnend sind und in allen Sprachen sich wiedersinden. Nec cor nec caput habet, sagt Seneka vom Kaiser Klaudius. (Ludus de morte Claudii Caesaris, c. 8.) Mit vollem Recht ist das Herz, dieses primum mobile des thierischen Lebens, zum Symbol, ja zum

<sup>\*)</sup> Dem Strohfeu'r gleich, ift Junglings Born nicht fchlimm: Rothglih'nbem Gifen gleicht bes Alten Grimm.

Shnonhm bes Willens, als bes Urferns unferer Erfcheinung, gewählt worden und bezeichnet diefen, im Gegenfatz des Intel= lette, ber mit bem Ropf geradezu identisch ift. Alles, was, im weitesten Sinne, Sache bes Willens ift, wie Wunfch, Leibenfchaft, Freude, Schmerz, Gute, Bosheit, auch was man unter "(Gemüth" zu verstehen pflegt, und was Homer burch widov itop ausbrückt, wird bem Bergen beigelegt. Demnach fagt man: er hat ein schlechtes Berg; - er hängt sein Berg an biefe Sache; cs geht ihm vom Berzen; - es war ihm ein Stich ins Berz; es bricht ihm das Berg; - fein Berg blutet; - das Berg hüpft vor Freude; - wer fann dem Menschen ins Berg feben? - cs ift herzzerreißend, herzzermalmend, herzbrechend, herzerhebend, herzrührend; - er ist herzensgut, - hartherzig, - herzlos, herzhaft, feigherzig u. a. m. Ganz speciell aber heißen Liebeshändel Herzensangelegenheiten, affaires de coeur; weil der Geschlechts= trieb der Brennpunkt des Willens ift und die Auswahl in Bezug auf denselben die Sanptangelegenheit des natürlichen menschlichen Wollens ausmacht, wovon ich den Grund in einem ausführlichen Kapitel zum vierten Buche nachweisen werde. Byron, im "Don Juan", C. 11, v. 34, sathrifirt darüber, daß den Damen die Liebe, statt Sache bes Herzens, Sache bes Ropfes fei. - Bingegen bezeichnet ber Ropf Alles, mas Sache ber Erkenntniß ift. Daher: ein Mann von Ropf, ein kluger Ropf, feiner Ropf, schlechter Ropf, den Ropf verlieren, den Ropf oben behalten 11. j. w. Berg und Ropf bezeichnet den ganzen Menschen. Aber ber Ropf ist stets das Zweite, das Abgeleitete: denn er ift nicht das Centrum, fondern die höchfte Effloresceng des Leibes. Wann ein Seld ftirbt, balfamirt man fein Berg ein, nicht fein Gehirn: hingegen bewahrt man gern ben Schabel ber Dichter, Rünftler und Philosophen. So wurde in der Academia di S. Luca zu Rom Raphaels Schädel aufbewahrt, ift jedoch fürzlich als macht nachgewiesen worden: in Stockholm wurde 1820 ber Schäbel bes Rartesins in Auftion verkauft\*).

Ein gewisses Gefühl bes mahren Berhältnisses zwischen Wilsten, Intellekt, Leben, ist auch in ber Lateinischen Sprache aussgebrückt. Der Intellekt ist mens, vous; ber Wille hingegen ist

<sup>\*)</sup> Times vom 18. Oftober 1845; nach bem Athenaeum.

animus; welches von anima fommt, und dieses von aveuw. Anima ift das Leben felbst, der Athem, buyy: animus aber ift das belebende Princip und zugleich der Wille, das Subjekt der Neigungen, Absichten, Leidenschaften und Affette: baber auch est mihi animus. — fert animus, — für "ich habe Lust", auch animi causa n. a. m., es ift das Griechische Soules, also Gemüth, nicht aber Kopf. Animi perturbatio ist der Affett, mentis perturbatio wurde Berrucktheit bedeuten. Das Pradikat immortalis wird dem animus beigelegt, nicht der mens. Alles dies ift die aus der großen Mehrgahl der Stellen hervorgehende Regel; wenn gleich, bei jo nahe verwandten Begriffen, es nicht fehlen fann, daß die Worte bisweisen verwechselt werden. Unter poxy fcheinen die Griechen gunächst und ursprünglich die Lebensfraft verstanden zu haben, das belebende Princip; wobei fogleich die Ahndung aufftieg, daß es ein Metaphyfisches sehn muffe, folglich vom Tode nicht mitgetroffen würde. Dies beweisen, unter Anderm, die von Stobaos aufbewahrten Untersuchungen des Berhältniffes zwischen νους und ψυχη. (Ecl., Lib. I, c. 51, §. 7, 8.)

10) Worauf beruht die Identität der Perfon? - Richt auf ber Materie des Leibes: fie ist nach wenigen Jahren eine andere. Nicht auf der Form beffelben: fie andert fich im Gangen und in allen Theilen; bis auf den Ausdruck des Blickes, an welchen man daher auch nach vielen Jahren einen Menschen noch erfennt: welches beweift, daß trot allen Beränderungen, die an ihm die Zeit hervorbringt, doch etwas in ihm davon völlig unberührt bleibt: es ift eben Dieses, woran wir, auch nach bem längften Zwischenraume, ihn wiedererkennen und ben Chemaligen unverfehrt wiederfinden; eben fo auch uns felbft: denn wenn man auch noch so alt wird; so fühlt man doch im Innern sich gang und gar als ben felben, der man war, als man jung, ja, als man noch ein Kind mar. Dieses, mas unverändert ftets gang bas Selbe bleibt und nicht mitaltert, ift eben ber Rern unfere Wefens, welcher nicht in ber Zeit liegt. — Man nimmt an, Die Identität ber Person beruhe auf der des Bewuftsehns. Berfteht man aber unter biefer bloß die gufammenhängende Erinnerung bes Lebens= laufe; fo ist fie nicht ausreichend. Wir wiffen von unferm Lebenslauf allenfalls etwas mehr, als von einem ehemals aclefenen Roman; bennoch nur das Allerwenigfte. Die Saupt-

begebenheiten, die intereffanten Scenen haben fich eingeprägt: im llebrigen find taufend Vorgange vergeffen, gegen einen, der behalten worden. Je alter wir werden, defto fpurlofer geht Alles vorüber. Sohes Alter, Krankheit, Gehirnverletung, Bahnfinn, fönnen das Gedächtniß gang rauben. Aber die 3dentität der Person ift bamit nicht verloren gegangen. Sie beruht auf bem ibentischen Willen und bem unveränderlichen Charafter beffelben. Er eben auch ift es, ber ben Ausbruck bes Blicks unveränderlich macht. Im Bergen steckt der Mensch, nicht im Ropf. Zwar find wir, in Folge unserer Relation mit ber Augenwelt, gewohnt, als unfer eigentliches Selbst das Subjekt des Erkennens, das erfennende Ich, zu betrachten, welches am Abend ermattet, im Schlafe verschwindet, am Morgen mit erneuerten Rräften heller ftrablt. Dieses ift jedoch die bloße Gehirnfunktion und nicht unfer eigenstes Selbst. Unfer mahres Selbst, ber Rern unfers Wesens, ist Das, was hinter jenem steckt und eigentlich nichts Anderes kennt, als wollen und nichtwollen, zufrieden und unzufrieden fenn, mit allen Mobifitationen ber Sache, die man Gefühle, Affette und Leidenschaften nennt. Dies ift Das, mas jenes Andere hervorbringt; nicht mitschläft, wann jenes fchläft, und eben fo, wann dasselbe im Tode untergeht, unversehrt bleibt. - Alles hingegen, was der Erkenntniß angehört, ist der Bergeffenheit ausgesetzt: felbst die Sandlungen von moralischer Bedeutsamkeit sind uns, nach Jahren, bisweilen nicht voll= fommen erinnerlich, und wir wiffen nicht mehr genau und ins Einzelne, wie wir in einem fritischen Kall gehandelt haben. Aber der Charakter felbst, von dem die Thaten bloß Zeugniß ablegen, kann von uns nicht vergessen werden: er ist jett noch gang derfelbe, wie damals. Der Wille felbft, allein und für fich, beharrt: benn er allein ift unveränderlich, ungerftorbar, nicht alternd, nicht physisch, sondern metaphysisch, nicht zur Erscheinung gehörig, sondern das Erscheinende felbst. Wie auf ihm auch die Identität des Bewußtsehns, so weit sie geht, beruht, habe ich oben. Rapitel 15, nadgewiesen, brauche mich also hier nicht weiter bamit aufzuhalten.

11) Aristoteles sagt beiläusig, im Buch über die Bergseichung des Bünschenswerthen: "gut leben ist besser als leben" (βελτιον του ζην το ευ ζην, Τορ. III, 2). Hieraus ließe sich,

mittelst zweimaliger Kontraposition, folgern: nicht leben ift beffer als schlecht leben. Dies ist dem Intellett auch einleuchtend: den= noch leben die Allermeisten fehr schlecht, lieber als gar nicht. Diefe Anhänglichkeit an bas leben fann alfo nicht im Objekt berselben ihren Grund haben, da das Leben, wie im vierten Buche gezeigt worden, eigentlich ein ftetes Leiden, oder wenigstens, wie weiter unten, Rapitel 28 dargethan wird, ein Gefchäft ift, welches Die Roften nicht bedt: alfo fann jene Anhanglichkeit nur im Gub= jekt derselben gegründet senn. Sie ift aber nicht im Intellekt begründet, ift feine Folge der Ueberlegung, und überhaupt feine Sache der Wahl; fondern dies Lebenwollen ift etwas, das fich von felbst verfteht: es ift ein prius des Intellekts felbst. Wir felbst find der Wille jum Leben: baber muffen wir leben, gut oder schlecht. Mur daraus, daß diese Anhänglichkeit an ein Leben, welches ihrer so wenig werth ift, ganz a priori und nicht a posteriori ift, erklärt sich die allem Lebenden einwohnende, überschwäng= liche Todesfurcht, welche Rochefoucauld mit feltener Freimuthigkeit und Naivetät, in feiner letten Reflexion, ausgesprochen hat, und auf der auch die Wirffamkeit aller Trauerspiele und Heldenthaten zulett beruht, als welche wegfallen würde, wenn wir das Leben nur nach feinem objektiven Werthe schätten. Auf diefen unaussprechlichen horror mortis gründet sich auch der Lieblingssatz aller gewöhnlichen Röpfe, daß wer fich das Leben nimmt verrückt fenn muffe, nicht weniger jedoch das mit einer gewiffen Bewunderung verknüpfte Erstaunen, welches diese Sandlung, felbft in denkenden Köpfen, jedes Mal hervorruft, weil diefelbe der Natur alles Lebenden fo fehr entgegenläuft, daß wir Den, welcher fie gu vollbringen vermochte, in gewissem Sinne bewundern muffen, ja fogar eine gewiffe Beruhigung barin finden, daß, auf die schlimmsten Fälle, diefer Ausweg wirklich offen fteht, als woran wir zweifeln fonnten, wenn es nicht die Erfahrung beftätigte. Denn der Celbitmord geht von einem Beichluffe des Intellekts aus: unfer Lebenwollen aber ift ein prius des Intellekts. -Much diefe Betrachtung alfo, welche Rapitel 28 ausführlich zur Sprache tommt, bestätigt ben Primat des Billens im Gelbft= bewußtsenn.

12) Hingegen beweift nichts beutlicher die fekundäre, abshängige, bedingte Natur bes Intellekts, als seine periodische

Intermitteng. Im tiefen Schlaf hort Alles Erfennen und Borftellen ganglich auf. Allein ber Rern unfere Befens, bas Metaphyfifche beffelben, welches die organischen Funktionen als ihr primum mobile nothwendig voranssetzen, darf nie pausiren, wenn nicht das Leben aufhören foll, und ift auch, als ein Metaphysisches, mithin Unförperliches, keiner Rube bedürftig. Daber haben die Philosophen, welche als diesen metaphysischen Rern eine Seele. b. h. ein ursprünglich und wesentlich ertennendes Wefen aufftellten, fich zu ber Behauptung genöthigt gefehen, baß Diefe Scele in ihrem Borftellen und Erkennen gang unermüdlich fei, foldes mithin auch im tiefften Schlafe fortfete; nur bak uns, nach dem Erwachen, feine Erinnerung davon bliebe. Das Kalfche biefer Behauptung einzuschen wurde aber leicht, sobald man, in Folge ber Lehre Rants, jene Seele bei Seite gefett hatte. Denn Schlaf und Erwachen zeigen bem unbefangenen Sinn auf das deutlichste, daß das Erkennen eine fekundare und durch den Organismus bedingte Funktion ift, fo gut wie irgend eine andere. Unermüblich ift allein bas Berg; weil fein Schlag und der Blutumlauf nicht unmittelbar durch Nerven bedingt. fondern eben die ursprüngliche Meugerung des Willens sind. Huch alle andern, bloß durch Gangliennerven, die nur eine fehr mittelbare und entfernte Berbindung mit dem Gehirn haben, ge= lenkte, physiologische Funktionen werden im Schlafe fortgesett, wiewohl die Sekretionen langfamer geschehen: felbst der Bergschlag wird, wegen seiner Abhängigkeit von der Respiration, als welche durch das Cerebralfustem (medulla oblongata) bedingt ift, mit biefer ein wenig langfamer. Der Magen ift vielleicht im Schlaf am thätigsten, welches feinem speciellen, gegenseitige Störungen veranlaffenden Confensus mit dem jett feiernden Behirn zuzuschreiben ift. Das Gehirn allein, und mit ihm bas Erkennen, paufirt im tiefen Schlafe gang. Denn es ift blog bas Ministerium des Aeufern, wie das Gangliensustem das Mini= fterium des Innern ift. Das Gehirn, mit feiner Funktion des Erkennens, ift nichts weiter, als eine vom Willen, zu feinen braugen liegenden Zweden, aufgeftellte Bedette, welche oben, auf der Barte des Ropfes, burch die Fenfter der Sinne umber= fchaut, aufpaßt, von wo Unheil brobe und wo Ruten abzuschen fei, und nach beren Bericht ber Wille fich entscheibet. Diefe Bebette ift dabei, wie jeder im aftiven Dienft Begriffene, in einem Zuftande der Spannung und Anftrengung, daher fic es gern fieht, wenn fie, nach verrichteter Bacht, wieder eingezogen wird; wie jede Wache gern wieder vom Poften abzieht. Dies Abziehen ift das Ginschlafen, welches daher fo fuß und angenehm ift und zu welchem wir fo willfährig find: hingegen ift bas Aufgerütteltwerden unwillfommen, weil es die Bedette plötlich wieber auf den Posten ruft: man fühlt dabei ordentlich die nach der wohlthätigen Spitole wieder eintretende beschwerliche Diaftole, das Wiederauseinanderfahren des Intellefts vom Willen. Giner fogenannten Seele, die urfprünglich und von Saufe aus ein erkennendes Wefen ware, mußte, im Gegentheil, beim Erwachen zu Muthe fenn, wie dem Fisch, der wieder ins Baffer fommt. Im Schlafe, wo blog das vegetative Leben fortgefett wird, wirft der Bille allein nach feiner ursprünglichen und mefent= lichen Natur, ungeftort von außen, ohne Abzug feiner Rraft burch die Thätigkeit bes Gehirns und Anstrengung des Erkennens, welches die schwerste organische Funktion, für den Organismus aber blog Mittel, nicht Zweck ift: baber ift im Schlafe die gange Rraft des Willens auf Erhaltung und, wo es nöthig ift, Ausbefferung des Organismus gerichtet; weshalb alle Beilung, alle wohlthätigen Arisen, im Schlaf erfolgen; indem die vis naturae medicatrix erft dann freies Spiel hat, wann fie von ber Laft der Erfenntniffunftion befreit ift. Der Embryo, welcher gar erft ben Leib noch zu bilden hat, schläft daher fortwährend und bas Reugeborene ben größten Theil seiner Zeit. In diesem Sinne erflärt auch Burdach (Physiologie, Bt. 3, S. 484) gang richtig ben Schlaf für den urfprünglichen Buftand.

In Hinsicht auf das Gehirn selbst erkläre ich mir die Nothwendigkeit des Schlass näher durch eine Hypothese, welche zuerst aufgestellt zu sehn scheint in Neumanns Buch "Bon den Krankheiten des Menschen", 1834, Bb. 4, §. 216. Es ist diese, daß die Nutrition des Gehirns, also die Erneuerung seiner Substanz aus dem Blute, während des Wachens nicht vor sich gehen kann; indem die so höchst eminente, organische Funktion des Erkennens und Denkens von der so niedrigen und materiellen der Nutrition gestört oder aufgehoben werden würde. Hieraus erklärt sich, daß der Schlas nicht ein rein negativer Zustand,

bloges Paufiren ber Gehirnthätigkeit, ift, fondern zugleich einen positiven Charafter zeigt. Diefer giebt fich fchon badurch tund, daß zwischen Schlaf und Wachen fein bloger Unterschied des Grabes, fondern eine feste Grange ift, welche, fobald ber Schlaf eintritt, sich durch Traumbilder ankundigt, die unfern dicht vorhergegangenen Gedanken völlig heterogen find. Gin fernerer Beleg beffelben ift, daß wann wir beängstigende Traume haben, wir vergeblich bemüht find, zu ichreien, ober Angriffe abzuwehren, ober ben Schlaf abzuschütteln; fo bag es ift, als ob bas Bindeglied zwischen dem Gehirn und den motorischen Nerven, ober zwischen dem großen und fleinen Gehirn (als bem Regulator der Bewegungen) ausgehoben wäre: denn das Gehirn bleibt in feiner Ifolation, und der Schlaf halt uns wie mit ehernen Mlauen fest. Endlich ift der positive Charafter des Schlafes baran erfichtlich, daß ein gewiffer Grad von Rraft zum Schlafen erfordert ift; weshalb zu große Ermüdung, wie auch natürliche Schwäche, uns verhindern ihn zu erfassen, capere somnum. Dies ist daraus zu erklären, daß ber Nutritionsproceß ein= geleitet werden muß, wenn Schlaf eintreten foll: das Gehirn muß gleichsam anbeißen. Auch das vermehrte Zuströmen des Blutes ins Gehirn, mahrend des Schlafes, ift aus dem Nutritionsproceg erklärlich; wie auch die, weil sie dieses befordert, inftinkt= mäßig angenommene Lage ber über ben Ropf zusammengelegten Urme; besgleichen, warum Kinder, fo lange das Gehirn noch wächft, fehr vielen Schlafes bedürfen, im Greifenalter hingegen, wo eine gemiffe Atrophie des Gehirns, wie aller Theile, eintritt, ber Schlaf farg wird; endlich fogar, warum übermäßiger Schlaf eine gewiffe Dumpfheit des Bewuftfehns bewirft, nämlich die Folge einer einstweiligen Sppertrophie des Gehirns, welche, bei habituellem Uebermaaß des Schlafes, auch zu einer dauernden werden und Blödsinn erzeugen kann: ανιη και πολυς ύπνος (noxae est etiam multus somnus). Od. 15, 394. - Das Bedürfniß bes Schlafes fteht bemgemäß in geradem Berhältniß zur Intensität des Gehirnlebens, also zur Rlarheit des Bemufit= fenns. Colche Thiere, beren Gehirnleben schwach und bumpf ift. fclafen wenig und leicht, z. B. Reptilien und Fifche: wobei ich erinnere, daß ber Winterschlaf fast nur dem Namen nach ein Schlaf ift, nämlich nicht eine Juaktion bes Gehirns allein, fon-

bern bes gangen Organismus, alfo eine Art Scheintob Thiere von bedeutender Intelligeng schlafen tief und lange. Auch Den= fchen bedürfen um fo mehr Schlaf, je entwickelter, ber Quanti= tät und Qualität nach, und je thätiger ihr Gehirn ift. Mon= taigne ergahlt von fich, bag er ftete ein Langschläfer gewesen, einen großen Theil feines Lebens verfchlafen habe und noch im höhern Alter acht bis neun Stunden in Ginem Zuge fchlafe (Liv. III, ch. 13). Auch von Rartefins wird uns berichtet, bağ er viel geschlasen habe (Baillet, Vie de Descartes, 1693, p. 288). Rant hatte fich zum Schlaf fieben Stunden ausgefett: aber damit auszukommen wurde ihm fo fdwer, daß er feinem Bedienten befohlen hatte, ihn wider Willen und ohne auf feine Wegenreden zu hören, zur bestimmten Zeit zum Auffteben zu zwingen (Jachmann, Immanuel Rant, S. 162). Denn je vollfommener wach Giner ift, d. h. je klärer und aufgeweckter fein Bewußtsehn, befto größer ift für ihn die Rothwendigkeit des Schlafes, also befto tiefer und länger schläft er. Bieles Denten, ober angestrengte Ropfarbeit wird bemnach das Bedürfniß bes Schlafes vermehren. Dag auch fortgesette Muskelauftrengung fcläfrig macht, ift baraus zu erklären, bag bei biefer bas Gehirn fottbauernd, mittelft ber medulla oblongata, des Rückenmarks und der motorischen Nerven, den Muskeln den Reiz ertheilt, der auf ihre Brritabilität wirkt, daffelbe also dadurch feine Kraft erichöpft: die Ermüdung, welche wir in Armen und Beinen fpuren, hat bemnach ihren eigentlichen Git im Gehirn; eben wie ber Schmerz, ben eben biefe Theile fühlen, eigentlich im Gehirn empfunden wird: benn es verhalt fich mit ben motorischen, wie mit ben sensibeln Nerven. Die Musteln, welche nicht vom Gehirn aftuirt werden, g. B. die des Bergens, ermuden eben deshalb nicht. Ans dem felben Grunde ift es erklär= lich, daß man sowohl mahrend, als nach großer Mustelanstrengung nicht scharf benten fann. Daß man im Sommer viel weniger Energie des Geiftes hat, als im Winter, ift zum Theil baraus erklärlich, bag man im Sommer weniger fchläft: benn je tiefer man geschlafen hat, besto vollkommener mach, besto "aufgewedter" ift man nachher. Dies barf uns jedoch nicht verleiten, ben Schlaf über bie Gebühr zu verlängern, weil er alsbann an Intenfion, d. h. Diefe und Feftigfeit, verliert, mas er 18\*

an Extension gewinnt; wodurch er jum blogen Zeitverlust wirb. Dies meint auch Goethe, wenn er (im zweiten Theil des "Fauft") vom Morgenschlummer fagt: "Schlaf ift Schaale: wirf fie fort." - Ueberhaupt alfo bestätigt bas Phanomen bes Schlafes gang porgualich, daß Bewußtsehn, Wahrnehmen, Erkennen, Denfen, nichts Ursprüngliches in une ift, fondern ein bedingter, sekundarer Auftand. Es ift ein Aufwand ber Natur, und zwar ihr höchster, den fie daher, je höher er getrieben worden, defto weniger ohne Unterbrechung fortführen tann. Es ift das Probuft, die Efflorescenz des cerebralen Nervensustems, welches felbst, wie ein Parasit, vom übrigen Organismus genährt wird. Dies hängt auch mit Dem zusammen, mas in unferm britten Buche gezeigt wird, daß das Erfennen um fo reiner und vollkommener ift, je mehr es sich vom Willen losgemacht und gesondert hat, wodurch die rein objektive, die afthetische Auffassung eintritt; eben wie ein Extraft um so reiner ift, je mehr er sich von dem, woraus er abgezogen worden, gesondert und von allem Bodensatz geläutert hat. - Den Gegensatz zeigt der Wille, deffen unmittelbarfte Meugerung das gange organische Leben und zunächst das uner= müdliche Berg ift.

Diese letzte Betrachtung ift schon dem Thema des folgenden Kapitels verwandt, zu dem sie daher den Uebergang macht: ihr gehört jedoch noch folgende Bemerkung an. Im magnetischen Somnambulismus verdoppelt sich das Bewußtsehn: zwei, jede in sich selbst zusammenhängende, von einander aber völlig geschiedene Erkenntnißreihen entstehen; das wachende Bewußtsehn weiß nichts vom somnambulen. Aber der Wille behält in beiden denselben Charakter und bleibt durchaus identisch: er äußert in beiden die selben Neigungen und Abneigungen. Denn die Funktion läßt sich verdoppeln, nicht das Wesen an sich.

# Rapitel 20 \*).

# Objektivation bes Willens im thierischen Organismus.

Ich verstehe unter Objektivation das Sichdarstellen in der realen Körperwelt. Inzwischen ift diese felbst, wie im ersten Buch und beffen Erganzungen ausführlich bargethan, burchaus bedingt durch das erkennende Subjekt, alfo den Intelleft, mithin auferhalb feiner Erkenntniß, schlechterbings als folche undenkbar: benn fie ift zunächst nur anschauliche Borstellung und als folche Gehirnphänomen. Rach ihrer Aufhebung wurde das Ding an fich übrig bleiben. Dag biefes ber Wille fei, ift bas Thema bes zweiten Buchs, und wird bafelbft zuvörderft am menfchlichen und thierischen Organismus nachgewiesen.

Die Erkenntnig ber Außenwelt kann auch bezeichnet werden als das Bewußtsehn anderer Dinge, im Gegensatz bes Celbftbewußtfenns. Nachdem wir nun in diefem lettern ben Willen als das eigentliche Objekt oder den Stoff deffelben gefunben haben, werden wir jett, in derselben Absicht, das Bewußtfenn von andern Dingen, alfo die objektive Erkenntnig, in Betracht nehmen. hier ift nun meine Thefis diese: mas im Selbstbewußtfenn, alfo subjeftiv, der Intelleft ift, bas stellt im Bewuftsenn anderer Dinge, also objektiv, fich als bas Behirn bar: und mas im Gelbstbemußtsenn, aljo subjeftiv, ber Wille ift, bas ftellt im Bewußtsenn anderer Dinge, also objektiv, fich ale der gesammte Organismus bar.

Bu ben für biefen Sat, fowohl in unferm zweiten Buche, als in den beiden erften Rapiteln der Abhandlung "Ueber den Willen in ber Natur", gelieferten Beweisen füge ich die folgenben Ergänzungen und Erläuterungen.

Bur Begründung des erften Theiles jener Thefis ift das Meifte icon im vorhergehenden Rapitel beigebracht, indem an der Nothwendigfeit bes Schlafes, an den Beränderungen durch bas Alter, und an den Unterschieden der anatomischen Kon-

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §. 20 des erften Bandes.

formation nachgewiefen wurde, daß der Butellett, als fefundarer Natur, burchgängig abhängt von einem einzelnen Organ, bem Behirn, beffen Funktion er ift, wie bas Greifen Funktion ber Sand; daß er mithin phyfifch ift, wie die Berdanung, nicht metaphniisch, wie der Wille. Bie gute Berdanung einen gesun= ben, ftarfen Magen, wie Athletenfraft muskuloje, sehnige Arme erfordert; fo erfordert außerordentliche Intelligenz ein ungewöhn= lich entwickeltes, schon gebautes, burch feine Textur ausgezeichnetes und durch energischen Bulsschlag belebtes Gehirn. Singegen ift die Beschaffenheit des Willens von keinem Organ abhängig und aus feinem zu prognoftieiren. Der größte Brrthum in Walls Schädellehre ift, daß er auch für moralische Eigenschaften Organe des Gehirns aufftellt. — Ropfverletungen mit Berluft von Gehirusubstang wirken, in der Regel, sehr nachtheilig auf den Intelleft: fie haben gänglichen oder theilweisen Blödfinn zur Folge, ober Vergeffenheit der Sprache, auf immer ober auf eine Beit, bisweilen jedoch von mehreren gewußten Sprachen nur einer, bisweilen wieder blog ber Eigennamen, imgleichen den Berluft anderer beseisener Renntnisse u. dgl. m. Singegen lesen wir nie, daß nach einem Unglücksfall folder Urt der Charat= ter eine Beränderung erlitten hatte, daß der Mensch etwan moralisch schlechter oder besser geworden ware, oder gewisse Reiaungen oder Leidenschaften verloren, oder auch neue angenommen hätte; niemals. Denn der Wille hat feinen Sitz nicht im Gehirn, und überdies ift er, als das Metaphyfifche, das prius des Gehirns, wie bes ganzen Leibes, daher nicht burch Berletungen bes Gehirns veränderlich. - Rach einem von Spallangani gemachten und von Boltaire wiederholten Berfuch\*) bleibt eine Schnecke, ber man ben Ropf abgeschnitten, am Leben, und nach einigen Wochen wächst ihr ein neuer Kopf, nebst Fühlhörnern: mit diesem stellt sich Bewußtsehn und Borftellung wieder ein: während bis dahin das Thier, durch ungeregelte Bewegungen, blogen blinden Willen zu erkennen gab. Auch hier alfo finden

<sup>\*)</sup> Spallanzani, Risultati di esperienze sopra la riproduzione della testa nelle lumache terrestri: in ben Memorie di matematica e fisica della Società Italiana, Tom. I, p. 581. — Voltaire, Les colimaçons du révérend père l'escarbotier.

wir den Willen als die Substanz, welche beharrt, den Intelleft hingegen bedingt durch sein Organ, als das wechselnde Accidenz. Er läßt sich bezeichnen als der Regulator des Willens.

Bielleicht ift es Tiedemann, welcher zuerft das cerebrale Nervensuftem mit einem Parafiten verglichen hat (Tiedemann und Treviranus Journal für Physiologie, Bb. 1, S. 62). Der Bergleich ift treffend, fofern das Gehirn, nebft ihm anhängenden Rückenmark und Herven, bem Organismus gleichsam eingepflanzt ift und von ihm genährt wird, ohne felbft feinerfeits zur Erhaltung der Dekonomie beffelben bireft etwas beizutragen; baber das Leben auch ohne Gehirn bestehen kann, wie bei den hirnlofen Miggeburten, auch bei Schildfroten, die nach abgeschnittenem Ropfe noch drei Wochen schen; nur muß dabei die medulla oblongata, als Organ der Respiration, verschont sehn. Sogar eine Benne, der Flourens das gange große Gehirn weggeschnit= ten hatte, lebte noch gehn Monate und gedieh. Selbst beim Menichen führt die Zerftorung des Gehirns nicht direft, fondern erft durch Bermittelung der Lunge und dann des Bergens ben Tod herbei (Bichat, Sur la vie et la mort, part. II, art. 11, §. 1). Dagegen beforgt bas Gehirn die Lenfung der Berhalt= niffe jur Augenwelt: dies allein ift fein Umt, und hiedurch traat es feine Schuld an ben es ernährenden Organismus ab; da deffen Erifteng durch die äußern Berhältniffe bedingt ift. Demgemäß bedarf es, unter allen Theilen allein, des Schlafes: weil nämlich feine Thätigkeit von feiner Erhaltung völlig gefondert ift, jene blog Rrafte und Subftang vergehrt, diefe vom übrigen Organismus, als feiner Umme, geleistet wird: indem alfo feine Thätigkeit ju feinem Beftande nichts beiträgt, wird fie erichopft, und erft wann fie paufirt, im Schlaf, geht feine Ernährung ungehindert von Statten.

Der zweite Theil unserer obigen Thesis wird einer aussührelicheren Erörterung bedürfen, selbst nach Allem, was ich bereits in den angeführten Schriften darüber gesagt habe. — Schon oben, Kapitel 18, habe ich nachgewiesen, daß das Ding an sich, welsches jeder, also auch unserer eigenen Erscheinung zum Grunde liegen muß, im Selbstbewußtsehn die eine seiner Erscheinungssformen, den Raum, abstreift, und allein die andere, die Zeit, beibehält; weshalb es hier sich unmittelbarer als irgendwo fund

giebt, und wir es, nach biefer feiner unverhüllteften Erscheinung, als Willen ausprechen. Nun aber fann, in der blogen Zeit allein, fich feine beharrende Gubftang, bergleichen bie Daterie ift, barftellen, weil eine folche, wie §. 4 bes erften Bandes bargethan, nur burch bie innige Bereinigung bes Raumes mit ber Zeit möglich wird. Daher wird, im Selbftbewuftfenn, ber Wille nicht als das bleibende Substrat seiner Regungen wahr= genommen, mithin nicht als beharrende Substanz angeschaut; fondern blok feine einzelnen Afte, Bewegungen und Buftande, bergleichen die Entschließungen, Bunfche und Affette find, werben, successiv und mahrend ber Zeit ihrer Daner, unmittelbar, jedoch nicht aufchaulich, erkannt. Die Erkenntnift des Willens im Selbstbewuftfenn ift bemnach teine Unschauung beffelben, fondern ein gang unmittelbares Innewerden seiner successiven Regungen. Singegen für die nach außen gerichtete, durch die Sinne vermittelte und im Berftande vollzogene Erkenntnig, die neben der Reit auch den Raum zur Form hat, welche Beide fie, burch die Berftandesfunktion der Raufalität, aufs Innigste verfnüpft, wodurch sie eben zur Anschauung wird, stellt sich Daffelbe, was in ber innern unmittelbaren Wahrnehmung als Wille gefaßt murde, anschaulich bar, als organischer Leib. deffen einzelne Bewegungen die Afte, deffen Theile und Formen die bleibenden Beftrebungen, den Grundcharafter des individuell gegebenen Willens veranschaulichen, ja, deffen Schmerz und Bohlbehagen gang unmittelbare Affektionen diefes Willens felbft find.

Zunächst werden wir dieser Identität des Leibes mit dem Willen inne in den einzelnen Aktionen Beider; da in diesen was im Selbsidewußtschn als unmittelbarer, wirklicher Willensakt erstannt wird, zugleich und ungetrennt sich äußerlich als Bewegung des Leibes darstellt, und Jeder seine, durch momentan eintretende Motive eben so momentan eintretenden Willensbeschlüsse alsbald in eben so vielen Aktionen seines Leibes so treu abgebildet ersblickt, wie diese selbst in seinem Schatten; woraus dem Unsbesangenen auf die einfachste Weise die Einsicht entspringt, daß sein Leib bloß die äußerliche Erscheinung seines Willens ist, d. h. die Art und Weise wie, in seinem anschauenden Intellekt, sein Wille sich darstellt; oder sein Wille selbst, unter der Form der Vorstellung. Nur wenn wir dieser ursprünglichen und einfachen

Belehrung uns gewaltsam entziehen, konnen wir, auf eine furze Beile, den Hergang unserer eigenen Leibesaktion als ein Bunder auftaunen, welches dann darauf beruht, daß zwischen dem Willensaft und ber Leibesaktion wirklich feine Raufalverbindung ift: benn fie find eben unmittelbar identisch, und ihre scheinbare Berschiedenheit entsteht allein barans, daß hier bas Gine und Selbe in zwei verschiedenen Erfenntniffmeisen, ber innern und ber äußern, mahrgenommen wird. — Das wirkliche Wollen ift nämlich vom Thun ungertrennlich, und ein Willensaft im engften Sinn ift nur ber, welchen die That bagu ftempelt. Singegen bloge Willensbeschlüffe find, bis jur Ausführung, nur Borfate und daher Sache des Intellette allein: fie haben als folche ihre Stelle bloß im Gehirn und find nichts weiter, ale abgeschloffene Berechnungen der relativen Stärke der verschiedenen, fich ent= gegenstehenden Motive, haben daher zwar große Wahrscheinlichfeit, aber nie Unfehlbarkeit. Sie können nämlich fich als falsch ausweisen, nicht nur mittelft Menderung ber Umftanbe, fondern auch dadurch, daß die Abichatung der refpektiven Wirkung ber Motive auf den eigentlichen Willen irrig mar, welches fich alsbann zeigt, indem die That dem Borfatz untreu wird: daher eben ift vor der Ausführung tein Entschluß gewiß. Also ift allein im wirklichen Sandeln der Wille felbft thatig, mithin in der Mustelaktion, folglich in der Frritabilität: also objekti= virt sich in dieser der eigentliche Wille. Das große Gehirn ift ber Ort der Motive, wofelbit, durch diese, der Wille gur Willfür wird, b. h. eben durch Motive näher bestimmt wird. Diefe Motive find Borftellungen, welche auf Unlag äugerer Reize ber Sinnesorgane, mittelft ber Funktionen bes Gehirns entstehen und auch ju Begriffen, bann ju Befchluffen verarbeitet werden. Wann es zum wirklichen Willensaft fommt, wirken biefe Motive, beren Wertstätte bas große Gehirn ift, unter Bermittelung bes fleinen Gehirns, auf das Rückenmark und die von diefem ausgehenden motorischen Nerven, welche dann auf die Musteln wirken, jedoch bloß als Reize der Irritabilität derfelben; da auch galvanische, chemische und felbst mechanische Reize die felbe Rontraktion, die ber motorische Nerv hervorruft, bewirken können. Also was im Gehirn Motiv war, wirkt, wenn es burch die Nervenleitung jum Mustel gelangt, als bloger Reig. Die Genfibilität an fich

ist völlig unvermögend einen Mustel zu fontrabiren: bies fann nur diefer felbit, und feine Gahigkeit hiezu heißt Brritabilität, b. h. Reigbarkeit: fie ift ausschließliche Gigenschaft des Mus= fels; wie Sensibilität ausschließliche Eigenschaft des Nerven ift. Dieser giebt zwar dem Mustel den Anlaß zu seiner Kontraktion; aber keineswegs ist er es, welcher, irgendwie mechanisch, den Mustel zusammengoge: fondern dies geschicht gang allein vermöge der Brritabilität, welche des Minskels felbst=eigene Braft ift. Diefe ift, von außen aufgefaßt, eine Qualitas occultu; und nur das Selbstbewußtsehn revelirt fie als den Willen. In ber hier furz bargelegten Raufalfette, von ber Ginwirkung bes außen liegenden Motive bis zur Kontraftion bes Muskels, tritt nicht etwan der Wille als letztes Glied derfelben mit ein; fondern er ist das metaphysische Substrat der Irritabilität des Mustels: er spielt also hier genau dieselbe Rolle, welche, in einer physikalischen oder chemischen Rausalkette, die dabei dem Borgange zum Grunde liegenden geheimnisvollen Naturfrafte fpielen, welche als solche nicht selbst als Glieder in der Raufalkette begriffen find, fondern allen Gliedern derfelben die Fähigkeit zu wirken verleihen; wie ich dies in §. 26 des erften Bandes aus= führlich bargelegt habe. Daher würden wir eine bergleichen ge= heimnisvolle Naturkraft eben auch der Kontraktion des Muskels unterlegen; wenn diefe uns nicht durch eine gang anderweitige Erfenntnigquelle, das Selbstbewußtsehn, aufgeschloffen wäre, als Wille. Dieserhalb erscheint, wie oben gesagt, unsere eigene Muskelbewegung, wenn wir vom Willen ausgehen, uns als ein Wunder; weil zwar von dem außen liegenden Motiv bis zur Muskelaktion eine ftrenge Raufalkette fortgeht, ber Wille felbst aber nicht als Glied in ihr begriffen ift, sondern als das meta= physische Substrat der Möglichkeit einer Aktuirung des Muskels durch Gehirn und Nerv, auch der gegenwärtigen Mustelaktion jum Grunde liegt; daher diefe eigentlich nicht feine Wirkung, fondern seine Erscheinung ift. Als folche tritt fie ein in ber. vom Willen an fich felbst gang verschiedenen, Welt der Bor= ftellung, deren Form das Raufalitätsgesetz ift; wodurch fie, wenn man vom Willen ausgeht, für die aufmerksame Reflexion, das Unfehen eines Bunders erhalt, für die tiefere Forschung aber die unmittelbarfte Beglaubigung ber großen Wahrheit liefert, baß

was in der Erscheinung als Körper und ihr Wirken auftritt, an sich Wille ist. — Wenn nun etwan der motorische Nerv, der zu meiner Hand leitet, durchschnitten ist; so kann mein Wille sie nicht mehr bewegen. Dies liegt aber nicht daran, daß die Hand aufsgehört hätte, wie jeder Theil meines Leibes, die Objektität, die bloße Sichtbarkeit, meines Willens zu sehn, oder mit andern Worten, daß die Irritabilität verschwunden wäre; sondern daran, daß die Einwirkung des Motivs, in Folge deren allein ich meine Hand bewegen kann, nicht zu ihr gelangen und als Reiz auf ihre Muskeln wirken kann, da die Leitung vom Gehirn zu ihr unterbrochen ist. Usso ist eigentlich mein Wille, in diesem Theil, nur der Einwirkung des Motivs entzogen. In der Irritabilität objektivirt sich der Wille unmittelbar, nicht in der Sensibilität.

Um über biefen wichtigen Punkt allen Migverftandniffen, besonders folden, die von der rein empirisch betriebenen Physio= logie ausgehen, vorzubeugen, will ich den gangen Bergang etwas grundlicher auseinandersegen. - Meine Lehre befagt, bag ber gange Leib der Wille felbst ift, fich darstellend in der Anschauung des Gehirns, folglich eingegangen in deffen Erkenntnifformen. Bieraus folgt, daß der Wille im gangen Leibe überall gleichmäßig gegenwärtig fei; wie dies auch nachweislich der Fall ift; da die organischen Funktionen nicht weniger als die animalischen sein Wert find. Wie nun aber ift es hiemit zu vereinigen, daß die willfürlichen Aftionen, Diese unleugbarften Mengerungen bes Willens, doch offenbar vom Gehirn ausgehen, sodann erft, durch das Mark, in die Nervenstämme gelangen, welche endlich die Glieder in Bewegung feten, und beren gahmung, ober Durch= ichneidung, daher die Möglichkeit ber willfürlichen Bewegung aufhebt? Danach follte man benten, daß ber Wille, eben wie der Intelleft, feinen Git allein im Gehirn habe und, eben wie diefer, eine blofe Funktion des Gehirns fei.

Diesem ist jedoch nicht so; sondern der ganze Leib ist und bleibt die Darstellung des Willens in der Anschauung, also der, vermöge der Gehirnsunktionen, objektiv angeschaute Wille selbst. Jener Hergang, bei den Willensakten, beruht aber darauf, daß der Wille, welcher nach meiner Lehre, in jeder Erscheinung der Natur, auch der vegetabilischen und unorganischen, sich äußert, im menschlichen und thierischen Leibe als ein bewußter Wille

auftritt. Gin Bewufitsebn aber ift wefentlich ein einheitliches und erfordert baber frete einen centralen Ginheitspunkt. Die Nothwendigkeit des Bewußtschus wird, wie ich oft auseinandergesett habe, badurch herbeigeführt, daß, in Folge ber gefteigerten Rom= plifation und badurch ber mannigfaltigeren Bedürfniffe eines Dr= ganismus, die Atte feines Willens burch Motive gelenkt werden muffen, nicht mehr, wie auf ben tieferen Stufen, burch bloge Reize. Bu biefem Behuf mußte er hier mit einem erkennenden Bewuftfenn, also mit einem Intellett, als bem Medio und Ort der Motive, verschen auftreten. Dieser Intelleft, wenn selbst ob= jeftiv angeschaut, stellt fich bar ale bas Gehirn, nebst Dependengien, also Rückenmark und Nerven. Er nun ift es, in welchem, auf Anlag ängerer Gindriide, die Vorstellungen entstehen, welche an Motiven für den Willen werden. Im vernünftigen Intelleft aber erfahren fie hiezu überdies noch eine weitere Berarbeitung burch Reflexion und Ueberlegung. Gin folder Intellekt nun also muß zuvörderft alle Gindrude, nebft beren Berarbeitung burch seine Funktionen, sei es zu bloger Anschauung, oder gu Begriffen, in einen Bunkt vereinigen, der gleichsam ber Brennpuntt aller feiner Strahlen wird, damit jene Ginheit bes Bewußtsehns entstehe, welche bas theoretische 3ch ift, der Träger bes gangen Bewußtschus, in welchem felbst es mit dem wollenben 3ch, beffen bloke Erkenntniffunktion es ift, ale identisch fich darstellt. Jener Einheitspunkt des Bewußtsehns, oder das theoretische Ich, ist eben Kante synthetische Einheit ber Apperception, auf welche alle Vorstellungen sich wie auf eine Perlenschnur reihen und vermöge deren bas "Ich benke", als Faden ber Berlenfcnur, "alle unfere Borftellungen muß begleiten fonnen"\*). -Diefer Sammelplat ber Motive alfo, woselbst ihr Eintritt in den einheitlichen Folus des Bewußtsehns Statt hat, ift das Be= hirn. Sier werden fie im vernunftlofen Bewußtsehn blog angeschauet, im vernünftigen burch Begriffe verbeutlicht, alfo noch allererft in abstracto gedacht und verglichen; worauf der Wille sich, feinem individuellen und unwandelbaren Charafter ge= mäß, entscheibet, und fo ber Entschluß hervorgeht, welcher nun: mehr, mittelft des Cerebellums, des Marts und der Nervenstämme.

<sup>\*)</sup> Bgl. Kap. 22.

bie angeren Glieder in Bewegung fett. Denn, wenn gleich auch in diefen der Wille gang unmittelbar gegenwärtig ift, indem fie feine bloge Erscheinung find; fo bedurfte er, wo er nach Motiven, oder gar nach lleberlegung, fich zu bewegen hat, eines folden Apparats, jur Auffassung und Berarbeitung der Bor= ftellungen zu folchen Motiven, in deren Gemäßheit feine Afte bier als Entichluffe auftreten; - eben wie die Ernährung bes Blutes. durch den Chylus, eines Magens und der Gedarme bedarf, in welchen diefer bereitet wird und bann als folder ihm guflieft durch den ductus thoracious, welcher hier die Rolle spielt, die bort bas Rückenmark hat. — Um einfachsten und allgemeinsten läßt die Sache fich jo faffen: der Wille ift in allen Mustelfafern bes gangen Leibes als Irritabilität unmittelbar gegenwärtig, als ein fortwährendes Streben gur Thatigkeit überhaupt. Soll nun aber diejes Streben fich realifiren, alfo fich als Bewegung äußern; jo muß diese Bewegung, eben als folche, irgend eine Richtung haben: Diese Richtung aber muß durch irgend etwas bestimmt werden: d. h. sie bedarf eines Lenkers: diefer nun ift das Nerveninftem. Denn der blogen Irritabilität, wie fie in der Mustelfaser liegt und an sich purer Bille ift, sind alle Richtungen gleich= gultig: also bestimmt fie sich nach feiner, sondern verhalt fich wie ein Körper, ber nach allen Richtungen gleichmäßig gezogen wird; er ruht. Indem die Nerventhätigkeit als Motiv (bei Reflexbewegungen als Reig) hinzutritt, erhalt die ftrebende Rraft, d. i. die Brritabilität, eine bestimmte Richtung und liefert jetzt die Bewegungen. — Diejenigen äußeren Willenkakte jedoch, welche feiner Motive, also auch nicht der Verarbeitung bloger Reize zu Borftellungen im Gehirn, daraus eben Motive werden, bedürfen, fondern unmittelbar auf Reize, meiftens innere, erfolgen, find die Reflexbewegungen, ausgehend vom blogen Rückenmark, wie 3. B. die Spasmen und Rrampfe, in denen der Wille ohne Theilnahme bes Gehirns wirkt. - Auf analoge Beife betreibt ber Wille das organische Leben, ebenfalls auf Mervenreig, welcher nicht vom Gehirn ausgeht. Nämlich ber Wille erscheint in jedem Mustel als Freitabilität und ift folglich für fich im Stande, biefen zu fontrabiren; jedoch nur überhaupt: damit eine beftimmte Kontraftion, in einem gegebenen Angenblid, erfolge, bebarf es, wie überall, einer Urfache, die hier ein Reig fenn nuß.

Diesen giebt überall der Nerv, welcher in den Muskel geht. Hängt dieser Nerv mit dem Gehirn zusammen; so ist die Konstraktion ein bewußter Willensakt, d. h. geschieht auf Motive, welche, in Folge äußerer Einwirkung, im Gehirn, als Vorstelstungen, entstanden sind. Hängt der Nerv nicht mit dem Gehirn zusammen, sondern mit dem sympathicus maximus; so ist die Kontraktion unwillkürlich und undewußt, nämlich ein dem organischen Leben dienender Akt, und der Nervenreiz dazu wird versaulaßt durch innere Einwirkung, z. B. durch den Truck der eingenommenen Nahrung auf den Magen, oder des Chhmus auf die Gedärme, oder des einströmenden Blutes auf die Wände des Herzens: er ist demnach Magenverdanung, oder motus peristalticus, oder Herzschlag u. s. w.

Behen wir nun aber, in diesem Bergang, noch einen Schritt weiter gurud; fo finden wir, daß die Musteln das Produkt und Berdichtungswerk bes Blutes, ja gewiffermaagen nur festgewor= benes, gleichsam geronnenes oder frustallisirtes Blut find; indem fie den Faserstoff (Fibrine, Cruor) und den Farbestoff deffelben fast unverändert in fich aufgenommen haben (Burdach, Physiologie, Bb. 5, S. 686). Die Rraft aber, welche aus bem Blute ben Mustel bildete, darf nicht als verschieden angenommen werben von der, die nachher, als Frritabilität, auf Nervenreiz, melchen bas Gehirn liefert, benfelben bewegt; wo fie alsbann bem Selbstbewußtsenn fich als Dasjenige tund giebt, was wir Wil-Ien nennen. Bubem beweist ben naben Busammenhang zwischen bem Blut und der Irritabilität auch diefes, daß wo, wegen Un= vollkommenheit des kleinen Blutumlaufs, ein Theil des Blutes unorydirt zum Herzen zurückfehrt, die Britabilität fogleich un= gemein schwach ist; wie bei den Batrachiern. Auch ift die Bewegung des Blutes, eben wie die des Mustels, eine felbstftandige und ursprüngliche, sie bedarf nicht ein Mal, wie die Brita= bilität, des Merveneinfluffes, und ift felbst vom Bergen unabhängig; wie dies am deutlichsten der Rücklauf des Blutes burch bie Benen zum Bergen fund giebt, da bei diesem nicht, wie beim Arterienlauf, eine vis a tergo es propellirt, und auch alle fon= ftigen mechanischen Erklärungen, wie etwan burch eine Sange= fraft der rechten Herzkammer, durchaus zu furz kommen. (Siehe Burdache Physiologie, Bb. 4, S. 763, und Rofd, "lleber bie

Bedeutung des Bluts", G. 11 fg.) Mertwürdig ift es zu feben, wie die Frangosen, welche nichts, als mechanische Kräfte tennen, mit ungureichenden Grunden auf beiden Seiten, gegen einander ftreiten, und Bichat den Rücklauf des Blutes burch die Benen bem Drud der Bande der Rapillargefaße, Magendie bagegen bem noch immer fortwirfenden Impuls bes Bergens jufchreibt (Précis de physiologie par Magendie, Vol. 2, p. 389). Daß die Bewegung bes Blutes auch vom Nervensuftem, wenig= ftens vom cerebralen, unabhängig ift, bezeugen die Fötus, welche (nach Müllers Physiologie) ohne Gehirn und Rückenmark, doch Blutumlauf haben. Und auch Flourens fagt: Le mouvement du coeur, pris en soi, et abstraction faite de tout ce qui n'est pas essentiellement lui, comme sa durée, son énergie, ne dépend ni immédiatement, ni coinstantanément, du système nerveux central, et conséquemment c'est dans tout autre point de ce système que dans les centres nerveux eux-mêmes, qu'il faut chercher le principe primitif et immédiat de ce mouvement (Annales des sciences naturelles p. Audouin et Brongniard, 1828, Vol. 13). - Auch Cuvier fagt: La circulation survit à la déstruction de tout l'encéphale et de toute la moëlle épiniaire (Mém. de l'acad. d. sc., 1823, Vol. 6; Hist. d. l'acad. p. Cuvier, p. cxxx). Cor primum vivens et ultimum moriens, fagt Haller. Der Bergichlag hört im Tode zulett auf. — Die Gefäße felbst hat das Blut gemacht; da es im Ei früher als fie erscheint: sie find nur feine freiwillig eingeschlagenen, dann gebahnten, endlich allmälig fondenfirten und umichloffenen Wege; wie dies ichon Raspar Bolff gelehrt hat: "Theorie der Generation", §. 30-35. Huch die von der des Blutes unzertrennliche Bewegung des Herzens ift, wenn gleich durch das Bedürfniß Blut in die Lunge Bu fenden veranlagt, doch eine ursprüngliche, fofern fie vom Rervenspftem und ber Senfibilität unabhängig ift: wie Burdach dies ausführlich barthut. "Im Bergen", fagt er, "erscheint, mit bem Maximum von Irritabilität, ein Minimum von Genfibilität" (1. c., §. 769). Das Berg gehört sowohl dem Muskel= als bem Blut = oder Gefäß = Syftem an; woran abermals ersichtlich ift, daß Beide nahe verwandt, ja ein Banges find. Da nun bas metaphhiifche Substrat ber Rraft, die den Mustel bewegt,

also der Irritabilität, der Wille ift; so muß daffelbe es auch von der fenn, welche ber Bewegung und den Bildungen bes Blutes zum Grunde liegt, als durch welche ber Mustel hervorgebracht worden. Der Lauf der Arterien bestimmt gudem bie Geftalt und Große aller Glieder: folglich ift die gange Geftalt des Leibes burch den Lauf des Blutes bestimmt. Ueberhaupt also hat das Blut, wie es alle Theile des Leibes ernährt, auch ichon, ale Urflüffigkeit des Organismus, dieselben ursprünglich aus fich erzengt und gebildet; und die Ernährung ber Theile, welche eingeständlich die Hauptfunktion des Blutes ausmacht, ift nur die Fortsetzung jener ursprünglichen Erzeugung berfelben. Diese Wahrheit findet man gründlich und vortrefflich auseinandergesett in der oben erwähnten Schrift von Rosch: "Ueber die Bedeutung des Blutes", 1839. Er zeigt, daß das Blut das ursprünglich Belebte und die Quelle sowohl des Dasenns, als der Erhaltung aller Theile ift; daß aus ihm sich alle Organe ausgeschieden haben, und zugleich mit ihnen zur Lenkung ihrer Kunftionen das Nervensustem, welches theils als plaftisches, dem Leben der einzelnen Theile im Innern, theils als cerebra= les, der Relation zur Außenwelt ordnend und leitend vorsteht. "Das Blut", fagt er S. 25, "war Fleisch und Nerv zugleich und in demfelben Augenblick, da der Muskel fich von ihm löfte. blieb ber Nerv, eben fo getrennt, bem Fleische gegenüberfteben." Diebei versteht es sich von felbst, daß das Blut, ehe jene festen Theile von ihm ausgeschieden sind, auch eine etwas andere Beschaffenheit hat als nachdem: es ift alsdann, wie Rosch es bezeichnet, die chaotische, belebte, schleimige Urflüssigkeit, gleichsam eine organische Emulfion, in welcher alle nachherigen Theile implicite enthalten find: auch die rothe Farbe hat ce nicht gleich Unfangs. Dies beseitigt den Ginmurf, den man daraus nehmen fonnte, daß Gehirn und Rückenmart fich zu bilden anfangen, ehe die Cirfulation des Blutes fichtbar ift und bas Berg entsteht. In diesem Sinne fagt auch Schult (Shitem der Cirkulation, S. 297): "Wir glauben nicht, daß die Ausicht Baumgartners, nach welcher fich das Nervensustem früher, als das Blut bilbet, fich wird durchführen laffen; ba Baumgartner die Entstehung bes Blutes nur von der Bildung der Blaschen an rechnet, mah= rend ichon viel früher, im Embryo und in ber Thierreihe Blut in Form von reinem Plasma erscheint." - Nimmt boch bas Blut der wirbellosen Thiere nie die rothe Farbe an; weshalb wir bennoch nicht, wie Aristoteles, es ihnen absprechen. - Es verdient mohl, angemerkt zu werden, daß, nach bem Berichte Buftinus Rerner's (Geschichte gweier Somnambulen, S. 78) eine im höchsten Grade heltschende Comnambule fagt: "Ich bin fo tief in mir, als je ein Mensch in fich geführt werden kann: die Araft meines irdischen Lebens scheint mir im Blute ihren Ursprung zu haben, wodurch sie sich, durch das Auslaufen in die Abern. vermittelft der Rerven, bem gangen Rorper, das Edelfte beffelben aber, über fich, bem Gehirn mittheilt."

Mus diesem Allen geht hervor, daß der Wille fich am unmittelbarften im Blute objektivirt, als welches ben Organismus ursprünglich schafft und formt, ihn burch Wachsthum vollendet und nachher ihn fortwährend erhält, sowohl durch regelmäßige Ernenerung aller, als durch außerordentliche Herstellung etwan verletter Theile. Das erste Produkt des Blutes find feine eige= nen Gefäge und bann die Musteln, in beren Irritabilität ber Wille fich dem Selbsibewußtsenn fund giebt, hiemit aber auch das Berg, als welches zugleich Gefäß und Mustel, und deshalb bas mahre Centrum und primum mobile des gangen Lebens ift. Bum individuellen Leben und Beftehen in ber Außenwelt bedarf nun aber ber Wille zweier Gulfsinfteme: nämlich eines zur Lenfung und Ordnung feiner innern und äußern Thätigkeit, und eines andern gur fteten Erneuerung der Maffe des Bluts; alfo eines Lenfers und eines Erhalters. Daher schafft er fich bas Nerven = und das Eingeweide = Enftem: alfo, zu den functiones vitales, welche die ursprünglichsten und wesentlichsten find, aeiellen sich subsidiarisch die functiones animales und die functiones naturales. 3m Nerveninftem objektivirt der Wille fich bemnach nur mittelbar und fekundar; fofern nämlich biefes als ein bloges Hulfsorgan auftritt, als eine Beranftaltung, mittelit welcher die theils inneren, theils äußeren Beranlaffungen, auf welche ber Wille fich, feinen Zwecken gemäß, zu äußern hat, gu feiner Runde gelangen: die inneren empfängt das plaftifche Nervensuftem, also ber sympathische Rerv, dieses cerebrum abdominale, ale bloge Reize, und ber Wille reagirt barauf an Ort und Stelle, ohne Bewugtfehn des Behirns; die außeren

empfängt bas Wehirn, ale Motive, und ber Wille reagirt burd bewußte, nach außen gerichtete Sandlungen. Mithin macht bas gange Nerveninftem gleichfam die Fühlhörner bes Willens aus, die er nad innen und außen ftredt. Die Gehirn- und Rückenmarte - Merven zerfallen, an ihren Burgeln, in fenfibele und motorische. Die senfibeln empfangen die Runde von außen, welche nun fich im Seerde des Gehirns fammelt und bafelbit verarbeitet wird, worans Vorstellungen, junadift als Motive, entstehen. Die motorischen Nerven aber hinterbringen, wie Konriere, das Refultat der Gehirnfunktion dem Muskel, auf welchen daffelbe als Reiz wirkt und beffen Brvitabilität die unmittelbare Erscheinung des Willens ift. Bermuthlich zerfallen die plastischen Nerven ebenfalls in sensibele und motorische, wiewohl auf einer untergeordneten Stala. — Die Rolle, welche im Organismus Die Ganalien spielen, haben wir als eine diminutive Gehirnrolle zu benfen, wodurch die eine zur Erläuterung der andern wird. Die Ganglien liegen überall, wo die organischen Funktionen des vegetativen Spitems einer Aufficht bedürfen. Es ift als ob da= felbst der Wille, um feine Zwecke durchzuseten, nicht mit feinem direkten und einfachen Wirken ausreichen konnte, sondern einer Leitung und deshalb einer Kontrole befielben bedurfte; wie wenn man, bei einer Verrichtung, nicht mit feiner blogen Befinnung ausreicht, sondern was man thut allemal notiren muß. Hieru reichen, für das Innere des Organismus, bloge Nervenknoten aus; eben weil alles im eigenen Bereich beffelben vorgeht. Bingegen für das Aeufere bedurfte es einer fehr komplicirten Berauftaltung berselben Art: biefe ift bas Gehirn mit feinen Guhlfaben, welche es in die Außenwelt ftrect, ben Ginnesnerven. Aber felbst in den mit diesem großen Nervencentro kommunizirenben Organen braucht, in febr einfachen Fällen, die Angelegenheit nicht vor die oberste Behörde gebracht zu werden: sondern eine untergeordnete reicht aus, das Nöthige zu verfügen: eine folche ift bas Rückenmark, in ben von Marfhall Sall entbeckten Reflexbewegungen, wie bas Micfen, Gahnen, Erbrechen, Die zweite Salfte des Schlingens u. a. m. Der Wille felbst ift im gangen Organismus gegenwärtig, ba biefer feine blofe Gichtbarfeit ist: das Nervensustem ift überall bloß da, um eine Direttion seines Thuns möglich zu machen, burch eine Kontrole

beffelben, gleichsam dem Willen als Spiegel zu dienen, damit er sche was er thue; wie wir beim Rafiren uns eines Spiegels bedienen. Dadurch entstehen fleine Gensoria im Innern, für specielle und deshalb einfache Berrichtungen, die Ganglien: bas Hauptjensorium aber, das Gehirn, ift der große und fünftliche Apparat für die fomplicirten und vielseitigen, auf die unaufhörlich und unregelmäßig wechselnde Augenwelt bezüglichen Berrichtungen. Wo im Organismus Nervenfaden in ein Ganglion gusammenlaufen, da ist gewissermaagen ein eigenes Thier por= handen und abgeschlossen, welches mittelft des Ganglions, eine Urt von ichwacher Erfenntnig hat, beren Sphare jedoch beschränft ift auf die Theile, aus denen diese Nerven unmittelbar tommen. Was nun aber dieje Theile auf folche quasi Erkenntniß aftnirt, ift offenbar Wille, ja, wir vermögen gar nicht es anders auch nur zu denken. Hierauf beruht die vita propria jedes Theile, wie auch, bei Insetten, als welche, ftatt des Rückenmarts. einen doppelten Nervenstrang mit Ganglien in regelmäßigen Ent= fernungen haben, die Fähigkeit jedes Theils, nach Trennung vom Ropf und übrigen Rumpf, noch tagelang zu leben; endlich auch die, in letter Inftang, nicht vom Gehirn aus motivirten Bandlungen, d. i. Inftinft und Runfttrieb. Marfhall Sall, beffen Entdeckung der Reflexbewegungen ich oben erwähnte, hat in derfelben uns eigentlich die Theorie der unwillfürlichen Bewegungen geliefert. Diefe find theils normale oder physioloaifche: bahin gehören die Berichliegung der Gin- und Ausgange des Leibes, also der sphincteres vesicae et ani (ausgehend von Rüdenmarkenerven), ber Augenlider im Schlaf (vom fünften Nervenpaare aus), des Laryng (vom N. vagus aus), wenn Speifen an ihm vorübergeben, oder Kohlenfaure eindringen will, fobann bas Schluden, vom Pharnng an, bas Bahnen, Riefen, Die Respiration, im Schlafe gang, im Bachen zum Theil, endlich die Ereftion, Gjakulation, wie auch die Konception u. a. m .: theils find fie abnormale und pathologische: babin gehören bas Stottern, der Schluchzen, das Erbrechen, wie auch die Rrämpfe und Konvulfionen aller Art, zumal in der Epilepfie, im Tetanus. in der Sydrophobie und fonft, endlich die durch galvanischen oder andern Reiz hervorgerufenen, ohne Gefühl und Bewußtfehn gefchehenden Budungen paralpfirter, b. h. außer Berbindung mit

bem Gehirn gesetzter Glieder, eben fo bie Buchungen enthaupteter Thiere, endlich alle Bewegungen und Aftionen hirulos geborener Kinder. Alle Krämpfe find eine Rebellion der Merven der Glieder gegen die Souveranität des Gehirus: hingegen find die nor= malen Reflexbewegungen die legitime Autokratie untergeordneter Beamten. Dieje fammtlichen Bewegungen alfo find unwillfurlich, weil sie nicht vom Gehirn ausgehen und daher nicht auf Motive geschehen, sondern auf bloge Reize. Die fie veranlaffenden Reize gelangen bloß zum Rückenmark, ober zur medulla oblongata, und von da aus geschicht unmittelbar die Reaftion, welche Die Bewegung bewirft. Das felbe Verhältnig, welches das Gehirn zu Motiv und Sandlung hat, hat das Rückenmark zu jenen unwillfürlichen Bewegungen, und was der sentient and voluntary nerv für jenes, ist für dieses ber incident and motor nerv. Daß dennoch, in den Einen wie in den Andern, bas eigentlich Bewegende der Wille ift, fällt um fo deutlicher in die Augen, als die unwillfürlich bewegten Muskeln großentheils die felben find, welche, unter andern Umftanden, vom Behirn aus bewegt werden, in den willfürlichen Aktionen, wo ihr primum mobile une durch das Selbstbewußtsehn als Wille intim bekannt ift. Marshall Halls vortreffliches Buch On the diseases of the nervous system ist überaus geeignet, den Unterschied zwischen Willfür und Wille beutlich zu machen und die Wahrheit meiner Grundlehre zu bestätigen.

Erinnern wir uns jett, zur Veranschaulichung alles hier Gesagten, an diejenige Entstehung eines Organismus, welche unserer Beobachtung am zugänglichsten ist. Wer macht das Hühnchen im Ei? etwan eine von außen kommende und durch die Schaale dringende Macht und Kunst? O nein! das Hühnchen macht sich selbst, und eben die Kraft, welche dieses über allen Ausdruck komplicirte, wohlberechnete und zweckmäßige Werk ausssührt und vollendet, durchbricht, sobald es fertig ist, die Schaale, und vollzieht nunmehr, unter der Benennung Wille, die äußeren Handlungen des Hühnchens. Beides zugleich konnte sie nicht leisten: vorher mit Ausarbeitung des Organismus beschäftigt, hatte sie seine Besorgung nach außen. Nachdem nun aber jener vollendet ist, tritt diese ein, unter Leitung des Gehirns und seiner Fühlsäden, der Sinne, als eines zu diesem Zweck vorhin

bereiteten Werkzenges, beffen Dienft erft anfängt, wann es im Selbstbewußtsenn als Intellett aufwacht, der die Yaterne der Schritte des Willens, fein grauovexov, und zugleich der Trager ber objektiven Außenwelt ift, fo beschränkt auch ber Horizont diefer im Bewußtsenn eines Suhnes sehn mag. Was aber jett bas Suhn, unter Bermittelung biefes Organs, in der Außenwelt 311 leiften vermag, ift, als durch ein Sefundares vermittelt, unendlich geringfügiger, als was es in feiner Urfprünglichkeit leis ftete, ba es fich felbst machte.

Wir haben oben das cerebrale Nervensnftem als ein Bulfsorgan des Willens fennen gelernt, in welchem diefer fich baber schundar objeftivirt. Wie alfo das Cerebralinftem, obgleich nicht direkt eingreifend in den Ereis der Lebensfunktionen des Organismus, fondern nur beffen Relationen nach außen lenkend. bennoch den Organismus zur Bafis hat und zum Lohn feiner Dienste von ihm genährt wird, wie also bas cerebrale ober animale Leben als Produkt des organischen Lebens anzusehen ift: fo gehört das Gehirn und beffen Funttion, das Erkennen, alfo ber Intelleft, mittelbar und fekundar gur Erscheinung bes Billens: auch in ihm objektivirt sich der Wille und zwar als Wille gur Bahrnehmung ber Außenwelt, alfo als ein Erkennenwollen. So groß und fundamental baher auch der Unterschied des Wollens vom Erkennen in und ift; fo bleibt bennoch bas lette Substrat Beider bas felbe, nämlich ber Wille, als bas Befen an fich ber gangen Erscheinung: bas Erkennen aber, ber Intellett, welcher im Celbstbewußtjenn fich burchaus als bas Sekundare barftellt, ift nicht nur als fein Accideng, fonbern auch als sein Werk anzusehen und also durch einen Umweg, boch wieder auf ihn gurudguführen. Wie ber Intellett phpfiologisch fich ergiebt als die Funttion eines Organs des Leibes; fo ift er metaphnfifch angujehen ale ein Bert bes Willens, beffen Dbieftipation, oder Sichtbarfeit, ber gange Leib ift. Alfo ber Wille gu erkennen, objettiv angeschaut, ift das Gehirn; wie der Wille gu gehen, objettiv angeschaut, der Tug ift; ber Wille gu grei= fen, die Sand; ber Wille zu verdanen, der Magen; ju gen= gen, die Genitalien u. f. f. Dieje gange Objeftivation ift freis lich zulett nur für das Wehirn da, als feine Unschauung: in diefer ftellt fich der Wille als organischer Leib dar. Aber fofern

bas Gehirn erkennt, wird es felbst nicht erkannt; fonbern ift das Erkennende, das Subjeft aller Erkenntnig. Cofern es aber in der objektiven Aufchauung, d. h. im Bewußtfehn anberer Dinge, also fefundar, erfannt wird, gehört es, ale Organ des Leibes, jur Objeftivation des Willens. Denn ber gange Proceß ift die Selbsterkenntnif bes Willens, geht von Diefem aus und läuft auf ihn zurud, und macht Das aus, was Rant die Erfcheinung, im Gegensat des Dinges an fich benannt hat. Was baber erkannt, was Vorstellung wird, ift der Wille: und diese Vorstellung ift, mas wir den Leib nennen, der als ein räumlich Ausgedehntes und fich in der Zeit Bewegendes nur mittelft ber Funktionen bes Gehirns, alfo nur in bicfem, eriftirt. Bas hingegen erkennt, mas jene Boritellung hat, ift das Wehirn, welches jedoch fich felbst nicht erkennt, sondern nur ale Intellekt, d. h. ale Erkennendes, also nur subjettiv sich seiner bewußt wird. Was von Innen gesehen bas Erfenntnigvermögen ift, bas ift, von Augen gefehen, bas Gehirn. Dieses Gehirn ift ein Theil eben jenes Leibes, weil ce felbst zur Objektivation des Willens gehört, nämlich bas Erkennenwollen beffelben, feine Richtung auf die Aufenwelt, in ihm objektivirt ift. Demnach ift allerdings das Gehirn, mithin der Intellekt, unmittelbar durch den Leib bedingt, und dieser wiederum durch das Gehirn, jedoch nur mittelbar, näm= lich als Räumliches und Körperliches, in der Welt der Inschauung, nicht aber an fich felbft, b. h. als Wille. Das Ganze also ift zulett der Wille, der fich felber Borftellung wird, und ift jene Ginheit, die wir burch Ich ausbrücken. Das Gehirn felbst ift, sofern es vorgestellt mird, - also im Bewußtsehn anderer Dinge, mithin fekundar, - felbft nur Borftellung. In fich aber und fofern es vorstellt, ift es ber Wille, weil biefer das reale Substrat ber gangen Erscheinung ift: fein Erkennen= wollen objektivirt sich als Gehirn und beffen Funktionen. -Als ein zwar unvollkommenes, aber boch einigermaafen bas Wefen ber menschlichen Erscheinung, wie wir es hier betrachten, verauschaulichendes Gleichniß fann man allenfalls die Bolta'iche Säule ansehen: die Metalle, nebst Flüffigkeit, maren ber Leib; die demifche Aftion, ale Bafie bes gangen Wirfens, mare ber Wille, und die baraus hervorgehende eleftrifche Spannung, melde Schlag und Funken hervorruft, der Intelleft. Aber omne simile claudicat.

In der Pathologie hat fich in neuester Zeit endlich die phyfiatrifche Uniicht geltend gemacht, welcher zufolge bie Rrantheiten felbit ein Deilproceg ber Ratur find, den fie einleitet, um eine irgendwie im Organismus eingeriffene Unordnung burch lleberwindung der Urfachen derselben zu beseitigen, wobei fie, im entscheidenden Rampf, der Rrifis, entweder ben Sieg babon= trägt und ihren Zweck erreicht, oder aber unterliegt. Ihre gange Rationalität gewinnt bieje Unficht erft von unferm Standpunkt aus, welcher in der Lebensfraft, die hier als vis naturae medicatrix auftritt, ben Willen erfennen läßt, ber im gefunden Buftand allen organischen Funktionen gum Grunde liegt, jett aber, bei eingetretenen, sein ganges Werk bedrohenden Unordnun= gen, fich mit diftatorischer Gewalt befleidet, um durch gang außerordentliche Maagregeln und völlig abnorme Operationen (bie Arantheit) die rebellischen Potengen zu bampfen und Alles ins Gleis gurudguführen. Dag hingegen, wie Brandis, in ben Stellen feines Buches "leber die Unwendung der Rulte", die ich im erften Abschnitt meiner Abhandlung "leber den Willen in ber Ratur" angeführt habe, sich wiederholt ausdrückt, ber Wille felbit frank fei, ift ein grobes Migverständnig. Wenn ich diefes erwäge und zugleich bemerte, daß Brandis in feinem frühern Buch "leber die Lebenstraft", von 1795, feine Uhndung davon verräth, daß diese Rraft an fich ber Wille sei, vielmehr daselbst S. 13 fagt: "Unmöglich fann die Lebenstraft bas Wejen jehn, welches wir nur durch unfer Bewußtfehn ten= nen, da die meisten Bewegungen ohne unfer Bewußtschn vorgehen. Die Behauptung, daß biefes Wefen, beffen einziger uns bekannter Charafter Bewußtsehn ift, auch ohne Bewußtsehn auf ben Körper wirfe, ift wenigstens gang willfürlich und unbewiefen": und S. 14: "Gegen die Meinung, daß alle lebendige Bewegung Wirfung ber Geele fei, find, wie ich glaube, Saller's Ginwürfe unwiderleglich"; - wenn ich ferner bedente, daß er fein Buch "Ueber die Anwendung der Kalte", worin der Wille mit einem Male fo entschieden ale Lebensfraft auftritt, im fiebzigften Jahre geschrieben hat, einem Alter, in welchem wohl noch Niemand originelle Grundgedanken zuerst gefaßt hat; - wenn ich

babei noch berücksichtige, daß er sich gerade meiner Ausbrücke "Bille und Vorstellung", nicht aber der sonst viel gebräuchlicheren "Begehrungs» und Erkenntniß-Vermögen" bedient: — bin ich, meiner frühern Voranssehung entgegen, jest der leberzeugung, daß er seinen Grundgedanken von mir entschnt und, mit der heut zu Tage in der gesehrten Welt üblichen Nedlichkeit, davon geschwiegen hat. Das Nähere hierüber findet man in der zweiten (und dritten) Auflage der Schrift "leber den Willen in der Natur" S. 14.

Die Thesis, welche uns in gegenwärtigem Rapitel beschäftigt, zu bestätigen und zu erläutern, ift nichts geeigneter, als Bi= dats mit Recht berühmtes Buch Sur la vie et la mort. Seine und meine Betrachtungen unterstützen fich wechselseitig, indem die feinigen der physiologische Rommentar der meinigen, und diese der philosophische Kommentar der seinigen sind und man uns beiderseits zusammengelesen am besten verstehen wird. Bornehmlich ift hier von der erften Sälfte feines Werkes, betitelt Recherches physiologiques sur la vie, die Rede. Seinen Auseinandersehungen legt er ben Wegensat von organischem und animalischem Leben jum Grunde, welcher dem meinigen von Willen und Intellekt entspricht. Wer auf ben Ginn, nicht auf die Worte sieht, wird sich nicht badurch irre machen laffen, daß er ben Willen dem animalischen Leben zuschreibt; da er barunter, wie gewöhnlich, bloß die bewußte Willfür versteht. welche allerdings vom Gehirn ausgeht, wo sie jedoch, wie oben gezeigt worden, noch fein wirkliches Wollen, sondern die bloße Ueberlegung und Berechnung der Motive ift, deren Konklufion, oder Facit, zuletzt als Willensaft hervortritt. Alles was ich dem eigentlichen Willen zuschreibe, legt er dem organischen Leben bei, und Alles was ich als Intellekt fasse, ift bei ihm bas animale Leben: diefes hat bei ihm feinen Git allein im Behirn nebst Unhängen; jenes hingegen im gangen übrigen Organismus. Der burchgängige Gegenfat, in welchem er Beide gegen einander nachweift, entspricht dem, welcher bei mir zwischen Willen und Intellekt vorliegt. Er geht dabei, als Anatom und Physiolog, vom Objektiven, d. h. vom Bewuftsehn anderer Dinge, aus; ich, ale Philosoph, vom Subjektiven, bem Selbstbewußtsehn: und ba ift es nun eine Freude ju feben, wie wir, gleich den zwei Stimmen im Duetto, in Sarmonie mit

einander fortichreiten, obgleich Jeder etwas Anderes vernehmen läßt. Daher lese, wer mich verstehen will, ihn; und wer ihn gründlicher verftehen will, als er fich felbst verftand, lefe mich. Da zeigt uns Bichat, im Artifel 4, daß das organische Leben früher anfängt und fpater erlischt als bas animale, folglich, da biefes auch im Schlafe feiert, beinahe eine boppelt fo lange Dauer hat; bann, im Artifel 8 und 9, daß bas organische Leben Alles sogleich und von selbst vollkommen leistet. das animale hingegen einer langen lebung und Erziehung bedarf. Aber am interessantesten ift er im fechsten Artifel, wo er barthut, daß das animale Leben ganglich auf die intellektuellen Operationen beschränkt ift, daher kalt und antheilslos vor fich geht, mahrend die Uffette und Leidenschaften ihren Git im or= ganifchen leben haben, wenn gleich die Anläffe bagu im animalen, d. h. cerebralen Leben liegen: hier hat er zehn föftliche Seiten, die ich gang abschreiben möchte. S. 50 fagt er: Il est sans doute étonnant, que les passions n'ayent jamais leur terme ni leur origine dans les divers organes de la vie animale; qu'au contraire les parties servant aux fonctions internes, soient constamment affectées par elles, et même les déterminent suivant l'état où elles se trouvent. Tel est cependant ce que la stricte observation nous prouve. Je dis d'abord que l'effet de toute espèce de passion, constamment étranger à la vie animale, est de faire naître un changement, une altération quelconque dans la vie organique. Dann führt er aus, wie der Born auf Blutumlauf und Bergichlag wirkt, dann wie die Freude, und endlich wie die Furcht; hierauf, wie die Lunge, der Magen, die Gedarme, Leber, Drufen und Panfreas von eben jenen und den verwandten Bemuthsbewegungen affizirt werden, und wie der Gram die Nutrition vermindert; fodann aber, wie das animale, d. h. das Gehirnleben, von dem Allen unberührt bleibt und ruhig feinen Bang fortgeht. Er beruft fich auch barauf, bag wir, um intellektuelle Operationen zu bezeichnen, die Sand jum Ropfe führen, diefe hingegen an bas Berg, ben Magen, die Gedarme legen, wenn wir unsere Liebe, Freude, Trauer oder haß ausdrücken wollen, und bemerkt, baß es ein ichlechter Schauspieler fenn mußte, ber, wenn er von feinem Gram redete, ben Ropf, und wenn von

seiner Geistesauftrengung, das Berg berührte; wie auch bag, während die Gelehrten die fogenannte Scele im Ropfe wohnen ließen, das Bolf den wohlgefühlten Unterschied zwischen Intellett und Willensaffettionen allemal durch richtige Ausdrücke bezeichne, indem es 3. B. von einem tüchtigen, geschenten, feinen Ropfe rede, hingegen fage: ein gutes Berg, ein gefühlvolles Berg; fo auch "der Born kocht in meinen Abern, bewegt mir die Galle, por Freude hupfen mir die Gingeweide, die Gifersucht vergiftet mein Blut" u. f. w. Les chants sont le langage des passions, de la vic organique, comme la parole ordinaire est celui de l'entendement, de la vie animale: la déclamation tient le milieu, elle anime la langue froide du cerveau, par la langue expressive des organes intérieurs, du coeur, du foie, de l'estomac etc. - Scin Resultat ist: La vie organique est le terme où aboutissent, et le centre d'où partent les passions. Nichts ist mehr als dieses vortreffliche und gründliche Buch geeignet, zu bestätigen und deutlich zu machen, daß der Leib nur der verforperte (d. f. mittelft der Gehirufunktionen, also Zeit, Raum und Rausalität, angeschaute) Wille felbst ift, woraus folgt, daß der Wille das Primare und Urfprüngliche, der Intelleft hingegen, als bloge Gehirnfunktion, bas Sekundare und Abgeleitete ift. Aber das Bewunderungswürdigfte und für mich Erfreulichste im Gedankengange Bichats ift, daß biefer große Anatom, auf bem Wege seiner rein phyfiologischen Betrachtungen, sogar dahin gelangt, die Unveränderlichkeit des morali= schen Charafters daraus zu erklären, daß nur das animale Leben, also die Funktion des Gehirns, dem Ginfluß der Erziehung, Uebung, Bildung und Gewohnheit unterworfen ift, der moralische Charafter aber bem von außen nicht modifikabeln organischen Leben, d. h. dem aller übrigen Theile, angehört, 3ch fann mich nicht entbrechen, die Stelle herzuseten: fie fteht Artifel 9, §. 2. Telle est donc la grande différence des deux vies de l'animal (cerebrales ober animales, und organi= schen Reben) par rapport à l'inégalité de perfection des divers systèmes de fonctions, dont chacune résulte; savoir, que dans l'une la prédominance ou l'infériorité d'un système, relativement aux autres, tient presque toujours à l'activité ou à l'inertie plus grandes de ce système, à l'habitude

d'agir ou de ne pas agir; que dans l'autre, au contraire, cette prédominance ou cette infériorité sont immédiatement liées à la texture des organes, et jamais à leur éducation. Voilà pourquoi le tempérament physique et le caractère moral ne sont point susceptibles de changer par l'éducation, qui modifie si prodigicusement les actes de la vie animale; car, comme nous l'avons vu, tous deux appartiennent à la vie organique. Le caractère est, si je puis m'exprimer ainsi, la physionomie des passions; le tempérament est celle des fonctions internes: or les unes et les autres étant toujours les mêmes, ayant une direction que l'habitude et l'exercice ne dérangent jamais, il est manifeste que le tempérament et le caractère doivent être aussi soustraits à l'empire de l'éducation. Elle peut modérer l'influence du second, perfectionner assez le jugement et la réflexion, pour rendre leur empire supérieur au sien, fortifier la vie animale, afin qu'elle résiste aux impulsions de l'organique. Mais vouloir par elle dénaturer le caractère, adoucir ou exalter les passions dont il est l'expression habituelle, agrandir ou resserrer leur sphère, c'est une entreprise analogue à celle d'un médecin qui essaierait d'élever ou d'abaisser de quelques degrés, et pour toute la vie, la force de contraction ordinaire au coeur dans l'état de santé, de précipiter ou de ralentir habituellement le mouvement naturel aux artères, et qui est nécessaire à leur action etc. Nous observerions à ce médecin, que la circulation, la respiration etc. ne sont point sous le domaine de la volonté (Willfür), qu'elles ne peuvent être modifiées par l'homme, sans passer à l'état maladif etc. Faisons la même observation à ceux qui croient qu'on change le caractère, et par-là même les passions, puisque celles-ci sont un produit de l'action de tous les organes internes, ou qu'elles y ont au moins spécialement leur siège. Der mit meiner Philosophie vertraute Lefer mag sich benken, wie groß meine Freude gewesen ift, als ich in den auf einem gang andern Felde gewonnenen Ueberzeugungen des der Welt fo fruh ent= riffenen, außerordentlichen Mannes gleichsam die Rechnungsprobe ju ben meinigen entbectte.

Ginen fpeciellen Beleg zu ber Wahrheit, daß der Drganismus die bloge Sichtbarkeit des Willens ift, giebt uns auch noch die Thatfache, daß wenn Sunde, Raten, Saushahne, auch wohl noch andere Thiere, im heftigsten Born beigen, die Wunde tobtlich werden, ja, wenn von einem Sunde kommend, Sydrophobie im Menschen, den sie traf, hervorbringen fann, ohne daß der Sund toll fei, oder es nachher werde. Denn der angerfte Born ift eben nur der entschiedenfte und heftigste Wille zur Bernichtung feines Wegenstandes: bies erscheint nun eben barin, bag alebann augenblicklich der Speichel eine verderbliche, gewiffermaagen mas gifch wirkende Rraft annimmt, und zeugt bavon, daß Wille und Dragnismus in Wahrheit Gins find. Eben Dies geht auch aus ber Thatsache hervor, daß heftiger Aerger der Muttermilch schleunig eine jo verderbliche Beschaffenheit geben fann, daß ber Sängling alsbald unter Zuckungen ftirbt. (Moft, Ueber fumpathe= tische Mittel, S. 16.)

### Anmerkung zu dem über Bichat Gefagten.

Bichat hat, wie oben dargelegt, einen tiefen Blick in die menschliche Natur gethan und in Folge desselben eine überaus bewunderungswürdige Auseinandersetzung gegeben, welche zu dem Tiefgedachtesten der ganzen Französischen Litteratur gehört. Das gegen tritt jetzt, sechzig Jahre später, plötzlich Herr Flourens polemisirend auf, in seiner Schrift "De la vie et de l'intelligence", und entblödet sich nicht, Alles, was Bichat über diesen wichtigen und ihm ganz eigenthümlichen Gegenstand zu Tage gefördert hat, ohne Umstände für falsch zu erklären. Und was stellt er gegen ihn ins Feld? Gegengründe? Nein, Gegensbehauptungen\*) und Auktoritäten, und zwar so unstatthafte, wie wunderliche: nämlich Kartesius — und Gall! — Herr Flourens ist nämlich seines Glaubens ein Kartesianer, und ihm ist, noch

<sup>\*),</sup> Tout ce qui est relatif à l'entendement appartient à la vie animale", dit Bichat, et jusque-là point de doute; ,,tout ce qui est relatif aux passions appartient à la vie organique", — et ceci est absolument faux. — ©0?! — decrevit Florentius magnus.

im Jahre 1858, Descartes "le philosophe par excellence". -Run ift allerdings Kartefins ein großer Mann, leboch nur ale Bahnbrecher: an feinen fammtlichen Dogmen hingegen ift fein mahres Wort; und fich heut zu Tage auf diese als Huktorität zu berufen, ift geradezu lächerlich. Denn im 19. Jahrhundert ift ein Kartesianer in der Philosophie eben Das, mas ein Ptolemaianer in der Aftronomie, ober ein Stahlianer in ber Chemie febn murbe. Fur Berrn Flourens nun aber find die Doamen des Kartefins Glaubensartifel. Rartefins hat ge= sehrt: les volontés sont des pensées: also ist es so; weunaleich Jeder in feinem Innern fühlt, daß Wollen und Denken verschieden sind, wie weiß und schwarz; daher ich oben im neun= gehnten Kapitel Diefes habe ausführlich, gründlich und ftete am Leitfaden der Erfahrung barthun und verdeutlichen können. Bor Allem aber giebt es, nach Kartefins, bem Drakel bes Berrn Flourens, zwei grundverschiedene Substangen, Leib und Secle: folglich fagt Berr Flourens, als rechtgläubiger Kartesianer: Le premier point est de séparer, même par les mots, ce qui est du corps de ce qui est de l'âme (I, 72). Er beschrt uns ferner, daß diese ame réside uniquement et exclusivement dans le cerveau (II, 137); von wo aus fie, nach einer Stelle des Kartefius, die spiritus animales ale Rouriere nach ben Musfeln fendet, felbst jedoch nur vom Behirn affizirt werben fann, baber die Leidenschaften ihren Git (siège) im Bergen, als welches von ihnen alterirt wird, haben, jedoch ihre Stelle (place) im Gehirn. So, jo fpricht wirklich das Drakel des Herrn Flourens, welcher davon so fehr erbaut ist, daß er es sogar zwei Mal (I, 33, und II, 135) nachbetet, zu unfehlbarer Besiegung des unwiffenden Bichat, als welcher weder Scele, noch Leib, fondern ein bloß animales und ein organisches Leben fennt, und ben er bann hier herablaffend belehrt, daß man gründlich unterscheiben muffe die Theile, wo die Leidenschaften ihren Sit haben (siègent), von benen, welche fie affiziren. Da= nach mirten alfo die Leidenschaften an einer Stelle, mahrend fie an einer andern find. Rörperliche Dinge pflegen nur wo fie find zu wirken: aber mit fo einer immateriellen Geele mag ce ein anderes Bewandtniß haben. Was mag überhaupt er und fein Drakel sich bei bieser Unterscheidung von place und siège, von sieger und affecter wohl so eigentlich gedacht haben? -Der Grundirrthum des Herrn Flourens und seines Rartefins ent= fpringt eigentlich barans, daß fie die Motive, oder Unläffe ber Leidenschaften, welche, ale Borftellungen, allerdings im Intelleft, b. i. bem Gehirn, liegen, verwechfeln mit den Leidenschaften felbft, bie, als Willensbewegungen, im gangen Leibe, welcher (wie wir wissen) der angeschante Wille selbst ift, liegen. - Beren Flourens zweite Auftorität ift, wie gefagt, Gall. 3ch freilich habe am Aufang dieses zwanzigsten Rapitels (und zwar bereits in der frühern Auflage) gefagt: "Der größte Brrthum in Galls Schabellehre ift, daß er auch für moralische Eigenschaften Organe des Gehirns aufstellt." Aber mas ich table und verwerfe, ift gerade was herr Flourens lobt und bewundert: denn er trägt ja das les volontés sont des pensées des Kartesius im Herzen. Demacmäß fagt er, S. 144: Le premier service que Gall a rendu à la physiologie (?) a été de rammener le moral à l'intellectuel, et de faire voir que les facultés morales et les facultés intellectuelles sont des facultés du même ordre, et de les placer toutes, autant les unes que les autres, uniquement et exclusivement dans le cerveau. Gewiffermaaken meine gange Philosophie, besonders aber das neunzehnte Rapitel dieses Bandes befteht in der Widerlegung dieses Grundirrthums. Berr Flourens hingegen wird nicht mude, eben diefen als eine große Wahrheit und ben Gall als ihren Entdecker zu preifen: 2. B. S. 147: Si j'en étais à classer les services que nous a rendu Gall, je dirais que le premier a été de rammener les qualités morales au cerveau. — S. 153: Le cerveau seul est l'organe de l'âme, et de l'âme dans toute la plénitude de ses fonctions (man sieht, die Rartesianische einfache Seele steckt, als Rern ber Sache, noch immer bahinter); il est le siège de toutes les facultés morales, comme de toutes les facultés intellectuelles. — — Gall a rammené le moral à l'intellectuel, il a rammené les qualités morales au même siège, au même organe, que les facultés intellectuelles. - D wie müffen Bichat und ich uns schämen vor solcher Beisheit! - Aber, ernftlich zu reben, was kann niederschlagender, oder vielmehr empörender sehn, als das Richtige und Tiefgedachte verworfen und dagegen das Falfche und Verkehrte prakonisirt zu sehen; zu erleben, daß tief verborgene, schwer und spät errungene, wichtige Bahrheiten wieder herabgeriffen und ber alte, platte, fpat besiegte Brrthum abermale an ihre Stelle gesett werden foll; ja, fürchten zu muffen, daß durch folches Berfahren die fo fdweren Fortidritte bes menschlichen Biffens wieder rudgängig gemacht werden! Aber bernhigen wir und: benn magna est vis veritatis et praevalebit. — Herr Flourens ist unstreitia ein Mann von vielem Verdienft, hat fich jedoch daffelbe haupt= fächlich auf bem experimentalen Wege erworben. Nun aber find gerade die wichtigften Wahrheiten nicht durch Experimente heraus= gubringen, fondern allein durch Rachdenken und Penetration. Co hat benn auch Bichat burch sein Rachbenken und burch feinen Tiefblick hier eine Wahrheit zu Tage gefördert, welche zu benen gehört, die den experimentalen Bemühungen des Berrn Flourens unerreichbar bleiben, felbst wenn er, als ächter und konsequenter Kartesianer, noch hundert Thiere mehr zu Tode martert. Er hatte aber hievon bei Zeiten etwas merken und benten follen: "Bute dich, Bod, benn es brennt." Run aber die Vermeffenheit und Guffifance, wie nur die mit falfdem Dunkel verbundene Oberflächlichkeit fie verleiht, mit der jedoch Berr Flourens einen Denfer, wie Bichat, durch blofe Gegenbehauptungen, Alte-Weiber-Ueberzengungen und futile Auftoritäten zu widerlegen, fogar ihn gurechtzuweisen, zu meistern, ja, fast zu verspotten unternimmt, hat ihren Ursprung im Alfademienwesen und beffen Fauteuile, auf welchen thronend und sich gegenseitig als illustre confrère begrugend die Serren gar nicht umhin konnen, sich ben Beften, die je gewesen, gleich ju feten, fich für Drakel gu halten und benigemäß zu bekretiren, was falfch und was wahr febn foll. Dies bewegt und berechtigt mich, ein Mal gerade heraus ju fagen, bag die wirklich überlegenen und privilegirten Beifter, welche bann und wann ein Mal zur Erleuchtung ber übrigen geboren werden, und zu welchen allerdings auch Bichat gehört, es "von Gottes Gnaden" find und bennach zu den Akademien (in welchen fie meiftens nur ben einundvierzigften Fautenil ein= genommen haben) und zu beren illustres confrères sich verhalten wie geborene Fürften zu ben gahlreichen und aus ber Menge gewählten Repräsentanten bes Bolfes. Daher follte eine geheime Schen (a seeret awe) die Berren Afademifer (als welche

stets schoesweise vorhanden sind) warnen, ehe sie sich an einen solchen rieben, — es wäre denn, sie hätten die triftigsten Gründe aufzuweisen, nicht aber bloße Gegenbehauptungen und Berufungen auf placita des Kartesius, als welches heut zu Tage durchans lächerlich ist.

## Rapitel 21.

### Rüchblick und allgemeinere Betrachtung.

Wäre nicht, wie die beiden vorhergehenden Rapitel barthun, der Intellekt sekundärer Matur; so würde nicht Alles, was ohne denfelben, d. h. ohne Dagwischenkunft der Borftellung, gu Stande fommt, wie 3. B. die Zeugung, die Entwickelung und Erhaltung des Organismus, die Heilung der Wunden, der Erfat oder die vikarirende Ergänzung verstümmelter Theile, die heil= bringende Rrifis in Rrantheiten, die Werfe thierischer Runfttriebe und das Schaffen des Inftinkte überhaupt, fo unendlich beffer und vollkommener ansfallen, als Das, was mit Sulfe des Intellekts geschieht, nämlich alle bewußten und beabsichtigten Leiftungen und Werke der Monichen, als welche, gegen jene andern gehalten, bloge Stümperei find. Ueberhaupt bedeutet Ratur das ohne Bermittelung des Intellekts Wirkende, Treibende. Schaffende. Dag nun eben biefes identisch fei mit Dem, mas wir in uns als Willen finden, ift das allgemeine Thema dieses zweiten Buchs, wie auch der Abhandlung "lleber den Willen in der Natur". Die Möglichkeit dieser Grunderkenntniß beruht darauf, daß daffelbe in uns unmittelbar vom Intellekt, der bier als Selbstbewußtsehn auftritt, beleuchtet wird; fonft wir es eben fo wenig in une, als außer une näher tennen lernen wurden und ewig vor unerforschlichen Naturfräften ftehen bleiben mußten. Die Beihülfe des Intellekts haben wir wegzudenken, wenn wir das Wesen des Willens an sich selbst erfassen und badurch. so weit es möglich ift, ins Innere der Natur dringen wollen.

Dieserhalb ist, beiläufig gesagt, mein direkter Antipode unter ben Philosophen Anaxagoras; da er zum Ersten und Ursprüngslichen, wovon Alles ausgeht, einen vovz, eine Intelligenz, ein

Borftellendes, beliebig annahm, und als der Erfte gilt, ber eine folche Unficht aufgestellt hat. Derfelben gemäß wäre bie Welt früher in der blogen Borftellung, ale an sich felbst vorhanden gewesen; mahrend bei mir der erkenntniflose Bille es ift, ber die Realität der Dinge begründet, deren Entwickelung ichon febr weit gediehen fenn muß, ehe es endlich, im animalen Bewuftfehn, gur Borftellung und Intelligenz fommt; fo dag bei mir bas Denken als das Allerlette auftritt. Inzwischen hat, nach dem Zeugniß des Ariftoteles (Metaph., I, 4), Angragoras felbit mit seinem vous nicht viel anzusangen gewußt, sondern ihn nur aufgestellt und dann eben ftehen gelaffen, wie einen gemalten Beiligen am Gingang, ohne gu feinen Entwickelungen ber Natur fich beffelben zu bedienen, es fei benn in Rothfällen, mann er fich ein Mal nicht anders zu helfen wußte. — Alle Physikotheologie ift eine Ausführung des, der (Anfangs diefes Rapitels ausge= iprochenen) Wahrheit entgegenstehenden, Irrthums, daß nämlich die vollfommenfte Art der Entstehung der Dinge die durch Bermittelung eines Intelletts fei. Daher eben ichiebt diefelbe aller tiefern Ergründung der Natur einen Riegel vor.

Seit Sofrates' Zeit und bis auf die unserige finden wir als einen Hauptgegenstand bes unaufhörlichen Disputirens der Philosophen jenes ens rationis, genannt Seele. Wir feben die Meisten die Unsterblichfeit, welches fagen will, die metaphysische Bejenheit, berjelben behaupten, Andere jedoch, geftützt auf Thatfachen, welche die gangliche Abhängigkeit bes Intellekts von förperlichen Organen unwidersprechlich darthun, den Widerspruch Dagegen unermudet aufrecht erhalten. Jene Seele murde von Men und por Allem als ichlechthin einfach genommen: denn gerade hieraus wurde ihr metaphysisches Wesen, ihre Immateria= lität und Unfterblichfeit bewiesen; obgleich diese gar nicht ein Mal nothwendig daraus folgt; denn, wenn wir auch die Zerftorung eines geformten Korpers uns nur burch Berlegung in feine Theile beuten konnen; fo folgt baraus nicht, bag die Beritorung eines einfachen Wefens, von dem wir ohnehin feinen Begriff haben, nicht auf irgend eine andere Art, etwan durch allmäliges Schwinden, möglich sei. Ich hingegen gehe davon aus, daß ich die vorausgesette Ginfachheit unfere subjettiv be= wußten Wefens, oder des Ichs, aufhebe, indem ich nachweise, daß die Acufferungen, aus welchen man diefelbe folgerte, zwei schr verschiedene Quellen haben, und daß allerdings der Intellett phyfisch bedingt, die Funktion eines materiellen Organs, baber von biefem abhängig, und ohne baffelbe fo unmöglich fei, mie bas Greifen ohne die Sand, daß er bemnach zur blogen Ericheinung gehöre und alfo bas Schickfal biefer theile, - baß hingegen der Wille an kein specielles Organ gebunden, fondern überall gegenwärtig, überall das eigentlich Bewegende und Bilbende, mithin das Bedingende des ganzen Organismus fei, daß er in der That das metaphhisische Substrat der gesammten Erscheinung ausmache, folglich nicht, wie ber Intellekt, ein Posterius, sondern das Prius derselben, und diese von ihm, nicht er von ihr, abhängig fei. Der Leib aber wird fogar zu einer bloken Vorstellung herabgesetzt, indem er nur die Art ift, wie in der Unschanung des Intellekte, oder Gehirns, der Wille fich barftellt. Der Wille hingegen, welcher in allen früheren, fonst noch fo verschiedenen Syftemen als eines der letten Ergebniffe auftritt, ist bei mir das Allererste. Der Intellekt wird, als bloße Kunktion des Gehirns, vom Untergang des Leibes mitgetroffen; hingegen keineswegs der Bille. Aus dieser Heterogeneität Beider, nebst der sekundaren Natur des Intellekts, wird es begreiflich. daß der Mensch, in der Tiefe seines Selbstbemußtsehns, sich ewig und ungerstörbar fühlt, bennoch aber keine Erinnerung, weder a parte ante noch a parte post, über seine Lebensbauer hinaus haben kann. Ich will hier nicht der Erörterung der mahren Unzerstörbarkeit unsers Wesens, als welche ihre Stelle im vierten Buche hat, vorgreifen, sondern habe nur die Stelle, an welche fie fich knüpft, bezeichnen wollen.

Daß nun aber, in einem allerdings einseitigen, jedoch von unserm Standpunkt aus wahren Ausdrucke, der Leib eine bloße Vorstellung genannt wird, beruht darauf, daß ein Dasehn im Raum, als ein ausgedehntes, und in der Zeit, als ein sich änderndes, in Beiden aber durch Kausalnerus näher bestimmtes, nur möglich ist in der Vorstellung, als auf deren Formen jene Bestimmungen sämmtlich beruhen, also in einem Gehirn, in welchem demnach ein solches Dasehn als ein objektives, d. h. ein fremdes, auftritt. Daher kann selbst unser eigener Leib diese Art von Dasehn nur in einem Gehirn haben. Denn die Erkenntniß,

welche ich von meinem Leibe als einem Ausgedehnten, Raumserfüllenden und Beweglichen habe, ist bloß mittelbar: sie ist ein Bild in meinem Gehirn, welches mittelst Sinne und Berstand zu Stande kommt. Unmittelbar gegeben ist mir der Leib allein in der Muskelaktion und im Schmerz oder Behagen, welche Beide zunächst und unmittelbar dem Willen angehören. — Das Zusammenbringen aber dieser beiden verschiedenen Erkenntsnißweisen meines eigenen Leibes vermittelt nachher die fernere Sinsicht, daß alle andern Dinge, welche ebenfalls das beschriedene objektive Dasehn, welches zunächst nur in meinem Gehirn ist, haben, deshalb nicht außer demselben gar nicht vorhanden sein, sondern ebenfalls an sich zuletzt eben Das sehn müssen, was sich dem Selbstbewußtsenn als Wille kund giebt.

# Rapitel 22 \*).

## Objeftive Auficht bes Intellefts.

Es giebt zwei von Grund aus verschiedene Betrachtungsweisen des Intellests, welche auf der Verschiedenheit des Standpunkts beruhen und, so sehr sie auch, in Folge dieser, einander
entgegengesetzt sind, dennoch in Uebereinstimmung gebracht werben müssen. — Die eine ist die subsektive, welche, von innen
ausgehend und das Vewußtsehn als das Gegebene nehmend,
uns darlegt, durch welchen Mechanismus in demselben die Welt
sich darstellt, und wie aus den Materialien, welche Sinne und
Verstand liesern, sie sich darin ausbaut. Als den Urheber dieser
Betrachtungsweise haben wir Locke anzusehen: Kant brachte sie
zu ungleich höherer Vollendung, und ebenfalls ist unser erstes
Vuch, nebst den Ergänzungen dazu, ihr gewidmet.

Die dieser entgegengesette Betrachtungsweise bes Intelletts ift die objektive, welche von außen anhebt, nicht das eigene Bewußtsehn, sondern die in der äußern Erfahrung gegebenen, sich

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf die lettere Hölfte des §. 27 des ersten Bandes.

ihrer felbft und ber Welt bewußten Wefen ju ihrem Gegenftande nimmt, und nun untersucht, welches Berhältniß der Intellett ber= selben zu ihren übrigen Gigenschaften hat, wodurch er möglich, wodurch er nothwendig geworden, und was er ihnen leistet. Der Standpunkt diefer Betrachtungsweise ift der empirische: fie nimmt die Welt und die darin vorhandenen thierischen Wesen als schlechthin gegeben, indem fie von ihnen ausgeht. Sie ift denmach zunächst zoologisch, anatomisch, physiologisch, und wird erft durch die Berbindung mit jener erftern und von dem da= durch gewonnenen höhern Standpunkt aus philosophisch. Die bis jest allein gegebene Grundlage zu ihr verdanken wir den Rootomen und Physiologen, zumeist den Frangösischen. Besonbers ift hier Cabanis zu nennen, beffen vortreffliches Werf, Des rapports du physique au moral, auf dem physiologischen Bege, für diese Betrachtungsweise bahnbrechend gewesen ift. Gleichzeitig wirkte ber berühmte Bichat, beffen Thema jedoch ein viel umfassenderes war. Selbst Ball ift hier zu nennen; wenn gleich sein Saubtzweck verfehlt murde. Unwissenheit und Vorurtheil haben gegen diese Betrachtungsweise die Anklage des Materialismus erhoben; weil dieselbe, fich rein an die Erfahrung haltend, die immaterielle Substanz, Seele, nicht kennt. Die neueiten Fortschritte in der Physiologie des Nervensuftems, durch Charles Bell, Magendie, Marfhall Sall u. a., haben den Stoff diefer Betrachtungsweise ebenfalls bereichert und berichtigt. Eine Philosophie, welche, wie die Rantische, diesen Ge= sichtspunkt für ben Intellekt ganglich ignorirt, ift einseitig und eben dadurch unzureichend. Sie läßt zwischen unferm philosophi= ichen und unserm physiologischen Wissen eine unübersehbare Rluft. bei der wir nimmermehr Befriedigung finden fonnen.

Obwohl schon Das, was ich in den beiden vorhergegange= nen Kapiteln über das Leben und die Thätigkeit des Gehirns ge= sagt habe, dieser Betrachtungsweise angehört, imgleichen, in der Abhandlung über den Willen in der Ratur, alle unter der Rusbrif "Pflanzenphysiologie" gegebenen Erörterungen und auch ein Theil der unter der Rubrif "Bergleichende Anatomie" befindlichen ihr gewidmet sind, wird die hier folgende Darlegung ihrer Resul= tate im Allgemeinen keineswegs überflüssig sehn.

Des grellen Kontrastes zwischen den beiden im Obigen

einander entgegengestellten Betrachtungsweisen bes Intellekts wird man am lebhafteften inne werben, wenn man, die Sache auf die Spite ftellend, fich vergegenwärtigt, daß mas die eine als bejonnenes Denken und lebendiges Anschauen unmittelbar aufnimmt und ju ihrem Stoffe macht, für die andere nichts weiter ift, als die physiologische Funktion eines Eingeweides, des Gehirns; ja. bağ man berechtigt ift, zu behaupten, die gange objeftive Welt, jo gränzenlos im Raum, fo unendlich in ber Zeit, fo unergrund= lich in der Bollfommenheit, fei eigentlich nur eine gewiffe Beme= gung oder Affektion der Breimaffe im Birnschädel. Da fragt man erstaunt: was ist bieses Gehirn, beffen Funktion ein folches Phänomen aller Phänomene hervorbringt? Was ift die Materie, die zu einer folden Breimaffe raffinirt und potenzirt werden fann, bağ die Reizung einiger ihrer Partifeln zum bedingenden Träger bes Dasenns einer objektiven Welt wird? Die Schen vor folden Fragen trieb zur Sphoftafe ber einfachen Substang einer immateriellen Seele, die im Behirn blog wohnte. Wir fagen unerschrocken: auch diese Breimasse ift, wie jeder vegetabilische oder animalische Theil, ein organisches Gebilde, gleich allen ihren geringeren Unverwandten, in der ichlechtern Behaufung der Röpfe unferer unvernünftigen Bruder, bis jum geringften, faum noch apprehendirenden, herab; jedoch ift jene organische Breimaffe bas lette Produft der Natur, welches alle übrigen ichon voraussett. In fich felbst aber und außerhalb der Borstellung ift auch das Gehirn, wie alles Undere, Bille. Denn Fürsein-Underess bajenn ift vorgestelltwerden, ansichsenn ift wollen: hierauf eben beruht es, daß wir auf dem rein objektiven Wege nie jum Innern der Dinge gelangen; fondern, wenn wir von außen und empirisch ihr Inneres zu finden versuchen, dieses Innere, unter unfern Sanden, ftets wieder zu einem Meugern wird, - das Mark bes Baumes, fo gut wie feine Rinde, das Berg bes Thieres, jo gut wie fein Fell, die Reimhaut und der Dotter bes Gies, fo gut wie feine Schaale. Singegen auf bem subjektiven Bege ift bas Innere uns jeden Augenblick que gänglich: ba finden wir es als ben Willen zunächft in uns jelbst, und muffen, am Leitfaben ber Analogie mit unferm eigenen Befen, die übrigen enträthfeln fonnen, indem wir gu ber Ginficht gelangen, bag ein Genn an fich, unabhängig bom Ertanntwerden, b. h. Sichdarstellen in einem Intellekt, nur als ein Wollen benkbar ift.

Geben wir nun, in der objektiven Auffassung bes Intellefte, jo weit wir irgend fonnen, jurud; fo werden wir finden, daß die Rothwendigkeit, ober das Bedürfnig der Erkenntnig überhaupt entsteht aus ber Bielheit und bem getrennten Dafenn der Befen, also aus der Individuation. Denn benkt man fid, es fei nur ein einziges Wefen vorhanden; fo bedarf ein solches keiner Erkenntniß: weil nichts da ift, was von ihm jelbit verschieden mare, und beffen Dafenn es daher erft mittelbar, durch Erfenntniß, d. h. Bild und Begriff, in sich aufzunehmen hatte. Es ware eben felbst schon Alles in Allem, mithin bliebe ihm nichts zu erkennen, d. h. nichts Fremdes, das als Gegen= stand, Objett, aufgefaßt werden fonnte, übrig. Bei ber Bielheit der Wesen hingegen befindet jedes Individuum sich in einem Ruftande der Isolation von allen übrigen, und daraus entsteht die Rothwendigkeit der Erkenntnig. Das Nervensuftem, mittelft deffen das thierische Individuum zunächst sich seiner selbst bewußt wird, ift durch seine Haut begränzt; jedoch, im Gehirn bis zum Intellett gefteigert, überschreitet es diese Grange, mittelft feiner Erfenntnifform der Raufalität, und fo entsteht ihm die Unichauung, als ein Bewuftsehn anderer Dinge, als ein Bild von Besen in Raum und Zeit, die sich verändern, gemäß der Raufalität. — In diesem Sinne mare es richtiger zu fagen: "nur das Berschiedene wird vom Berschiedenen erfannt", als, wie Empedokles fagte, "nur das Gleiche vom Gleichen", welches ein gar schwankender und vielbeutiger Sat war; obgleich sich auch wohl Gesichtspunkte fassen lassen, von welchen aus er mahr ift; wie, beiläufig gefagt, ichon der des helvetius, wenn er jo schön wie treffend bemerkt: Il n'y a que l'esprit qui sente l'esprit: c'est une corde qui ne frémit qu'à l'unison; welches zusammentrifft mit dem Xenophanischen sopor einal der τον επιγνωσομένον τον σοφον (sapientem esse oportet eum, qui sapientem agniturus sit), und ein großes Herzeleid ift. -Mun aber wieder von der andern Seite miffen wir, daß, um= gefehrt, die Bielheit des Gleichartigen erft möglich wird burch Beit und Raum, also durch die Formen unserer Erkenntniß. Der Raum entsteht erft, indem das erkennende Subjett nach außen

ficht: er ift die Art und Beife, wie bas Gubjeft etwas als von fich verschieden auffaßt. Soeben aber fahen wir die Erkenntniß überhaupt durch Bielheit und Berschiedenheit bedingt. Also Die Erfenntnig und die Vielheit, oder Individuation, fteben und fallen mit einander, indem sie sich gegenseitig bedingen. - Hieraus ift zu schließen, daß jenseit der Erscheinung, im Wesen an sich aller Dinge, welchem Zeit und Raum, und beshalb auch die Bielheit, fremd fenn muß, auch keine Erkenntnig vorhanden fenn fann. Diefes bezeichnet der Buddhaismus als Bratichna Bara= mita, d. i. das Jenseits aller Erfenntnig. (3. 3. Schmidt. "über das Maha=Jana und Bratschna Baramita".) Ein "Er= fennen der Dinge an fich", im ftrengften Ginne des Worts, mare demnach schon darum unmöglich, weil wo das Wesen an sich der Dinge anfängt, bas Erfennen wegfällt, und alle Erfenntniß ichon grundwesentlich bloß auf Erscheinungen geht. Denn fie entspringt aus einer Beschränkung, durch welche fie nöthig gemacht wird, um die Schranken zu erweitern.

Für die objektive Betrachtung ift das Gehirn die Effloresceng des Organismus; daher erft wo diefer feine höchste Bollfommenheit und Komplifation erlangt hat, es in feiner größten Entwickelung auftritt. Den Organismus aber haben wir im vorhergehenden Kapitel als die Objettivation des Willens fennen gelernt: zu dieser muß daher auch das Behirn, als sein Theil, gehören. Ferner habe ich baraus, daß ber Organismus nur die Sichtbarkeit bes Willens, also an fich diefer felbst ift, abgeleitet, baß jede Affektion des Organismus zugleich und unmittelbar den Willen affizirt, b. fi. angenehm oder schmerzlich empfunden wird. Jedoch tritt, burch bie Steigerung ber Sensibilität, bei höherer Entwickelung bes Nervensustems, die Möglichkeit ein, bag in den edleren, b. h. ben objeftiven Ginnevorganen (Beficht, (Sehör) die ihnen angemeffenen, höchst garten Affektionen empfunben werben, ohne an fich felbft und unmittelbar ben Willen gu affiziren, b. h. ohne schmerzlich ober angenehm zu fenn, daß fie mithin als an fich gleichgültige, blog mahrgenommene Empfindungen ins Bewußtsehn treten. Im Gehirn erreicht nun aber Dieje Steigerung der Senfibilität einen fo hohen Grad, daß auf empfangene Sinnegeinbrucke fogar eine Reaktion entfteht, welche nicht unmittelbar vom Willen ausgeht, fondern gunächft eine

Spontancität ber Berftandesfunktion ift, als welche von ber unmittelbar mahrgenommenen Sinnesempfindung den Uebergang gu deren Urfache macht, wodurch, indem babei bas Gehirn zugleich die Form des Raumes hervorbringt, die Anschauung eines anfiern Dhickte entiteht. Man fann baber ben Bunkt, wo von ber Empfindung auf der Retina, welche noch eine bloße Affektion des Veibes und insofern bes Willens ift, ber Berftand ben Uebergang macht zur Urfache jener Empfindung, die er mittelft feiner Form des Rannes als ein Acuferes und von der eigenen Berfon Berichiedenes projecirt. - als die Granze betrachten zwischen der Welt als Wille und ber Welt als Borftellung, ober auch als bie Weburtsftätte biefer letteren. Beim Menschen geht nun aber bie, in letter Inftang freilich boch vom Willen verliehene, Spontaneis tät ber Gehirnthätigkeit noch weiter, als zur bloßen Anschauung und unmittelbaren Auffassung der Rausalverhältniffe; nämlich bis jum Bilben abstrafter Begriffe aus jenen Anschauungen, und jum Operiren mit diesen, b. h. jum Denken, als worin feine Bernunft besteht. Die Gedanken find baher von den Uffet tionen des Leibes, welche, weil diefer die Objektivation des Wiltens ift, felbst in ben Sinnesorganen, burch Steigerung, fogleich in Schmerz übergeben können, am entfernteften. Vorftellung und Gedanke können, dem Gefagten zufolge, auch als die Efflorescen; des Willens angesehen werden, sofern fie aus der höchsten Bollendung und Steigerung des Organismus entspringen, diefer aber, an sich felbst und außerhalb der Vorstellung, der Wille ift. Allerdings fett, in meiner Erklärung, das Dafenn des Leibes die Welt der Vorstellung voraus; sofern auch er, als Körper oder reales Objekt, nur in ihr ift: und andererseits fett die Borftellung felbst eben so fehr den Leib voraus; da fie nur durch die Funttion eines Organs beffelben entsteht. Das ber gangen Erscheinung jum Grunde Liegende, bas allein an fich felbst Seiende und Ursprüngliche barin, ist ausschließlich ber Wille: benn er ift es. welcher eben durch diesen Proces die Form der Borftellung annimmt, b. h. in bas fekundare Dafenn einer gegenftandlichen Welt, oder die Erkennbarkeit, eingeht. - Die Philosophen vor Rant, wenige ausgenommen, haben bie Erklärung bes Bergangs unferes Erfennens von der verkehrten Seite angegriffen. Sie gingen nämlich babei aus von einer fogenannten Scele, einem

Wefen, beffen innere Natur und eigenthümliche Funktion im Denken beftande, und zwar gang eigentlich im abstrakten Denken, mit blogen Begriffen, die ihr um fo vollkommener angehörten. als fie von aller Anschanlichkeit ferner lagen. (hier bitte ich, Die Anmerkung am Ende des §. 6 meiner Preisfdrift über bas Fundament der Moral nachzuschen.) Diefe Seele fei unbegreiflicher Beije in den Leib gerathen, woselbst fie in ihrem reinen Deuten nur Störungen erleibe, ichon burch die Sinneseindrücke und Aufchauungen, noch mehr durch die Gelüfte, welche diefe erregen, endlich burch bie Affekte, ja Leidenschaften, zu welchen wieder diese fich entwickeln; während bas felbsteigene und urfprüngliche Glement diefer Seele lauteres, abstraktes Denken fei. welchem überlaffen fie nur Universalia, angeborene Begriffe und aeternas veritates zu ihren Gegenständen habe und alles Anichauliche tief unter fich liegen laffe. Daber ftammt benn auch die Verachtung, mit welcher noch jett von den Philosophieprofessoren die "Sinnlichkeit" und das "Sinnliche" erwähnt, ja, zur Sauptquelle ber Immoralität gemacht werden; mahrend gerade Die Sinne, da fie im Berein mit den apriorischen Funktionen des Intellette, die Unich auung hervorbringen, die lautere und unschuldige Quelle aller unserer Erkenntniffe find, von welcher alles Denken feinen Gehalt erft erborgt. Man konnte mahrlich glauben, jene Berren bachten bei ber Sinnlichkeit ftete nur an ben vorgeblichen fechsten Ginn ber Frangofen. — Befagtermaagen also machte man, beim Proceg des Erkennens, das allerletzte Produkt beffelben, das abstratte Denken, jum Erften und Ilr= iprünglichen, griff bennach, wie gefagt, bie Sache am verkehrten Ende an. - Wie nun, meiner Darftellung gufolge, ber Intellekt aus bem Organismus und baburch aus bem Willen entsprinat. mithin ohne diesen nicht sehn könnte; fo fande er ohne ihn auch feinen Stoff und Beichäftigung: weil alles Erfennbare eben nur die Obiektivation des Willens ift.

Aber nicht nur die Anschauung der Außenwelt, oder das Bewußtsehn anderer Dinge, ist durch das Gehirn und seine Funktionen bedingt, sondern auch das Selbstbewußtsehn. Der Wille an sich selbst ist bewußtlos und bleibt es im größten Theile seiner Erscheinungen. Die sekundäre Welt der Lorstellung muß hinzutreten, damit er sich seiner bewußt werde; wie das Licht erst burch bie es zurudwerfenden Körper fichtbar wird und außerbem fich wirkungslos in die Finfternig verliert. Indem der Wille. jum Zwed ber Auffaffung feiner Beziehungen zur Augenwelt, im thierischen Individuo, ein Gehirn hervorbringt, entsteht erft in diesem das Bewußtschn des eigenen Selbst, mittelft des Subjefts des Erfennens, welches die Dinge als daseiend, das 3ch als wollend auffaßt. Rämlich die im Gehirn aufs Bochfte gefteigerte, icooch in die verschiedenen Theile deffelben ausgebreitete Genfibilität muß zuvörderft alle Strahlen ihrer Thätigkeit zusammen= bringen, sie gleichsam in einen Brennpunkt koncentriren, ber jedoch nicht, wie bei Hohlspiegeln, nach außen, sondern, wie bei Ronveripiegeln, nach innen fällt: mit biefem Bunkte nun beschreibt fie junächst die Linie der Zeit, auf der daher Alles, mas fie voritellt, sich barftellen muß und welche die erste und wefentlichste Form alles Erfennens, ober die Form des innern Sinnes ift. Diefer Brennpunkt ber gefammten Gehirnthätigkeit ift Das, mas Rant die synthetische Ginheit ber Apperception nannte (vergl. 3. 284): erft mittelft beffelben wird ber Wille fich feiner felbit bewußt, indem dieser Fokus der Gehirnthätigkeit, oder das Er= tennende, sich mit feiner eigenen Basis, daraus er entsprungen, dem Wollenden, als identisch auffaßt und so das Ich entsteht. Diefer Folus ber Gehirnthätigkeit bleibt bennoch junächft ein bloges Subjett bes Erkennens und als folches fähig, ber falte und antheilslose Zuschauer, der bloke Lenker und Berather des Willens zu senn, wie auch, ohne Rücksicht auf diesen und sein Wohl ober Weh, die Außenwelt rein objektiv aufzufassen. Aber sobald er sich nach innen richtet, erkennt er als die Basis feiner eigenen Er= scheinung den Willen, und fließt baber mit diesem in das Bewußtsehn eines Ich zusammen. Jener Brennpunkt ber Gehirnthätigkeit (ober bas Subjekt ber Erkenntniß) ift, als untheilbarer Buntt, zwar einfach, beshalb aber boch feine Substang (Geele), jondern ein bloger Zuftand. Das, beffen Zuftand er felbst ift, tann nur indireft, gleichsam durch Reflex, von ihm erfannt mer= ben: aber das Aufhören des Zustandes darf nicht angesehen werden als die Bernichtung beffen, von bem es ein Zuftand ift. Diefes erfennende und bewußte Ich verhält sich zum Willen, welcher Die Basis ber Erscheinung beffelben ift, wie das Bilb im Folus des Sohlspiegels zu diesem selbst, und hat, wie jenes, nur eine bedingte, ja eigentlich bloß scheinbare Realität. Weit entsernt, das schlechthin Erste zu sehn (wie z. B. Fichte lehrte), ist es im Grunde tertiär, indem es den Organismus voraussetzt, dieser aber den Willen. — Ich gebe zu, daß alles hier Gesagte doch eigentstich nur Bild und Gleichniß, auch zum Theil hypothetisch sei: allein wir stehen bei einem Punkte, dis zu welchem kaum die Gedanken, geschweige die Beweise reichen. Ich bitte daher, es mit Dem zu vergleichen, was ich im zwanzigsten Kapitel über diesen Gegenstand ausssührlich beigebracht habe.

Obgleich nun das Wefen an fich jedes Dafeienden in feinem Willen besteht, und die Erfenntnig, nebst dem Bewuftsehn, nur als ein Sefundares, auf ben höheren Stufen ber Ericheinung hinzufommt; jo finden wir doch, daß der Unterschied, ben die Unwesenheit und ber verschiedene Grad des Bewußtsehns und Intelletts zwischen Wesen und Wesen sett, überaus groß und folgenreich ift. Das subjektive Dafenn ber Bflanze muffen wir uns benten als ein schwaches Analogon, einen blogen Schatten von Behagen und Unbehagen: und felbst in diesem äußerst ichwachen Grade weiß die Pflanze allein von fich, nicht von irgend etwas außer ihr. Singegen ichon bas ihr am nächsten ftehende, unterfte Thier ist durch gesteigerte und genauer specificirte Beburfniffe veranlagt, die Sphare feines Dafenns über die Grange feines Leibes hinaus zu erweitern. Dies geschieht durch die Erfenntniß; es hat eine dumpfe Wahrnehmung feiner nächsten Umgebung, aus welcher ihm Motive für fein Thun, jum 3med jeiner Erhaltung, erwachsen. Siedurch tritt fonach das Medium ber Motive ein: und Dieses ist - Die in Zeit und Raum objeftiv daftehende Welt, die Welt als Borftellung; fo schwach, bumpf und faum dämmernd auch biefes erfte und niedrigfte Eremplar berfelben fenn mag. Aber beutlicher und immer deut= licher, immer weiter und immer tiefer, prägt fie fich aus, in dem Maake, wie in ber aufsteigenden Reihe thierischer Organisationen das Gehirn immer vollkommener producirt wird. Diese Steigerung der Gehirnentwickelung, alfo des Intellefts und der Rlarheit ber Borftellung, auf jeber biefer immer höheren Stufen, wird aber herbeigeführt durch bas sich immer mehr erhöhende und fomplicirende Bedürfniß biefer Erscheinungen des Willens. Diejes muß immer erft ben Unlag bagu geben: benn ohne Rorn

bringt die Ratur (b. h. der in ihr fich objektivirende Wille) nichts, am wenigsten die schwierigste ihrer Produttionen, ein vollkommneres Gehirn hervor: in Folge ihrer lex parsimoniae: natura nihil agit frustra et nihil facit supervacaneum. Jedes Thier hat fie ausgestattet mit den Organen, die zu feiner Erhaltung, ben Waffen, die zu feinem Rampfe nothwendig find; wie ich dies in der Schrift "leber den Willen in der Ratur" unter der Rubrit "Bergleichende Anatomie" ausführlich dargestellt habe: nach dem nämlichen Manfftabe baber ertheilte fie jedem bas wichtiafte ber nach außen gerichteten Organe, bas Gehirn, mit feiner Funt= tion, dem Intellekt. Je komplicirter nämlich, durch höhere Ent= wickelung, feine Organisation wurde, besto mannigfaltiger und specieller beftimmt wurden auch feine Bedürfniffe, folglich befto ichwieriger und von der Gelegenheit abhängiger die Berbeischaf= fung des fie Befriedigenden. Da bedurfte es also eines weitern Gesichtsfreises, einer genauern Auffassung, einer richtigern Untericheibung ber Dinge in ber Außenwelt, in allen ihren Umftanden und Begiehungen. Demgemäß feben wir die Borftellungsfräfte und ihre Organe, Gehirn, Nerven und Sinneswertzeuge, immer vollkommener hervortreten, je höher wir in der Stufenleiter der Thiere aufwärts gehen: und in dem Maage, wie das Cerebral= instem sich entwickelt, stellt sich die Außenwelt immer deutlicher. vielseitiger, vollkommener, im Bewußtsehn dar. Die Auffassung derselben erfordert jett immer mehr Aufmerksamkeit, und zuletzt in dem Grade, daß bisweilen ihre Beziehung auf ben Willen momentan aus ben Augen verloren werden muß, damit fie besto reiner und richtiger vor sich gehe. Bang entschieden tritt bies erft beim Menschen ein: bei ihm allein findet eine reine Son= derung des Erkennens vom Wollen Statt. Dics ift ein wichtiger Bunft, den ich hier blog berühre, um feine Stelle gu bezeichnen und weiter unten ihn wieder aufnehmen zu können. -Alber auch diesen letten Schritt in der Ausdehnung und Bervollfommnung bes Gehirns, und damit in ber Erhöhung ber Er= fenntniffrafte, thut die Natur, wie alle übrigen, blog in Folge ber erhöhten Bedürfniffe, alfo gum Dienfte bes Willens. Bas dieser im Menschen bezweckt und erreicht, ist zwar im Wesentlichen das Gelbe und nicht mehr, als was auch im Thiere fein Ziel ift: Ernährung und Fortpflanzung. Aber burch bie

Organisation bes Menschen murden die Erfordernisse zur Er= reichung jenes Biels fo fehr vermehrt, gefteigert und fpecificirt, bag, gur Erreichung des Zwecks, eine ungleich beträchtlichere Erhöhung des Intellefts, als die bisherigen Stufen barboten, nothwendig, oder wenigstens das leichteste Mittel war. Da nun aber ber Intellett, feinem Wefen zufolge, ein Wertzeug von höchft vielseitigem Gebrauch und auf die verschiedenartigften Zwede gleich anwendbar ift, fo fonnte die Ratur, ihrem Beift der Sparfamfeit getreu, alle Forderungen der fo mannigfach gewordenen Bedurfniffe nunmehr gang allein burch ihn beden: baber ftellte fie ben Menschen, ohne Befleidung, ohne natürliche Schutzwehr, ober Ungriffsmaffe, ja mit verhältnigmäßig geringer Mustelfraft, bei großer Gebrechlichfeit und geringer Ausbauer gegen wibrige Ginfluffe und Mangel, bin, im Berlag auf jenes eine große Bertgeug, ju welchem fie nur noch bie Bande, von ber nachften Stufe unter ihm, dem Uffen, beizubehalten hatte. Durch den alfo bier auftretenden überwiegenden Intellekt ift aber nicht nur die Auffaffung der Motive, die Mannigfaltigfeit derfelben und überhaupt ber Horizont der Zwecke unendlich vermehrt, sondern auch die Deutlichkeit, mit welcher ber Wille fich feiner felbst bewußt wird, aufs höchste gesteigert, in Folge der eingetretenen Rlarheit bes gangen Bewußtsenns, welche, burch bie Fähigkeit bes abftraften Erfennens unterfrügt, jest bis gur vollfommenen Bejonnenheit geht. Dadurch aber, wie auch durch die als Träger cines jo erhöhten Intellefts nothwendig vorausgesette Behemeng des Willens, ift eine Erhöhung aller Affette eingetreten, ja die Möglichfeit der Leidenschaften, welche das Thier eigent= lich nicht fennt. Denn die Beftigfeit bes Willens halt mit ber Erhöhung ber Intelligeng gleichen Schritt, eben weil diese eigentlich immer aus den gesteigerten Bedürfniffen und dringendern For= derungen des Willens entspringt: zudem aber unterftuten beide fich wechfelseitig. Die Beftigfeit bes Charafters nämlich hängt zusammen mit größerer Energie des Herzschlags und Blutumlaufs, welche phyfifch die Thätigfeit bes Gehirns erhöht. Andererfeits wieder erhöht die Klarheit ber Intelligenz, mittelft der lebhafteren Auffassung der äußern Umftande, die durch diefe hervorgerufenen Uffette. Daber 3. B. laffen junge Ralber fich ruhig auf einen Wagen paden und fortichleppen: junge lowen aber,

wenn nur von der Mutter getrennt, bleiben fortwährend unruhig und brüllen unabläffig, vom Morgen bis zum Abend; Kinder, in einer folden Lage, wurden fich faft zu Tobe fchreien und qualen. Die Lebhaftigkeit und Beftigkeit bes Affen fteht mit feiner ichon fehr entwickelten Intelligenz in genauer Berbindung. Muf chen diefem Wechselverhältnik beruht es. daß der Menich überhaupt viel größerer Leiden fähig ift, als das Thier; aber auch größerer Freudigkeit, in den befriedigten und froben Affekten. Then so mocht der erhöhte Antellekt ihm die Langeweile fühlbarer, als bem Thier, wird aber auch, wenn er individuell fehr vollkommen ift, zu einer unerschöpflichen Quelle ber Kurzweil. 3m Ganzen also verhält sich die Erscheinung des Willens im Menschen zu der im Thier der obern Geschlechter wie ein angeschlagener Ton zu feiner zwei bis drei Oftaven tiefer gegriffenen Quinte. Aber auch zwischen ben verschiedenen Thierarten find die Unterschiede des Intellekts und dadurch des Bewufitsenns groß und endlos abgestuft. Das bloge Analogon von Bewuftsein, welches wir noch der Pflanze zuschreiben muffen, wird sich zu bem noch viel dumpferen subjektiven Wesen eines unorganischen Körpers ungefähr verhalten wie bas Bewuftsehn des untersten Thieres zu jenem quasi Bewuftfenn ber Pflanze. Man kann sich die zahllosen Abstufungen im Grade des Bewustsenns veranschaulichen unter dem Bilde der verschiedenen (Seichwindigkeit, welche die vom Centro ungleich entfernten Punkte einer brehenden Scheibe haben. Aber das richtigste, ja, wie unser drittes Buch lehrt, das natürliche Bild jener Abstufung liefert die Tonleiter, in ihrem ganzen Umfang, vom tiefsten noch hörbaren bis zum höchsten Ton. Nun aber ist es der Grad des Bewuftsehns, welcher den Grad des Dasehns eines Wesens beftimmt. Denn alles unmittelbare Dafenn ift ein subjektives: bas obiektive Dasehn ift im Bewußtsehn eines Andern vorhanden, also nur für dieses, mithin gang mittelbar. Durch ben Grad bes Bewuftsehns find die Wefen fo verschieden, wie fie burch ben Willen gleich find, fofern diefer bas Gemeinsame in ihnen allen ist.

Was wir aber jetzt zwischen Pflanze und Thier, und dann zwischen den verschiedenen Thiergeschlechtern betrachtet haben, sindet auch noch zwischen Mensch und Mensch Statt. Auch hier nämlich begründet das Sekundäre, der Intellekt, mittelst der von ihm abhängigen Klarheit des Bewußtsehns und Deutlichkeit des Erkennens, einen fundamentalen und unabsehdar großen Unterschied in der ganzen Weise des Daseyns, und dadurch im Grade desselben. Ie höher gesteigert das Bewußtsehn ist, desto deutslicher und zusammenhängender die Gedanken, desto klärer die Anschauungen, desto inniger die Empfindungen. Dadurch gewinnt Alles mehr Tiese: die Rührung, die Behmuth, die Freude und der Schmerz. Die gewöhnlichen Flachköpfe sind nicht ein Mal rechter Freude fähig: sie seben in Dumpsheit dahin. Während dem Einen sein Bewußtsehn nur das eigene Dasehn, nehst den Motiven, welche zum Zweck der Erhaltung und Erheiterung desselben apprehendirt werden müssen, in einer dürktigen Auffassung der Außenwelt vergegenwärtigt, ist es dem Andern eine camera obseura, in welcher sich der Makrokosmos darstellt:

"Er fühlet, daß er eine kleine Welt In seinem Gehirne brütend hält, Daß die fängt an zu wirken und zu leben, Daß er sie gerne möchte von sich geben."

Die Verschiedenhiet der gangen Art des Dasehns, welche die Extreme der Gradation ber intellektuellen Fähigkeiten zwischen Mensch und Mensch feststellen, ift fo groß, daß die zwischen König und Tageföhner bagegen gering erscheint. Und auch hier ift, wie bei den Thiergeschlechtern, ein Zusammenhang zwischen ber Behemenz bes Willens und ber Steigerung bes Intellekts nachweisbar. Genie ift burch ein leidenschaftliches Temperament bedingt, und ein phlegmatisches Genie ift undenkbar: es scheint. tag ein überaus heftiger, also gewaltig verlangender Wille bafebn mußte, wenn die Natur einen abnorm erhöhten Intellekt, als jenem angemeffen, dazugeben follte; mahrend die bloß phy= fifche Rechenschaft hierüber auf die größere Energie, mit der die Arterien des Kopfes das Gehirn bewegen und die Turgescenz deffelben vermehren, hinweift. Freilich aber ift die Quantität, Qualität und Form des Gehirns felbft die andere und ungleich feltenere Bedingung des Genies. Andererseits find die Phlegmatici in der Regel von fehr mittelmäßigen Beiftesträften: und eben fo stehen die nördlichen, kaltblütigen und phlegmatischen Bölker, im Allgemeinen, ben füblichen, lebhaften und leibenichaftlichen an

Geift merklich nach; obgleich, wie Bato\*) überaus treffend be= merkt hat, wenn ein Mal ein Nordländer von der Natur hochbegabt wird, dies alsdann einen Grad erreichen kann, bis zu welchem fein Gublander je gelangt. Demnach ift es fo verkehrt als gewöhnlich, zum Maafftab der Bergleichung der Beiftesfrafte verschiedener Nationen die großen Geifter berfelben zu nehmen: denn das heißt, die Regel durch die Ausnahmen begrunden wollen. Bielmehr ift es die große Blurglität jeder Nation, Die man zu betrachten hat: denn eine Schwalbe macht keinen Sommer. - Roch ift bier zu bemerken, daß eben die Leidenichaftlichkeit, welche Bedingung des Genies ift, mit feiner leb= haften Auffassung der Dinge verbunden, im praktischen Leben, wo der Wille ins Spiel tommt, zumal bei plötlichen Ereigniffen, eine jo große Aufregung der Affette herbeiführt, daß fie den Intellett ftort und verwirrt; mahrend der Phleamatikus auch dann noch ben vollen Gebrauch feiner, wenngleich viel geringern, Beiftes= frafte behalt und damit alsdann viel mehr leiftet, als das größte Genie vermag. Sonach begünftigt ein leidenschaftliches Temperament die ursprüngliche Beschaffenheit des Intellette, ein phlegmatisches aber bessen Gebrauch. Deshalb ift bas eigentliche Genie durchaus nur zu theoretischen Leistungen, als zu welchen es seine Beit mählen und abwarten fann; welches gerade die fenn wird. wo der Wille ganglich ruht und feine Belle den reinen Spiegel der Weltauffassung trübt: hingegen ist zum praktischen Leben das Genie ungeschickt und unbrauchbar, daher auch meistens unglücklich. In diesem Sinn ift Goethe's Taffo gedichtet. Wie nun das eigentliche Genie auf der abfoluten Stärke des Intellefts beruht, welche durch eine ihr entsprechende, übermäßige Seftigkeit des Gemüths erkauft werden muß; fo beruht hingegen die große lleberlegenheit im praftischen Leben, welche Feldherren und Staatsmanner macht, auf der relativen Stärke des Intelletts, nämlich auf dem höchsten Grad deffelben, der ohne eine zu große Erregbarfeit der Affette, nebst zu großer Beftigkeit des Charaftere er= reicht werden fann und baber auch im Sturm noch Stand halt. Biel Festigkeit des Willens und Unerschütterlichkeit des Gemüthe. bei einem tüchtigen und feinen Berftande, reicht hier ans; und

<sup>\*)</sup> De augm. scient., L. VI, c. 3.

was darüber hinausgeht, wirkt schädlich: benn die zu große Ent= wickelung der Intelligenz steht der Festigkeit des Charakters und Entschloffenheit des Willens geradezu im Wege. Deshalb ift auch diese Urt der Emineng nicht so abnorm und ift hundert Mal weniger felten, als jene andere: bemgemäß feben wir große Feldherren und große Minister zu allen Zeiten, sobald nur die äußern Umftande ihrer Wirksamteit gunftig find, auftreten. Große Dichter und Philosophen hingegen laffen Sahrhunderte auf sich marten: boch kann die Menschheit auch an diesem seltenen Erscheinen derfelben fich genügen laffen; da ihre Werke bleiben und nicht bloß für die Gegenwart da find, wie die Leiftungen jener Anderen. -Dem oben erwähnten Gesetze ber Sparsamkeit ber Natur ift es auch völlig gemäß, daß fie die geistige Eminenz überhaupt höchft Wenigen, und das Genie nur als die feltenfte aller Ausnahmen ertheilt, den großen Saufen des Menschengeschlechts aber mit nicht mehr Beistesfraften ausstattet, al. die Erhaltung des Ginzelnen und der Gattung erfordert. Denn die großen und, durch ihre Befriedigung felbit, fich beftändig vermehrenden Bedürfniffe des Menschengeschlechts machen es nothwendig, daß der bei weitem größte Theil beffelben fein Leben mit grob forperlichen und gang mechanischen Arbeiten zubringt: wozu follte nun diesem ein leb= hafter Beift, eine glübende Phantafie, ein fubtiler Berftand, ein tief eindringender Scharffinn nuten? Dergleichen murde die Leute nur untauglich und unglücklich machen. Daber alfo ift die Ratur mit dem fostbarften aller ihrer Erzeugnisse am wenigsten ver= ichwenderisch umgegangen. Bon diesem Gesichtspunkt aus follte man auch, um nicht unbillig zu urtheilen, seine Erwartungen von ben geistigen Leiftungen ber Menschen überhaupt feststellen und 2. B. auch Gelehrte, da in der Regel bloß änfere Beranlaffungen fie zu folden gemacht haben, zunächst betrachten als Männer, welche die Natur eigentlich zum Ackerbau bestimmt hatte: ja, selbst Philosophieprofessoren sollte man nach diesem Maagftabe abichaten und wird bann ihre Leiftungen allen billigen Erwartungen entsprechend finden. — Beachtenswerth ift es, daß im Suden, wo die Noth des Lebens weniger ichwer auf dem Menichengeschlechte laftet und mehr Muge geftattet, auch bie geistigen Kähigkeiten, felbst ber Menge, sogleich regsamer und feiner werben. — Physiologisch mertwürdig ift, daß das Uebergewicht der

Maffe des Gehirns über die des Rückenmarks und der Nerven. welches, nach Sommering's icharffinniger Entbeckung, ben mahren nächsten Maakitab für den Grad ber Intelligeng, fomohl in den Thiergeschlechtern, als in den menschlichen Individuen, abgiebt, zugleich die unmittelbare Beweglichkeit, die Agilität der Glieder vermehrt; weil, durch die große Ungleichheit des Berbältniffes, die Abhängigkeit aller motorifchen Rerven vom Gehirn entschiedener wird; wozu wohl noch kommt, daß an der qualitativen Bolltommenheit des großen Gehirns auch die des kleinen, dieses nächsten Leukers der Bewegungen, Theil nimmt; durch Beides also alle willfürlichen Bewegungen größere Leichtigkeit, Schnelle und Behändigkeit gewinnen, und burch die Koncentration des Ansgangspunftes aller Aftivität Das entsteht, mas Lichtenberg an Garrict lobt: "daß er allgegenwärtig in den Musteln feines Rörpers ichien". Daher beutet Schwerfälligkeit im Gange bes Körpers auf Schwerfälligfeit im Bange ber Gedanken und wird. jo aut wie Schlaffheit der Gefichtszüge und Stumpfheit des Blicks, als ein Zeichen von Geiftlofigkeit betrachtet, sowohl an Individuen, wie an Nationen. Ein anderes Symptom des angeregten physiologischen Sachverhältniffes ift der Umftand, bak viele Leute, sobald ihr Gespräch mit ihrem Begleiter aufängt einigen Zusammenhang zu gewinnen, fogleich ftillsteben muffen; weil nämlich ihr Gehirn, sobald es ein Baar Gedanken an einander zu haten hat, nicht mehr fo viel Kraft übrig behält, wie erforderlich ist, um durch die motorischen Nerven die Beine in Bewegung zu erhalten: fo knapp ift bei ihnen Alles zugeschnitten.

Aus dieser ganzen objektiven Betrachtung des Intellekts und seines Ursprungs geht hervor, daß derselbe zur Auffassung der Zwecke, auf deren Erreichung das individuelle Leben und die Fortpslanzung desselben beruht, bestimmt ist, keineswegs aber das vom Erkennenden unabhängig vorhandene Wesen an sich der Dinge und der Welt wiederzugeben. Bas der Pflanze die Empfänglichkeit für das Licht ist, in Folge derer sie ihr Wachsthum der Richtung desselben entgegen lenkt, das Selbe ist, der Art nach, die Erkenntniß des Thieres, ja, auch des Menschen, wenn gleich, dem Grade nach, in dem Maaße gesteigert, wie die Bedürsnisse jedes dieser Wesen es heischen. Bei ihnen allen bleibt die Wahrnehmung ein bloßes Innewerden ihrer Relation zu andern

Dingen, und ift keineswegs bestimmt, bas eigentliche, schlechthin reale Wefen dieser im Bewußtsehn des Erkennenden noch ein Mal darzustellen. Bielmehr ift der Intellekt, als aus bem Billen ftammend, auch nur gum Dienfte biefes, alfo gur Auffaffung ber Motive, bestimmt: darauf ist er eingerichtet, mithin von durchaus praktischer Tendenz. Dier gilt auch insofern, als wir die metaphhiische Bedeutung des Lebens als eine ethische begreifen: benn auch in diesem Sinne finden wir den Menschen nur gum Behufe feines Sandelns erkennend. Gin foldes, ausschließlich zu praftischen Zweden vorhandenes Erfenntnigvermögen wird. feiner Ratur nach, ftets nur die Relationen der Dinge zu einanber auffassen, nicht aber das eigene Wesen berselben, wie es an fich felbit ift. Run aber ben Komplex diefer Relationen für bas schlechthin und an sich selbst vorhandene Wefen der Welt, und die Art und Weise, wie fie sich, nach den im Gehirn praformir= ten Gesetzen, nothwendig darfiellen, für die ewigen Gesetze bes Dasenns aller Dinge zu halten, und nun danach Ontologie. Rosmologie und Theologie zu konstruiren, - dies war eigentlich ber uralte Grund - Irrthum, dem Kant's Lehre ein Ende gemacht hat. Hier also fommt unsere objektive und daher großentheils physiologische Betrachtung des Intellefts feiner transscendentalen entgegen, ja, tritt, in gewiffem Sinne, fogar als eine Ginficht a priori in diefelbe auf, indem fie, von einem außerhalb derfelben genommenen Standpunft, uns genetisch und daher ale nothwendig erfennen läßt, mas jene, von Thatjachen des Bewußtfenns ausgehend, auch nur thatfächlich darlegt. Denn in Folge unferer objektiven Betrachtung des Intellekts ift die Welt als Borftellung, wie sie, in Raum und Zeit ausgebreitet, dasteht und nach ber strengen Regel ber Raufalität fich gesetymäßig fortbewegt, junachft nur ein phyfiologisches Phanomen, eine Funttion bes Behirns, welche biefes, zwar auf Unlag gewiffer aukerer Reize, aber boch feinen eigenen Gesetzen gemäß vollzieht. Demnach versteht es sich zum voraus, daß was in dieser Funktion felbit, mithin burch fie und für fie vorgeht, feineswegs für bie Beschaffenheit unabhängig von ihr vorhandener und gang von ihr verschiedener Dinge an fich gehalten werden barf, fondern que nächft blog die Art und Beife diefer Funktion felbst barftellt, als welche immer nur eine fehr untergeordnete Modififation burch bas

von ihr völlig unabhängig Borhandene, welches als Reiz fie in Bewegung fest, erhalten fann. Wie bemnach Locke Alles, was mittelft ber Empfindung in die Wahrnehmung fommt, den Sinnesorganen vindicirte, um es den Dingen an fich abzufprechen; fo hat Rant in gleicher Absicht und auf demfelben Wege weitergehend, Alles was die eigentliche Anschauung möglich macht, nämlich Raum, Zeit und Raufalität, als Gehirnfunftion nachgewiesen; wenn gleich er dieses physiologischen Ausbrucks sich enthalten hat, zu welchem jedoch unsere jetige, von der entgegen= gesetzten, realen Seite fommenbe Betrachtungsweise uns nothwendig hinführt. Rant fam, auf feinem analytischen Wege, zu bem Refultat, daß was wir ertennen, bloge Erfcheinungen feien. Was diefer rathselhafte Ausbruck eigentlich besage, wird aus unserer objektiven und genetischen Betrachtung des Intellekts klar: es sind die Motive, für die Zwecke eines individuellen Willens, wie fie in dem, zu diesem Behuf von ihm hervorgebrachten Intellett (welcher felbst, objektiv, als Wehirn erscheint) sich barstellen, und welche, fo weit man ihre Verkettung verfolgen mag, aufgefaßt, in ihrem Zusammenhange die in Zeit und Raum sich objektiv ausbreitende Welt liefern, welche ich die Welt als Borstellung nenne. Auch verschwindet, von unserm Gesichtspunkt aus, das Auftößige, welches in der Rantischen Lehre daraus entsteht, daß, indem der Intellekt, ftatt der Dinge, wie fie an fich sind, bloge Erscheinungen erkennt, ja, in Folge berfelben zu Baralogismen und ungegründeten Sppoftasen verleitet wird, mit= telft "Sophistikationen, nicht der Menschen, sondern der Bernunft felbit, von benen felbit ber Weiseste fich nicht losmachen, und vielleicht zwar nach vieler Bemühung den Irrthum verhüten, ben Schein aber, ber ihn unaufhörlich zwackt und afft, niemals Tos werden kann", - es das Ansehen gewinnt, als sei unser Intellekt absichtlich bestimmt, uns zu Irrthumern zu verleiten. Denn die hier gegebene objektive Ansicht des Intellekts, welche eine Benefis beffelben enthält, macht begreiflich, daß er, ausschließ= lich zu praktischen Zwecken bestimmt, das bloke Medium ber Motive ift, mithin durch richtige Darstellung dieser seine Beitimmung erfüllt, und daß, wenn wir aus dem Kompler und ber Geschmäßigkeit der hiebei sich uns objektiv darstellenden Ericheis nungen das Wefen der Dinge an sich felbst zu konstruiren unternehmen, diefes auf eigene Wefahr und Berantwortlichkeit gefchieht. Wir haben nämlich erkannt, daß die ursprünglich erkenntniflose und im Finftern treibende innere Rraft ber Natur, welche, wenn fie fich bis zum Selbstbewußtsehn emporgearbeitet hat, fich biefem als Wille entschleiert, diese Stufe nur mittelft Produktion eines animalischen Gehirns und der Erkenntniß, als Funktion deffelben, erreicht, wonach in diejem Gehirn das Phanomen ber anschaulichen Welt entsteht. Dun aber dieses bloge Gehirnphänomen, mit der feinen Funktionen unwandelbar anhängenden Gefetmäßigkeit für das, unabhängig von ihm, vor ihm und nach ihm vorhan= dene, objektive Wesen an sich felbst der Welt und ber Dinge in ihr zu erklären, ift offenbar ein Sprung, zu welchem nichts uns berechtigt. Aus diesem mundus phaenomenon, aus dieser, unter fo vielfachen Bedingungen entstehenden Anschauung find nun aber alle unfere Begriffe geschöpft, haben allen Gehalt nur von ihr, oder doch nur in Beziehung auf fie. Daher find fie, wie Rant fagt, nur von immanentem, nicht von transscendentem Bebrauch: d. h. diese unsere Begriffe, dieses erfte Material des Denkens, folglich noch mehr die durch ihre Zusammensetzung entstehenden Urtheile, sind der Aufgabe, das Wefen der Dinge an sich und den mahren Zusammenhang der Welt und des Dasehns zu denfen, unangemeffen; ja, diefes Unternehmen ift bem, ben ftereometrischen Gehalt eines Rörpers in Quadratzollen auszudrücken, analog. Denn unfer Intellett, ursprünglich nur bestimmt, einem individuellen Willen feine fleinlichen Zwecke vorzuhalten, faßt bemaemäß bloge Relationen der Dinge auf und dringt nicht in ihr Inneres, in ihr eigenes Wefen: er ift bemnach eine bloße Mlächenfraft, haftet an der Oberfläche ber Dinge und faßt bloße species transitivas, nicht das mahre Wesen derselben. Hieraus eben entspringt es, daß wir kein einziges Ding, auch nicht das einfachste und geringste, durch und durch verstehen und begreifen können; fondern an jedem etwas uns völlig Unerklärliches übrig bleibt. - Eben weil der Intelleft ein Produkt der Natur und baber nur auf ihre Zwecke berechnet ift, haben die Chriftlichen Mystifer ihn recht artig bas "Licht der Natur" benannt und in feine Schranken gurudgewiesen: benn die Datur ift das Dbjekt, gu welchem allein er das Subjekt ift. Jenem Ausdruck liegt eigent= lich ichon der Gedante jum Grunde, aus dem die Rritit ber reinen

Bernunft entsprungen ift. Daß wir auf dem unmittelbaren Bege. b. h. durch die unfritische, birefte Anwendung des Intellekte und feiner Data, die Welt nicht begreifen fonnen, fondern beim Nachbenten über fie uns immer tiefer in unauflösliche Rathfel verftricken, rührt eben baber, daß der Intellekt, alfo die Erkenntniß selbst, schon ein Sekundares, ein blofies Produkt ift, herbeigeführt durch die Entwickelung des Wefens der Welt, die ihm folglich bis dahin vorhergängig war, und er zulett eintrat, als ein Durchbruch ans Licht aus ber bunkeln Tiefe bes erkenntniftlofen Strebens. deffen Wefen fich in dem zugleich badurch entstehenden Gelbst= bewußtschn als Wille darftellt. Das der Erkenntnif als ihre Bedingung Borbergängige, woburch fie allererft möglich murbe, alfo ihre eigene Bafis, kann nicht unmittelbar von ihr gefaßt werden; wie das Auge fich nicht felbst feben kann. Bielmehr sind die auf ber Oberfläche der Dinge fich darstellenden Berhältniffe zwischen Wesen und Wesen allein ihre Sache, und find es nur mittelft bes Avvarats des Intelletts, nämlich feiner Formen, Raum, Zeit, Raufalität. Gben weil die Welt ohne Sulfe der Erkenntnif fich gemacht hat, acht ihr ganges Wesen nicht in die Erkenntniß ein, sondern diese sett das Dasenn der Welt schon voraus: weshalb der Ur= iprung beffelben nicht in ihrem Bereiche liegt. Sie ift bemnach beschränkt auf die Verhältnisse zwischen dem Vorhandenen, und bamit für den individuellen Willen, zu deffen Dienft allein fie entstand, ausreichend. Denn der Intellekt ift, wie gezeigt worden. durch die Natur bedingt, liegt in ihr, gehört zu ihr, und fann baher nicht fich ihr als ein gong Fremdes gegenüberftellen, um fo ihr ganges Wefen schlechthin objektiv und von Grund aus in fich aufzunehmen. Er fann, wenn das Glück gut ift, Alles in der Ratur verstehen, aber nicht die Natur felbst, wenigstens nicht unmittelbar.

So entmuthigend für die Metaphysik diese aus der Beschaffensheit und dem Ursprung des Intellekts hervorgehende wesentliche Beschränkung desselben auch sehn mag; so hat eben diese doch auch eine andere, sehr tröstliche Seite. Sie benimmt nämsich den unmittelbaren Aussagen der Natur ihre unbedingte Gültigkeit, in deren Behauptung der eigentliche Naturalismus besteht. Wenn daher auch die Natur uns jedes Lebende als aus dem Nichts hersvorgehend und, nach einem ephemeren Daschn, auf immer dahin zurücksehrend darstellt, und sie sich daran zu vergnügen scheint,

unaufhörlich von Neuem hervorzubringen, um unaufhörlich zerftoren zu können, hingegen nichts Bestehendes zu Tage zu fordern vermag; wenn wir bemnach als das einzig Bleibende die Ma= terie anerkennen muffen, welche, unentstanden und unbergänglich, Alles aus ihrem Schoofe gebiert, weshalb ihr Name aus mater rerum entstanden scheint, und neben ihr, ale ben Bater ber Dinge, die Form, welche, eben so flüchtig, wie jene beharrlich, eigent= lich jeden Augenblick wechselt und fich nur erhalten kann, fo lange sie sich der Materie parasitisch anklammert (bald diesem, bald jenem Theil derfelben), aber wenn fie diefen Unhalt ein Mal gang verliert, untergeht, wie die Paläotherien und Ichthhofauren bezeigen; so muffen wir dies zwar als die unmittelbare und un= verfälichte Ausjage der Natur anerkennen; aber, wegen bes oben auseinandergesetten Ursprungs und daraus fich ergebender Beichaffenheit des Intellekte, konnen wir diefer Aussage keine unbedingte Wahrheit zugestehen, vielmehr nur eine durchweg bedingte, welche Rant treffend als eine folche bezeichnet hat, indem er fie die Erscheinung im Begenfat des Dinges an fich nannte. -

Wenn es, trot diefer wefentlichen Beichränkung des Intellekts, möglich wird, auf einem Umwege, nämlich mittelst der weit verfolgten Reflexion und durch fünstliche Berknüpfung der nach aufen gerichteten, objeftiven Erfenntnig mit den Datis des Gelbstbemuftjenns, ju einem gemiffen Berftandniß der Welt und bes Wesens der Dinge zu gelangen; so wird dieses doch nur ein sehr limitirtes, gang mittelbares und relatives, nämlich eine parabolifche Uebersetzung in die Formen ber Erkenntnig, also ein quadam prodire tenus fenn, welches stete noch viele Probleme ungelöft übrig laffen muß. - Singegen war ber Grundfehler bes alten, burch Rant zerftorten Dogmatismus, in allen feinen Formen, diefer, dag er ichlechthin von der Erkenntnig, b. i. ber Welt als Borftellung, ausging, um aus beren Befeten bas Senende überhaupt abzuleiten und aufzubauen, wobei er jene Belt der Borftellung, nebst ihren Gefeten, ale etwas ichlechthin Borhandenes und absolut Reales nahm; mahrend das gange Dafenn berfelben von Grund aus relativ und ein bloffes Refultat oder Phanomen bes ihr jum Grunde liegenden Befens an fich ift, - ober, mit andern Worten, daß er eine Ontologie

fonstruirte, wo er bloß zu einer Dianoiologie Stoff hatte. Rant bedte das subjettiv Bedingte und beshalb ichlechterbings Smmanente, b. h. jum transscendenten Gebranch Untaugliche, ber Erkenntniß, aus ber eigenen Befetmäßigkeit biefer felbft, auf: weshalb er feine Behre fehr treffend Britit ber Bernunft nannte. Er führte dies theils dadurch aus, daß er den beträcht= liden und durchgängigen apriorischen Theil aller Erkenntnig nachwies, welcher, als durchaus subjettiv, alle Objeftivität verfümmert; theils dadurch, daß er angeblich darthat, daß die Grundfate ber als rein objettiv genommenen Erfenntnig, wenn bis ans Ende verfolgt, auf Widersprüche leiteten. Nur aber hatte er voreilig angenommen, daß außer ber objektiven Erkenntnig, b. h. außer ber Welt als Borftellung, uns nichts gegeben fei, als etwan noch das Gewiffen, aus welchem er das Wenige, was noch von Metaphysik übrig blieb, konstruirte, nämlich die Moraltheo= logie, welcher er jedoch auch schlechterdings nur praktische, durchaus nicht theoretische Gultigfeit zugeftand. - Er hatte übersehen, daß, wenn gleich allerdings die objektive Erkenntniß, oder die Belt als Borftellung, nichts, als Erscheinungen, nebst beren phänomenalen Zusammenhang und Regressus liefert; bennoch unfer felbsteigenes Wesen nothwendig auch der Welt der Dinge an sich angehört, indem es in diefer murgeln muß: hieraus aber muffen, wenn auch die Wurzel nicht gerade zu Tage gezogen werden fann, doch einige Data zu erfaffen fenn, gur Aufflärung bes Bufammenhangs der Welt der Erscheinungen mit dem Wefen an sich der Dinge. Hier also liegt der Weg, auf welchem ich über Rant und die von ihm gezogene Granze hinausgegangen bin. jedoch ftets auf dem Boden der Reflexion, mithin der Redlichkeit. mich haltend, daher ohne das windbeutelnde Borgeben intellektualer Anschanung, ober absoluten Denkens, welches die Beriode der Pseudophilosophie zwischen Rant und mir charafterifirt. Rant ging, bei seiner Machweisung des Unzulänglichen ber vernünftigen Erkenntniß zur Ergründung bes Wefens ber Welt, von der Erkenntniß, als einer Thatsache, die unser Bewuftfenn liefert, aus, verfuhr also, in diesem Sinne, a posteriori. Ich aber habe in diesem Kapitel, wie auch in der Schrift "Ueber den Willen in der Natur", nachzuweisen gesucht, mas die Erkenntniß ihrem Befen und Ursprung nach fei, nämlich ein Gefundares. zn individuellen Zwecken Bestimmtes: worans folgt, daß sie zur Ergründung des Wesens der Welt unzulänglich sehn muß; bin also, insosern, zum selben Ziel a priori gelangt. Man erkennt aber nichts ganz und vollkommen, als bis man darum herumsgekommen und nun von der andern Seite zum Ausgangspunkt zurückgelangt ist. Daher muß man, auch bei der hier in Betracht genommenen, wichtigen Grunderkenntniß, nicht bloß, wie Kant gethan, vom Intellekt zur Erkenntniß der Welt gehen, sondern auch, wie ich hier unternommen habe, von der als vorhanden gesnommenen Welt zum Intellekt. Dann wird diese, im weitern Sinn, physiologische Betrachtung die Ergänzung jener ideologischen, wie die Franzosen sagen, richtiger transscendentalen.

Im Obigen habe ich, um den Faden der Darftellung nicht ju unterbrechen, die Erörterung eines Punktes, ben ich berührte. hinausgeschoben: es war dieser, daß in dem Maake als, in der aufsteigenden Thierreihe, ber Intellett fich immer mehr entwickelt und vollkommener auftritt, das Erkennen fich immer beutlicher vom Wollen fondert und dadurch reiner wird. Das Wefentliche hierüber findet man in meiner Schrift "Ueber ben Willen in der Natur", unter der Rubrit "Pflangenphyfiologie" (S. 68-72 der zweiten [S. 74-77 ber britten | Auflage), wohin ich, um mich nicht zu wiederholen, verweise und hier bloß einige Bemerkungen baran knüpfe. Indem die Bflange weder Frritabilität noch Senfibilität befitt, fondern in ihr der Wille sich allein als Plafticität oder Reproduktions= fraft objektivirt, so hat sie weder Muskel noch Nerv. Auf der niebrigften Stufe bes Thierreiche, in den Zoophpten, namentlich ben Bolnpen, konnen mir die Sonderung diefer beiden Beftandtheile noch nicht deutlich erkennen, setzen jedoch ihr Borhandensehn, wenn gleich in einem Zustande der Berschmelzung, voraus; weil wir Bewegungen mahrnehmen, die nicht, gleich denen der Pflanze, auf bloße Reize, fondern auf Motive, d. h. in Folge einer gemiffen Wahrnehmung, vor fich gehen; daher eben wir diefe Wefen als Thiere ansprechen. In dem Maage nun, ale, in ber aufsteigenden Thierreihe, das Merven- und das Mustelfustem fich immer deutlicher von einander fondern, bis das erftere, in den Birbelthieren und am vollkommenften im Menschen, sich in ein organisches und ein cerebrales Nervensuftent scheidet und diefes wieder fich zu bem überaus zusammengesetten Apparat von großem und fleinem (Behirn, verlängertem und Rücken-Mart, Cerebral- und Spinal-Nerven, fenfibeln und motorischen Nervenbundeln steigert, bavon allein das große Wehirn, nebst den ihm anhängenden fenfibeln Derven und den hintern Spinalnervenbundeln zur Aufnahme der Motive ans der Außenwelt, alle übrigen Theile hingegen nur gur Transmiffion derselben an die Musteln, in denen der Bille fich direkt außert, bestimmt find; in demfelben Maage fondert fich im Bewußtsehn immer deutlicher das Motiv von dem Willensaft, den es hervorruft, also die Borftellung vom Willen: dadurch nun nimmt die Objektivität des Bewußt= fehns beständig zu, indem die Borftellungen fich immer deutlicher und reiner barin barftellen. Beide Sonderungen find aber eigentlich nur eine und die felbe, die wir hier von zwei Seiten betrachtet haben, nämlich von der objektiven und von der fubjeftiven, oder erft im Bewuftfenn anderer Dinge, und dann im Selbstbewußtsehn. Auf dem Grade diefer Sonderung beruht, im tiefften Grunde, der Unterschied und die Stufenfolge der intellettuellen Fähigkeiten, sowohl zwischen verschiedenen Thierarten, als auch zwischen menschlichen Individuen: er giebt also das Maaß für die intellektuelle Vollkommenheit diefer Wefen. Denn die Alarheit des Bewußtsehns der Augenwelt, die Objektivität der Anschauung, hängt von ihm ab. In der oben angeführten Stelle habe ich gezeigt, daß das Thier die Dinge nur so weit mahr= nimmt, als fie Motive für feinen Willen find, und daß felbit die intelligentesten Thiere diese Granze faum überschreiten; weil ihr Intellekt noch zu fest am Willen haftet, aus dem er ent= sprossen ift. Singegen faßt felbst der ftumpfeste Mensch die Dinge ichon einigermaagen objektiv auf, indem er in ihnen nicht blok erkennt, mas sie in Bezug auf ihn, sondern auch Einiges von Dem, mas fie in Bezug auf sich felbst und auf andere Dinge find. Jedoch bei ben Wenigsten erreicht bies ben Grad, doß fie im Stande maren, irgend eine Sache rein objektiv zu prufen und zu beurtheilen: sondern "das muß ich thun, das muß ich sagen, bas muß ich glauben" ift bas Ziel, welchem, bei jedem Unlag, ihr Denken in gerader Linie zueilt und wofelbst ihr Berftand als= bald die willkommene Raft findet. Denn dem schwachen Ropf ift das Denken fo unerträglich, wie dem schwachen Urm das Beben einer Laft: daher beibe eilen nieberzuseten. Die Objeftivitat ber Erfenntnig, und junadift ber aufchauenben, hat ungahlige Grabe. die auf ber Energie des Intellekts und feiner Sonderung vom Willen beruhen und beren höchster bas Genie ift, als in welchent die Auffassung der Außenwelt so rein und objektiv wird, daß ihm in den einzelnen Dingen fogar mehr als diese felbst, nämlich bas Wesen ihrer gangen Gattung, d. i. die Platonische 3dee derselben, sich unmittelbar aufschließt; welches dadurch bedingt ift. daß hiebei der Wille ganglich aus dem Bemußtfehn schwindet. Sier ift der Punkt, wo sich die gegenwärtige, von physiologischen Grundlagen ausgehende Betrachtung an den Gegenstand unfers britten Buches, aljo an die Metaphyfit des Schonen aufnüpft. wofelbit die eigentlich afthetische Auffassung, die im höhern Grade nur dem Genie eigenthümlich ift, als ber Buftand bes reinen, d. h. völlig willenlosen und eben dadurch vollkommen obiektiven Erfennens ausführlich betrachtet wird. Dem Gefagten zufolge ift bie Steigerung ber Intelligeng, vom bumpfeften thierifchen Bewußtsenn bis zu dem des Menschen, eine fortschreitende Ab= löfung des Intelletts vom Willen, welche vollfommen, wiewohl nur ausnahmsweise, im Genie eintritt: daher kann man dieses als den höchsten Grad der Objektivität des Erkennens definiren. Die fo felten vorhandene Bedingung zu demfelben ift ein entschieden größeres Maag von Intelligenz, als zum Dienfte bes ihre Grundlage ausmachenden Willens erfordert ift: diefer bemnach frei werdende leberschuß ist es erft, der recht eigentlich die Welt gewahr wird, d. h. sie vollkommen objektiv auffaßt und nun banach bilbet, bichtet, beuft.

## Rapitel 23 \*).

Meber die Objektivation des Willens in der erkenntnifilosen Natur.

Daß ber Wille, welchen wir in unserm Innern finden, nicht, wie die bisherige Philosophie annahm, allererst aus ber

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht fich auf §. 23 bes erften Banbes.

Erkenntniß hervorgeht, ja, eine bloge Modifitation diefer, also ein Schundares, Abgeleitetes und, wie die Erkenntniß felbft, burch das Gehirn Bedingtes fei; fondern daß er das Prius derfelben, ber Rern unfere Wejens und jene Urfraft felbst fei, welche ben thierischen Leib schafft und erhalt, indem fie die unbewußten, fo gut wie die bewußten Funktionen beffelben vollzieht; - dies ift ber erfte Schritt in der Grunderkenntnig meiner Metaphyfik. Go paradox es auch jett noch Bielen erscheint, daß der Wille an fich felbit ein Erkenntnikloses sei; fo haben doch schon fogar die Scholaftifer es irgendwie erfannt und eingefehen; ba ber in ihrer Philosophie durchaus bewanderte Jul. Caf. Baninus (jenes befannte Opfer des Fanatismus und der Pfaffenwuth), in feinem Amphitheatro, p. 181, fagt: Voluntas potentia coeca est, ex scholasticorum opinione. — Daß nun ferner jener felbe Wille es fei, welcher auch in der Pflanze die Gemme anscht, um Blatt ober Blume aus ihr zu entwickeln, ja, daß die regelmäßige Form des Krnftalls nur die guruckgelaffene Spur feines momentanen Strebens fei, daß er überhaupt als das mahre und einzige autouator, im eigentlichen Sinne des Worts, auch allen Kräften der unorganischen Natur zum Grunde liege, in allen ihren mannigfaltigen Erscheinungen fpiele, wirke, ihren Gefeten bie Macht verleihe, und felbst in der rohesten Masse sich noch als Schwere zu erkennen gebe; - Diese Ginficht ift ber zweite Schritt in jener Grunderkenntnig, und ichon durch eine fernere Reflexion vermittelt. Das gröbste aller Migverständnisse aber wäre es, zu mehnen, daß es sich hiebei nur um ein Wort handle, eine unbefannte Größe bamit zu bezeichnen: vielmehr ift es die realste aller Realerkenntnisse, welche hier zur Sprache ge= bracht wird. Denn es ift die Zurudführung jenes unferer unmittelbaren Erkenntniß ganz Unzugänglichen, daher uns im Wefent= lichen Fremden und Unbekannten, welches wir mit dem Worte Naturkraft bezeichnen, auf das uns am genauesten und intimften Bekannte, welches jedoch nur in unferm eigenen Befen uns unmittelbar zugänglich ist; daher es von diesem aus auf die an= bern Ericheinungen übertragen werden muß. Es ift die Ginficht, daß das Innere und Ursprüngliche in allen, wenn gleich noch fo verschiedenartigen Beränderungen und Bewegungen ber Rörper. bem Befen nach, identisch ift; dag wir jedoch nur eine Belegen=

heit haben, es näher und unmittelbar fennen gu lernen, nämlich in den Bewegungen unfere eigenen Leibes; in Folge welcher Erfenntniß wir es Bille nennen muffen. Es ift die Ginficht, daß was in der Natur wirkt und treibt und in immer vollkomm= neren Erscheinungen sich darftellt, nachdem es sich fo hoch empor= gearbeitet hat, daß das Licht ber Erfenntnig unmittelbar barauf fällt, - b. h. nachdem es bis jum Zustande des Selbstbewußtsenns gelangt ift, - nunmehr basteht als jener Wille, ber bas uns am genauciten Bekannte und beshalb durch nichts Unberes ferner zu Erflärende ift, welches vielmehr zu Allem Anderen die Erflärung giebt. Er ift bemnach bas Ding an fich, fo weit dieses von der Erkenntnig irgend erreicht werden kann. Folglich ift er Das, was in jedem Dinge auf der Belt, in irgend einer Beije, fich äußern muß: benn er ift das Wefen der Welt und ber Rern aller Erscheinungen.

Da meine Abhandlung "Ueber den Willen in der Natur" dem Gegenstande dieses Rapitels gang eigentlich gewidmet ift und auch die Zeugniffe unbefangener Empirifer für diefen Sauptpunkt meiner Lehre beibringt; fo habe ich hier nur noch einige Ergänzungen zu dem dort Gesagten hingugufügen, welche daher etwas fragmentarisch sich aneinander reihen.

Buvorderst aljo, in Sinsicht auf bas Pflanzenleben, mache ich auf die merkwürdigen zwei erften Rapitel der Abhandlung des Aristoteles über die Pflanzen aufmerksam. Das Interessantefte darin find, wie fo oft im Ariftoteles, die von ihm angeführten Meinungen der früheren, tieffinnigeren Philosophen. Da jehen wir, daß Anaxagoras und Empedokles gang richtig gelehrt haben, die Pflanzen hatten die Bewegung ihres Wachs= thums vermöge ber ihnen einwohnenden Begierde (emidupla); ja, daß fie ihnen auch Frende und Schmerg, mithin Empfindung, beilegten; Platon aber die Begierde allein ihnen zu= erkannte, und zwar wegen ihres ftarten Nahrungstriebes (vergt. Platon im Timaos, S. 403, Bip.). Ariftoteles hingegen, feiner gewöhnlichen Methode getren, gleitet auf der Dberfläche der Dinge bin, halt fich an vereinzelte Merkmale und burch gangbare Ausbrücke fixirte Begriffe, behauptet, daß ohne Empfindung feine Begierbe febn fonne, jene aber hatten doch die Pflanzen nicht, ist indeffen, wie fein tonfuses Gerede bezeugt, in bedeutender Berlegenheit, bis benn auch hier, "wo die Begriffe feh= len, ein Wort zur rechten Zeit fich einstellt", nämlich to Spenti-200, das Ernährungsvermögen: bies hatten die Pflangen, alfo einen Theil ber fogenannten Seele, nach feiner beliebten Gin= theilung in anima vegetativa, sensitiva, et intellectiva. Das ist aber eben eine scholaftische Quidditas und besagt: plantae nutriuntur, quia habent facultatem nutritivam; ist mithin ein schlichter Ersatz für die tiefere Forschung seiner von ihm kritisirten Borganger. Auch feben wir, im zweiten Rapitel, daß Empe= dottes fogar die Sexualität der Pflanzen erkannt hatte; welches Ariftoteles bann ebenfalls befrittelt, und seinen Mangel an eigentlicher Sachkenntniß hinter allgemeine Principien verbirgt, wie Diefes, bag die Bflangen nicht beibe Geschlechter im Berein haben könnten, da sie sonst vollkommener, als die Thiere sehn würden. -Durch ein gang analoges Verfahren hat er bas richtige aftronomische Weltsustem der Phthagoreer verdrängt und durch seine abfurden Grundprincipien, die er besonders in den Büchern de coelo darlegt, das Syftem des Ptolemaos veranlagt, wodurch die Menschheit einer bereits gefundenen Bahrheit, von höchster Bichtigkeit, wieder auf fast 2000 Jahre verlustig ward.

Aber den Ausspruch eines vortrefflichen Biologen unfrer Zeit. ber genau mit meiner Lehre übereinstimmt, kann ich mich nicht entbrechen herzusetzen. G. R. Treviranus ift es, ber in feinem Werke "Ueber die Erscheinungen und Gesetze des organischen Lebens", 1832, Bb. 2, Abth. 1, S. 49, Folgendes fagt: . Es läßt fich aber eine Form bes Lebens benfen, wobei die Wirfung bes leußeren auf das Innere bloke Gefühle von Luft und Unluft. und in deren Folge Begehrungen veranlagt. Gine folche ift bas Pflanzenleben. In den höheren Formen des thierischen Lebens wird das Aeußere als etwas Objektives empfunden." Treviranus fpricht hier aus reiner und unbefangener Notur= auffassung, und ift fich ber metaphysischen Wichtigkeit feines Ausspruche so wenig bewußt, wie der contradictio in adjecto, die im Begriff eines "als Objeftives Empfundenen" liegt, welches er sogar noch weitläuftig ansführt. Er weiß nicht, daß alle Empfindung wesentlich subjettiv, alles Objettive aber Auschauung. mithin Produkt des Verstandes ift. Dies thut jedoch dem Wahren und Wichtigen feines Ausspruche feinen Abbruch.

In der That ist die Wahrheit, daß Wille auch ohne Erstenntuiß bestehen könne, am Pflanzenleben augenscheinlich, man möchte sagen handgreislich erkennbar. Denn hier sehen wir ein entschiedenes Streben, durch Bedürfnisse bestimmt, mannigsaltig modifiziert und der Verschiedenheit der Umstände sich aupassend, — dennoch offenbar ohne Erkenntniß. — Und eben weil die Pflanze erkenntnißlos ist, trägt sie ihre Geschlechtstheile prunkend zur Schau, in gänzlicher Unschuld: sie weiß nichts davon. Sobald hingegen, in der Wesenreihe, die Erkenntniß eintritt, verlegen die Geschlechtstheile sich an eine verborgene Stelle. Der Mensch aber, bei welchem dies wieder weniger der Fall ist, verhüllt sie absichtslich: er schämt sich ihrer. —

Bunächst nun also ist die Lebensfraft identisch mit dem Wil-Ien: allein auch alle andern Raturfräfte find es; obgleich dies weniger augenfällig ift. Wenn wir daher die Anerkennung einer Begierde, d. h. eines Willens, als Basis bes Pflanzenlebens, ju allen Zeiten, mit mehr ober weniger Deutlichkeit bes Begriffs, ausgesprochen finden; fo ift hingegen die Burudführung der Rrafte der unorganischen Natur auf die felbe Grundlage in dem Maage feltener, ale die Entfernung biefer von unferm eigenen Wefen größer ift. - In der That ift die Granze zwischen dem Organischen und dem Unorganischen die am icharfften gezogene in der ganzen Natur und vielleicht die einzige, welche keine llebergange guläßt; fodaß das natura non facit saltus hier eine Ausnahme zu erseiden icheint. Wenn auch manche Krhstallisationen eine der vegetabilischen ähnelnde äußere Gestalt zeigen; so bleibt doch selbst zwischen der geringften Glochte, dem niedrigsten Schimmel, und allem Unorganischen ein grundwesentlicher Unterschied. Im un= organischen Rörper ift das Befentliche und Bleibende, alfo Das, worauf feine Identität und Integrität beruht, ber Stoff, Die Materie; das Unwesentliche und Wandelbare hingegen ift die Korm. Beim organischen Rörper verhält es fich gerade umgefehrt: benn eben im beständigen Wechsel des Stoffs, unter dem Beharren der Form, besteht sein Leben, d. h. fein Dafenn als eines Organischen. Sein Wesen und feine 3dentität liegt also allein in der Form. Daher hat der unorganische Körper feinen Beftand durch Ruhe und Abgeschloffenheit von äußern Einflüffen: hiebei allein erhalt fich fein Dafenn, und, wenn diefer Buftand vollkommen ift, ift ein folder Rörper von endlofer Daner. Der organische hingegen hat seinen Beftand gerade durch die fortwährende Bewegung und ftetes Empfangen äußerer Ginfluffe: fobald diefe wegfallen und die Bewegung in ihm ftocht, ift er todt und hort damit auf organisch zu sehn, wenn auch die Spur des dagewesenen Organismus noch eine Weile beharrt. -Dennach ift auch bas in unfern Tagen fo beliebte Gerede vom Leben des Unorganischen, ja sogar des Erdförpers, und daß dieser, wie auch das Planetensuftem, ein Organismus fei, durchaus unftatthaft. Mur dem Organischen gebührt das Brädikat Leben. Beder Organismus aber ift durch und burch organisch, ift es in allen seinen Theilen und nirgend find diese, selbst nicht in ihren fleinsten Partikeln, aus Unorganischem aggregativ zusammengesett. Ware alfo die Erde ein Organismus; fo mußten alle Berge und Felsen und das gange Innere ihrer Masse organisch sehn und denmach eigentlich gar nichts Unorganisches existiren, mithin der gange Begriff beffelben megfallen.

Hingegen daß die Erscheinung eines Willens so wenig an das Leben und die Organisation, als an die Erkenntniß gebunsten sei, mithin auch das Unorganische einen Willen habe, dessen Acuberungen alle seine nicht weiter erklärlichen Grundeigenschaften sind, dies ist ein wesentlicher Punkt meiner Lehre; wenn gleich die Spur eines solchen Gedankens bei den mir vorhergegangenen Schriftstellern viel seltener zu sinden ist, als die vom Willen in den Pflanzen, wo er doch auch schon erkenntnißlos ist.

Im Anschießen des Arnstalls sehen wir gleichsam noch einen Ausatz, einen Versuch zum Leben, zu welchem es jedoch nicht kommt, weil die Flüssigkeit, aus der er, gleich einem Lebendigen, im Augenblick jener Bewegung besteht, nicht, wie stets bei diesem, in einer Haut eingeschlossen ift, und er demnach weder Gefäße hat, in denen jene Bewegung sich fortsetzen könnte, noch irgend etwas ihn von der Außenwelt absondert. Daher ergreift die Erstarrung alsbald jene augenblickliche Bewegung, von der nur die Spur als Arnstall bleibt.

Auch den "Wahlverwandtschaften" von Goethe liegt, wie schon der Titel andeutet, wenn gleich ihm unbewußt, der Gesanke zum Grunde, daß der Wille, der die Basis unsers eigenen Wesens ausmacht, der selbe ift, welcher sich schon in den niedrigs

ften, unorganischen Erscheinungen fund giebt, weshalb die Geset= mäßigfeit beider Erscheinungen vollfommene Analogie zeigt.

Die Mechanif und Aftronomie zeigen uns eigentlich. wie dieser Wille fich benimmt, fo weit als er, auf der niedrigften Stufe feiner Erscheinung, bloß als Schwere, Starrheit und Trägheit auftritt. Die Sydraulit zeigt uns das Gelbe da, wo die Starrheit wegfällt, und nun der fluffige Stoff feiner vorherrichenden Leidenschaft, der Schwere, ungezügelt hingegeben ift. Die Sydraulik fann, in diesem Sinne, als eine Charafterichilberung des Waffers aufgefaßt werden, indem fie uns die Willensäußerungen angiebt, zu welchen baffelbe burch bie Schwere bewogen wird: dieje find, da bei allen nichtindividuellen Befen fein partifularer Charafter neben dem generellen besteht, ben äußeren Einfluffen ftets genau angemeffen, laffen fich alfo, burch Erfahrung dem Baffer abgemerft, leicht auf feste Grundzuge, die man Gefete neunt, zurückführen, welche genau angeben, wie bas Baffer, vermöge feiner Schwere, bei unbedingter Berichiebbarkeit feiner Theile und Mangel ber Glafticität, unter allen verschiebenen Umständen sich benehmen wird. Wie es durch die Schwere zur Ruhe gebracht wird, lehrt die Sydroftatif, wie zur Bewcgung, die Hydrodynamit, die hiebei auch Hindernisse, welche die Adhafion dem Willen des Waffers entgegenfett, zu berücksichtigen hat: Beide zusammen machen die Sydraulif aus. - Eben fo lehrt uns die Chemie, wie fich der Wille benimmt, wann die inneren Qualitäten ber Stoffe, burch ben herbeigeführten Buftand ber Flüffigfeit, freies Spiel erhalten, und nun jenes wunderbare Suchen und Fliehen, fich Trennen und Bereinen, Fahrenlaffen des Einen, um das Andere zu ergreifen, wovon jeder Riederschlag zeugt, auftritt, welches Alles man als Bahlverwandtichaft (einen gang dem bewußten Willen entlehnten Ausdruck) bezeichnet. -Aber die Anatomie und Physiologie läßt uns sehen, wie fich ber Wille benimmt, um bas Phanomen bes Lebens ju Stande gu bringen und eine Beile ju unterhalten. - Der Boct endlich zeigt uns, wie fich ber Wille unter dem Ginfluß der Motive und ber Reflexion benimmt. Er stellt ihn daher meiftens in der voll= tommenften feiner Ericheinungen bar, in vernünftigen Befen, beren Charafter individuell ift, und beren Sandeln und Leiden gegen einander er uns als Drama, Epos, Roman u. f. w. vorführt. Je regelrechter, je streng naturgesetzmäßiger die Darstels Iung seiner Charaktere dabei ausfällt, desto größer ist sein Ruhm; daher steht Shakespeare obenan. — Der hier gefaßte Gesichtspunkt entspricht im Grunde dem Geist, in welchem Goethe die Naturwissenschaften trieb und liebte; wiewohl er sich der Sache nicht in abstracto bewußt war. Mehr noch, als dies aus seinen Schriften hervorgeht, ist es mir aus seinen persönlichen Aeußestungen bewußt.

Wenn wir ben Willen ba, wo ihn Niemand leugnet, also in den erkennenden Wefen betrachten; fo finden wir überall, als feine Grundbestrebung, die Selbsterhaltung eines jeden Befens: omnis natura vult esse conservatrix sui. Alle Meukerungen biefer Grundbeftrebung aber laffen fich ftete gurudführen auf ein Suchen, ober Berfolgen, und ein Meiben, ober Flieben, je nach bem Anlag. Run läßt eben Diefes fich noch nachweisen fogar auf der allerniedrigsten Stufe der Natur, alfo der Obiektivation des Willens, da nämlich, wo die Körper nur noch als Körper überhanpt mirten, alfo Gegenstände ber Mechanit find, und bloß nach den Aeukerungen der Undurchdringlichkeit. Robafion. Starrheit, Glafticität und Schwere in Betracht tommen. Auch hier noch zeigt fich das Suchen als Gravitation, das Flieben aber als Empfangen von Bewegung, und die Beweglichkeit ber Korper burch Druck oder Stoß, welche die Basis ber Me= chanif ausmacht, ift im Grunde eine Neugerung des auch ihnen cinwohnenden Strebens nach Selbsterhaltung. Diefelbe näm= lich ift, da fie als Körper undurchdringlich find, das einzige Mittel, ihre Rohafion, alfo ihren jedesmaligen Beftand, zu retten. Der gestoßene oder gedrückte Rörper murde von bem ftogenden ober drückenden germalmt werden, wenn er nicht, um feine Rohafion zu retten, der Gewalt deffelben fich durch die Flucht ent= goge, und wo diefe ihm benommen ift, geschieht es wirklich. Ja, man kann die elastischen Körper als die muthigeren betrach= ten, welche ben Feind gurudgutreiben fuchen, ober wenigstens ihm die weitere Berfolgung benehmen. Go feben wir denn in dem einzigen Geheimniß, welches (neben der Schwere) Die fo flare Mechanit übrig läßt, nämlich in ber Mittheilbarkeit ber Bewegung, eine leußerung ber Grundbestrebung des Willens in allen feinen Ericheinungen, alfo bes Triebes gur Gelbsterhaltung, ber als das Wefentliche sich auch noch auf der untersten Stufe erkennen läßt.

In der unorganischen Natur objektivirt der Wille sich zu= nächst in den allgemeinen Rräften, und erft mittelft diefer in ben durch Urfachen hervorgerufenen Phänomenen der einzelnen Dinge. Das Berhältniß zwischen Urfache, Naturfraft und Willen als Ding an fich habe ich §. 26 des erften Bandes hinlänglich aus= einandergefett. Man ficht baraus, daß die Metaphhfit ben Gang ber Physit nie unterbricht, fondern nur den Faden da aufnimmt. wo diefe ihn liegen läßt, nämlich bei den ursprünglichen Rräften. an welchen alle Raufalerklärung ihre Granze hat. Bier erft hebt die metaphhifiche Erklärung aus dem Willen als Dinge an fich an. Bei jebem phyfifden Phanomen, jeder Beranderung materieller Dinge, ift zunächft ihre Urfache nachzuweisen, die eine eben folche einzelne, bicht gubor eingetretene Beranderung ift: dann aber die urfprüngliche Raturfraft, vermöge welcher diefe Urfache zu wirten fähig war; und allererft als bas Wefen an fich diefer Rraft, im Gegensat ihrer Erscheinung, ift ber Wille zu erfennen. Dennoch giebt dieser fich eben so unmittelbar im Kallen eines Steines fund, wie im Thun des Menschen: ber Unterichied ift nur, daß feine einzelne Neugerung hier burch ein Motiv, dort durch eine mechanisch wirkende Urfache, 3. B. die Wegnahme feiner Stute, hervorgerufen wird, jedoch in beiden Källen mit gleicher Nothwendigfeit, und daß fie dort auf einem individuellen Charafter, hier auf einer allgemeinen Naturfraft beruht. Diese Identität des Grundmefentlichen wird fogar finnenfällig, wenn wir etwan einen aus bem Gleichgewicht gebrachten Körper, der vermöge feiner besondern Geftalt lange bin und her rollt, bis er den Schwerpunkt wiederfindet, aufmerkfam betrachten, wo dann ein gewiffer Unschein des Lebens fich uns aufdringt und wir unmittelbar fühlen, daß etwas der Grundlage bes Lebens Analoges auch hier wirkfam ift. Diefes ift freilich Die allaemeine Naturfraft, welche aber, an fich mit dem Willen identisch, hier gleichsam die Seele eines fehr furgen Quasi-Rebens wird. Alfo giebt bas in den beiden Extremen der Ericheinung des Willens Joentische fich hier fogar der unmittelbaren Anschauung noch leife fund, indem diefe ein Gefühl in une er= regt, daß auch hier ein gang Urfprungliches, wie wir es nur ans

22\*

ben Aften unfere eigenen Willens fennen, unmittelbar gur Er-

fcheinung gelangt.

Muf eine gang andere und großartige Weise fann man zu einer intuitiven Erkenntnig vom Dafenn und Wirken des Willens in ber unorganischen Natur gelangen, wenn man fich in bas Problem der drei Körper hineinftudirt und also den Lauf des Mondes um die Erde etwas genauer und specieller kennen fernt. Durch die verschiedenen Rombinationen, welche ber beständige Wechiel ber Stellung diefer drei Weltforper gegen einander her= beiführt, wird der Gang des Mondes bald beschlennigt, bald ber= langfamt, und tritt er der Erde bald näher, bald ferner: diefes nun aber wieder anders im Perihelio, als im Aphelio der Erde; welches Alles zusammen in feinen Lauf eine folde Unregelmäßig= feit bringt, daß derselbe ein wirklich fapriciofes Angehen erhalt, indem sogar das dritte Replerische Gesetz nicht mehr unwandel= bar gultig bleibt, sondern er in gleichen Zeiten ungleiche Flächen umschreibt. Die Betrachtung dieses Laufes ift ein kleines und abgeschlossenes Ravitel der himmlischen Mechanik, welche von der irdischen sich durch die Abwesenheit alles Stoßes und Druckes, also ber uns so faglich scheinenden vis a tergo, und sogar bes wirklich vollbrachten Falles, auf erhabene Beife unterscheidet. indem sie neben der vis inertiae keine andere bewegende und len= fende Rraft fennt, ale blog die Gravitation, diefe aus dem eige= nen Innern der Körper hervortretende Sehnsucht derfelben nach Bereinigung. Wenn man nun, an diefem gegebenen Fall, fich ihr Wirfen bis ins Ginzelne verauschaulicht; fo erkennt man beutlich und unmittelbar in der hier bewegenden Rraft eben Das. was im Selbstbewußtsehn uns als Wille gegeben ift. Denn bie Uenderungen im Laufe der Erde und des Mondes, je nachdem eines berfelben, burd feine Stellung, bem Ginflug ber Sonne bald mehr, bald weniger ausgesetzt ift, hat augenfällige Analogie mit dem Ginflug neu eintretender Motive auf unfern Willen und mit den Modifitationen unsers Handelns banach.

Ein erläuterndes Beispiel anderer Art ist folgendes. Liebig (Chemie in Anwendung auf Agrifultur, S. 501) sagt: "Bringen wir feuchtes Aupfer in Luft, welche Kohlensäure enthält, so wird, durch den Kontakt mit dieser Säure, die Verwandtschaft des Mestalls zum Sauerstoff der Luft in dem Grade gesteigert, daß sich

beide mit einander verbinden; feine Oberfläche bedeckt fich mit grunem, tohlenfauerm Rupferornd. - Nun aber nehmen zwei Körper, welche die Fähigkeit haben, sich zu verbinden, in dem Moment, da fie fich berühren, entgegengesette Cleftricitäteguftande an. Daher wird, wenn wir das Rupfer mit Gifen berühren, burch Erregung eines befondern Gleftricitätszuftandes, die Fähigfeit des Rupfers, eine Berbindung mit dem Sauerftoff eingugeben, vernichtet: es bleibt auch unter ben obigen Bedingungen blank." — Die Sache ift bekannt und von technischem Ruten. Ich führe fie an, um zu fagen, daß hier der Wille des Rupfers, durch den eleftrischen Gegensatz zum Gifen in Anspruch genommen und beschäftigt, die für seine chemische Berwandtschaft gum Orngen und Rohlenfäure fich barbietende Gelegenheit unbenutt läßt. Er verhalt fich bemnach gerade fo, wie ber Wille in einem Menschen, der eine Sandlung, zu der er sonst sich bewogen füh-Ien murde, unterläßt, um eine andere, zu der ein starkeres Motiv ihn auffordert, zu vollziehen.

Im ersten Bande habe ich gezeigt, daß die Naturkräfte außerhalb der Kette von Urfachen und Wirkungen liegen, indem fie Die durchgängige Bedingung, die metaphhiische Grundlage der= felben ausmachen und fich baher als ewig und allgegenwärtig, b. h. von Zeit und Raum unabhängig, bewähren. Sogar in ber unbestrittenen Wahrheit, daß das Wesentliche einer Urfache. als folder, darin bestehe, daß fie die felbe Wirkung, wie jett. auch zu jeder fünftigen Zeit hervorbringen wird, ift schon enthalten, daß in der Urfache etwas liegt, das vom Laufe ber Reit unabhängig, d. h. außer aller Zeit ift: dies ift die in ihr sich äufernde Naturfraft. Man fann felbft, indem man die Macht-Tofigfeit ber Beit, ben Naturfraften gegenüber, ine Muge faßt. von der blogen Idealität diefer Form unferer Unschauung aewiffermaagen fich empirisch und fattisch überzeugen. Wenn 3. B. ein Blauet, durch irgend eine außere Urfache, in eine rotirende Bewegung verfett ift; fo wird biefe, wenn feine neu bingufommende Urfache fie aufhebt, endlos dauern. Dem fonnte nicht fo fenn, wenn die Zeit etwas an sich felbst ware und ein objektives, reales Dasenn hatte: benn ba mußte fie auch etwas wirken. Wir feben also hier einerseits die Naturkräfte, welche in jener Rotation fich äußern und fie, wenn ein Mal angefangen, endlos

fortsetzen, ohne selbst zu ermüden, oder zu ersterben, sich als ewig oder zeitlos, mithin als schlechthin real und an sich selbst existirend bewähren; und andererseits die Zeit, als etwas, das nur in der Art und Weise, wie wir jene Erscheinung apprehendiren, besteht, da es auf diese selbst keine Macht und keinen Einfluß ausübt: denn was nicht wirkt, das ist auch nicht.

Bir haben einen natürlichen Sang, jede Naturerscheinung wo möglich mechanisch zu erklären; ohne Zweifel weil die Dedanif die wenigften urfprünglichen und daher unerklärlichen Rräfte gur Bulfe nimmt, hingegen viel a priori Erfennbares und baber auf den Formen unfere eigenen Intellette Beruhendes enthält, welches, eben als folches, ben höchften Grad von Berftandlichfeit und Rlarheit mit fich führt. Indeffen hat Rant, in den Detaphyfifden Anfangsgründen der Naturwiffenschaft, die mechanische Wirksamkeit selbst auf eine binamische zurückgeführt. Singegen ift die Anwendung mechanischer Erklärungshppothesen, über das nachweisbar Mechanische, wohin z. B. noch die Akustik gehört, hinaus, burchaus unberechtigt, und nimmermehr werde ich glauben, daß jemals auch nur die einfachste chemische Berbindung. ober auch die Berichiedenheit der drei Aggregationszuftande fich wird mechanisch erklären laffen, viel weniger die Eigenschaften bes Lichts, ber Barme und ber Gleftricität. Diefe werden ftets nur eine onnamische Erklärung julaffen, d. h. eine folche, welche bie Erscheinung aus ursprünglichen Kräften erklärt, die von benen bes Stoffes, Druckes, der Schwere u. f. w. ganglich verschieden und daher höherer Art, d. h. deutlichere Objektivationen jenes Willens find, der in allen Dingen zur Sichtbarkeit gelangt. 3ch halte dafür, daß das Licht weber eine Emanation, noch eine Bibration ift: beide Ansichten find der verwandt, welche die Durchfichtigkeit durch Poren erklärt, und beren offenbare Falichheit beweift, daß das Licht feinen mechanischen Gefeten unterworfen ift. Um hievon die unmittelbarfte Ueberzeugung zu erhalten, braucht man nur den Wirkungen eines Sturmwindes zuzusehen, ber Alles beugt, umwirft und zerftreut, mahrend beffen aber ein Lichtstrahl. aus einer Wolfenlücke herabschießend, fo gang unerschüttert und mehr als felfenfest bafteht, daß er recht unmittelbar zu erfennen giebt, er gehöre einer andern, ale ber mechanischen Ordnung ber Dinge an: unbeweglich fteht er ba, wie ein Gespenft. Aber nun

gar die von den Frangofen ausgegangenen Ronftruftionen bes Lichts aus Molekulen und Atomen find eine emporende Abfurdität. 216 einen ichreienden Ausdruck derfelben, wie überhaupt der gangen Atomistif, kann man einen im Aprilheft der Annales de chimie et physique von 1835 befindlichen Auffat über Licht und Warme, von dem fonft fo scharffinnigen Ampère, betrachten. Da besteht Festes, Flussiges und Claftisches aus den felben Atomen, und aus deren Aggregation allein entspringen alle Unterschiede: ja, es wird gefagt, daß zwar der Raum ins Unendliche theilbar fei, aber nicht die Materie: weil, wenn die Theilung bis zu den Atomen gelangt sei, die fernere Theilung in die Zwischenräume ber Atome fallen muffe! Da find bann Licht und Barme Bibrationen der Atome, ber Schall hingegen eine Bibration der aus den Atomen gufammengesetzten Molefulen. - In Wahrheit aber find die Utome eine fire 3dee der frangofischen Gelehrten, daher diefe eben von ihnen reden, als hatten fie fie gesehen. Außerdem mußte man sich wundern, daß eine so empirisch gesinnte Nation, eine solche matter of fact nation, wie die Frangofen, fo fest an einer völlig transscendenten, alle Möglichfeit der Erfahrung überfliegenden Sypothese halten und darauf getroft ins weite Blaue hineinbauen fann. Dies ift nun eben eine Folge des guruckgebliebenen Zuftandes der von ihnen fo fehr vermiedenen Metaphpfit, welche durch den, bei allem guten Billen, feichten und mit Urtheilefraft fehr burftig begabten Berrn Coufin ichlecht vertreten wird. Gie find, durch ben fruhern Einfluß Condillac's, im Grunde noch immer Lodianer. Da= her ift ihnen bas Ding an fich eigentlich bie Materie, aus beren Grundeigenschaften, wie Undurchdringlichkeit, Geftalt, Sarte und sonstige primary qualities, Alles in der Welt zulett erflärbar fenn muß: bas laffen fie fich nicht ausreben, und ihre ftillichweigende Voraussetzung ift, daß die Materie nur durch mechanifche Rrafte bewegt werden fann. In Deutschland hat Rant's Lehre ben Absurditäten ber Atomistit und ber durchweg mechaniichen Physik auf die Dauer. vorgebeugt; wenn gleich im gegen= wärtigen Augenblick biefe Ansichten auch hier graffiren; welches eine Folge ber burch Begel herbeigeführten Seichtigkeit, Robbeit und Unwiffenheit ift. - Ingwischen ift nicht gu lengnen, bag

nicht nur die offenbar porofe Beschaffenheit der Maturforper, sondern auch zwei specielle Lehren der neuern Phufik dem Atomenunwefen icheinbar Voridub gethan haben: nämlich Saun's Rrhftallographie, welche jeden Rrnftall auf feine Kerngeftalt zurückführt, die ein Lettes, aber doch nur relativ Untheilbares ift; fodann Bergelins' Behre von den demifden Atomen, welche jedoch bloge Ausbrücke der Berbindungsverhältniffe, also nur arithmetische Größen und im Grunde nicht mehr, als Rechenpfennige find. - Singegen Rante, freilich nur zu bialeftischem Behuf aufacitellte, die Atome vertheidigende Thesis der zweiten Untinomic, ift, wie ich in der Kritik feiner Philosophie nach= gewiesen habe, ein blokes Sophisma, und keineswegs leitet unfer Berftand felbst uns nothwendig auf die Annahme von Atomen hin. Denn fo wenig ich genöthigt bin, die, vor meinen Angen vorgehende, langfame, aber ftetige und gleichförmige Bewegung cines Körpers mir zu denken als bestehend aus unzähligen, abfolut schnellen, aber abgesetzten und durch eben so viele absolut furze Zeitpunkte der Ruhe unterbrochenen Bewegungen, vielmehr recht wohl weiß, daß der geworfene Stein langfamer fliegt, als die geschossene Augel, dennoch aber unterwegs keinen Augenblick ruht; eben so wenig bin ich genöthigt, mir die Maffe eines Korpers als aus Atomen und deren Zwischenräumen, d. h. dem abfolut Dichten und dem absolut Leeren, bestehend zu denken: sondern ich faffe, ohne Schwierigkeit, jene beiden Erscheinungen als ftetige Continua auf, beren eines die Zeit, das andere ben Raum, gleichmäßig erfüllt. Wie aber dabei bennoch eine Bewegung ichneller als die andere fenn, b. h. in gleicher Zeit mehr Raum durchlaufen fann; so kann auch ein Körper specifisch schwerer als der andere fenn, d. h. in gleichem Raume mehr Materie enthalten: der Unterschied beruht nämlich in beiden Fäl= Ien auf ber Intensität ber wirkenden Rraft; da Rant (nach Brieftlen's Borgang) gang richtig die Materie in Rrafte auf= gelöft hat. - Aber fogar wenn man die hier aufgestellte Unalogie nicht gelten laffen, fondern darauf bestehen wollte, daß die Berichiedenheit des specifischen Gewichts ihren Grund ftets nur in der Porofität haben fonne; fo wurde diefe Unnahme noch im= mer nicht auf Atome, fondern bloß auf eine völlig dichte und in ben verschiedenen Körpern ungleich vertheitte Materie leiten, die daher da, wo feine Poren mehr fie durchsetzen, zwar schlechter= bings nicht weiter fomprimabel ware, aber bennoch ftets, wie der Raum, den fie füllt, ins Unendliche theilbar bliebe: weil barin, daß fie ohne Boren ware, gar nicht liegt, daß feine mög= liche Kraft die Kontinuität ihrer räumlichen Theile aufzuheben vermöchte. Denn, zu fagen, daß bies überall nur burch Ermeis terung bereits vorhandener Zwischenräume möglich fei, ift eine gang willfürliche Behauptung.

Die Annahme der Atome beruht eben auf den beiden angeregten Phanomenen, nämlich auf der Berichiedenheit des fpeci= fifchen Gewichts der Körper und auf der ihrer Rompreffibilität, als welche beide durch die Unnahme der Atome begnem erklärt werden. Dann aber mußten auch beide ftets in gleichem Maage vorhanden fenn; - was feineswegs ber Fall ift. Denn z. B. Waffer hat ein viel geringeres specifisches Gewicht, als alle eigentlichen Metalle, mußte also weniger Atome und größere Interftizien berfelben haben und folglich fehr tompreffibel fenn: allein es ift beinahe gang inkompressibel.

Die Vertheidigung der Atome ließe fich dadurch führen, daß man von der Porofität ausgienge und etwan fagte: alle Körper haben Poren, also auch alle Theile eines Körpers; gienge es nun hiemit ins Unendliche fort, jo wurde von einem Körper zulett nichts, als Poren übrig bleiben. — Die Widerlegung mare, daß das übrig Bleibende zwar als ohne Poren und insofern als absolut dicht anzunehmen sei; jedoch darum noch nicht als aus absolut untheilbaren Partifeln, Atomen, bestehend: bemnach ware cs wohl absolut inkompressibel, aber nicht absolut untheilbar: man mußte benn die Theilung eines Körpers als allein burch Eindringen in feine Poren möglich behaupten wollen; was aber gang unerwiesen ift. Nimmt man es jedoch an, so hat man zwar Altome, d. h. abfolut untheilbare Körper, alfo Körper von fo ftarter Rohafion ihrer räumlichen Theile, daß feine mögliche Gewalt sie trennen kann: solche Körper aber kann man alsdann fo aut groß, wie flein annehmen, und ein Atom fonnte fo groß fenn. wie ein Ochs; wenn es nur jedem möglichen Angriffe widerstände.

Denkt man fich zwei höchst verschiedenartige Rörper burch Rompreffion, wie mittelft Sammern, oder durch Bulverifation, aller Poren gänglich entledigt; — würde bann ihr specifisches Gewicht bas selbe senn? — Dies ware bas Kriterium ber Dynamik.

## Rapitel 24.

## Bon ber Materie.

Bereits in ben Erganzungen jum erften Buche ift, im pierten Kapitel, bei Betrachtung des uns a priori bewußten Theiles unserer Erfenntnif, die Materie zur Sprache gekommen. Jedoch fonnte fie bafelbst nur von einem einseitigen Standpunkte aus betrachtet werden, weil wir bort bloß ihre Begiehung ju ben Formen des Intelletts, nicht aber die zum Dinge an fich im Auge hatten, mithin wir fie nur von ber fubjeftiven Seite, b. h. sofern sie unsere Borftellung ift, nicht aber auch von der objettiven Scite. d. h. nach dem mas fie an fich febn mag, unterfuchten. In ersterer Hinsicht mar unfer Ergebnik, daß fie die objeftiv, jedoch ohne nabere Beftimmung aufgefante Wirkfamkeit überhaupt fei; daher sie, auf der dort beigegebenen Tafel unferer Erfenntniffe a priori, die Stelle ber Raufalität einnimmt. Denn das Materielle ift das Wirkende (Wirkliche) überhaupt und abgesehen von der specifischen Art seines Wirkens. Daher eben auch ist die Materie, blok als folche, nicht Gegenstand ber Unschauung, fondern allein bes Denkens, mithin eigentlich eine Abstraktion: in der Anschauung hingegen kommt fie nur in Berbindung mit der Form und Qualität vor, als Rörper, b. h. ale eine gang bestimmte Art bee Wirkens. Blog baburch, bag wir von diefer nahern Bestimmung abstrahiren, benten wir die Materie als solche, d. h. gesondert von der Form und Onglität: folglich benten wir unter biefer bas Wirken schlechthin und überhaupt, also die Wirksamkeit in abstracto. Das näher bestimmte Wirten faffen wir alsbann als bas Accideng der Materie auf: aber erst mittelft diefes wird diefelbe anschau= lich, d. h. stellt sich als Körper und Gegenstand ber Erfahrung bar. Die reine Materie hingegen, welche allein, wie ich in ber Rritif der Rantischen Philosophie dargethan habe, ben mirt-

liden und berechtigten Inhalt bes Begriffes ber Gubftang ausmacht, ift die Raufalität felbft, objettiv, mithin ale im Raum und daher ale diefen erfüllend, gedacht. Demgemäß befteht das gange Wefen ber Materie im Birten: nur burch biefes erfüllt fie den Raum und beharrt in der Zeit: fie ift durch und durch lauter Kaufalität. Mithin wo gewirft wird, ift Materie, und das Materielle ift das Wirfende überhaupt. - Run aber ift die Raufalität felbit die Form unfere Berftandes: benn fie ift, fo aut wie Raum und Zeit, uns a priori bewußt. Also gehört auch die Materie, insofern und bis hieher, dem formellen Theil unferer Erfenntniß an, und ift demnach bie mit Raum und Zeit verbundene, daher objektivirte, d. h. als das Raum Erfüllende aufgefaßte, Berftandesform der Raufalität felbft. (Die nähere Auseinandersetzung diefer Lehre findet man in der zweiten Auflage der Abhandlung über den Sat vom Grunde, S. 77; 3. Aufl. S. 82.) Infofern aber ift die Materie eigentlich auch nicht Gegenstand, fondern Bedingung der Erfahrung; wie der reine Berftand selbst, deffen Funktion fie fo weit ift. Daher giebt es von der blogen Materie auch nur einen Begriff, feine Anschauung: fie geht in alle äußere Erfahrung, als nothwendiger Beftandtheil derfelben, ein, fann jedoch in feiner gegeben werden; fondern wird nur gedacht, und zwar ale das absolut Trage, Unthätige, Formlose, Eigenschaftslose, welches jedoch der Träger aller Formen. Gigenschaften und Wirkungen ift. Demzufolge ift die Dlaterie das durch die Formen unsers Intellekts, in welchem die Welt als Borftellung sich barftellt, nothwendig herbeigeführte, bleibende Substrat aller vorübergehenden Erscheinungen, alfo aller Aeußerungen ber Naturfrafte und aller lebenden Befen. Als folches und als aus den Formen des Intellekts entsprungen verhalt fie fich gegen jene Erscheinungen felbst durchaus indifferent, d. h. sie ift eben fo bereit, der Träger biefer, wie jener Naturfraft zu fenn, fobald nur, am Leitfaden der Raufalität, die Bedingungen bazu eingetreten find; mahrend fie felbft, eben weil ihre Existenz eigentlich nur formal, d. h. im Intelleft gegrundet ift, unter allem jenem Wechsel als das schlechthin Beharrende, alfo das zeitlich Anfangs- und Endlofe gedacht werben muß. hierauf beruht es, daß wir den Gedanken nicht aufgeben fonnen, daß aus Bedem Bedes werden fann, 3. B. aus Blei Gold; indem hiezu bloß erfordert ware, daß man bie Zwijchengustände herausfände und herbeiführte, welche die an fich indifferente Materie auf jenem Wege zu burchwandern hatte. Denn a priori ift nimmermehr einzusehen, warum die felbe Materie, welche jett Träger ber Qualität Blei ift, nicht einft Träger ber Qualität Gold werden konnte. - Bon den eigentlichen An= schanungen a priori unterscheidet die Materic, als welche bloß cin a priori Gedachtes ift, sich zwar dadurch, daß wir sie auch gang wegbenken können; Raum und Zeit hingegen nimmermehr: allein dies bedeutet bloß, daß wir Ranm und Zeit auch ohne die Materie porstellen können. Denn die ein Mal in fie hincingefette und bennach als vorhanden gedachte Materie konnen wir schlechterdings nicht mehr wegdenken, d. h. sie als verschwun= den und vernichtet, fondern immer nur als in einen andern Raum versetzt uns vorstellen: in sofern also ift fie mit unserm Ertenntnigvermögen eben fo ungertrennlich verknüpft, wie Raum und Zeit felbst. Jedoch der Unterschied, daß sie dabei zuerst beliebig als vorhanden gesetzt sehn muß, beutet schon an, daß fie nicht so ganglich und in jeder Sinsicht dem formalen Theil unserer Erkenntniß angehört, wie Raum und Zeit, sondern zu= gleich ein nur a posteriori gegebenes Element enthält. Sie ift in der That der Anknüpfungspunkt des empirischen Theils unserer Erkenntniß an den reinen und apriorischen, mithin der eigenthum= liche Grundstein ber Erfahrungswelt.

Allererst da, wo alle Aussagen a priori aufhören, mithin in dem ganz empirischen Theil unserer Erkenntniß der Körper, also in der Form, Qualität und bestimmten Wirkungsart derselben, offenbart sich jener Wille, den wir als das Wesen an sich der Dinge bereits erkannt und festgestellt haben. Allein diese Formen und Qualitäten erscheinen stets nur als Eigenschaften und Aeußerungen eben jener Materie, deren Dasehn und Wesen auf den subjektiven Formen unsers Intelletts beruht: d. h. sie werden nur an ihr, daher mittelst ihrer sichtbar. Denn, was immer sich uns darstellt ist stets nur eine auf speciell bestimmte Weise wirkende Materie. Aus den inneren und nicht weiter erklärbaren Eigenschaften einer solchen geht alle bestimmte Wirskungsart gegebener Körper hervor; und doch wird die Materie selbst nie wahrgenommen, sondern eben nur jene Wirkungen und

die diefen zum Grunde liegenden beftimmten Gigenschaften, nach beren Absonderung die Materie, als das dann noch übrig Bleibende, von une nothwendig hinzugedacht wird: denn fie ift, laut ber oben gegebenen Auseinandersegung, die objektivirte Urfach= lichfeit selbst. - Demzufolge ift die Materie Dasjenige, moburch der Wille, der das innere Wefen der Dinge ausmacht, in die Wahrnehmbarkeit tritt, auschaulich, fichtbar wird. In diesem Sinne ift also die Materie die bloge Sichtbarkeit des Willens, oder das Band der Welt als Wille mit der Welt als Borftellung. Diefer gehört fie an, fofern fie das Produkt der Funktionen des Intellekte ift, jener, fofern das in allen materiellen Wefen, d. i. Erscheinungen, fich Manifestirende der Wille ift. Daher ist jedes Objekt als Ding an fich Wille, und als Erscheinung Materie. Könnten wir eine gegebene Materie von allen ihr a priori zukommenden Eigenschaften, b. h. von allen Formen unferer Unichaunng und Apprehension entfleiden; fo würben wir das Ding an fich übrig behalten, nämlich Dasjenige, was, mittelft jener Formen, als das rein Empirische an der Dla= terie auftritt, welche felbst aber alsdann nicht mehr als ein Ausgedehntes und Wirkendes erscheinen würde: d. h. wir murden feine Materie mehr vor uns haben, fondern den Willen. Eben dieses Ding an sich, oder der Wille, tritt, indem es zur Erscheinung wird, b. h. in die Formen unfere Intellette eingeht, als Die Materie auf, d. h. ale der felbst unfichtbare, aber nothwendig vorausgesette Trager nur durch ihn sichtbarer Eigenschaften: in diesem Ginn ift also die Materie die Sichtbarkeit des Willens. Dennach hatten auch Plotinos und Jordanus Brunus, nicht nur in ihrem, fondern auch in unferm Ginne Recht, wenn fie, wie bereits Rap. 4 ermähnt wurde, ben paraboren Ausspruch thaten, die Materie felbst fei nicht ausgedehnt, fie fei folglich unforperlich. Denn die Ausbehnung verleiht ber Materie der Raum, welcher unfere Anschauungsform ift, und die Rörperlichkeit besteht im Wirken, welches auf der Raufalität, mithin ber Form unfere Berftandes, bernht. Bingegen alle bestimmte Gigenfchaft, also alles Empirifche an der Materie, felbft fcon Die Schwere, beruht auf Dem, was nur mittelft der Materie fichtbar wird, auf bem Dinge an fich, bem Willen. Die Schwere ift jedoch die allerniedrigste Stufe ber Objeftivation bes Willens; baher sie sich an jeder Materie, ohne Ausnahme, zeigt, also von der Materie überhaupt unzertrennlich ist. Doch gehört sie, eben weil sie schon Willensmanisestation ist, der Erkenntniß a posteriori, nicht der a priori an. Daher können wir eine Materie ohne Schwere uns noch allenfalls vorstellen, nicht aber eine ohne Ausdehnung, Repulsionskraft und Beharrlichkeit; weil sie alsdann ohne Undurchdringlichkeit, mithin ohne Raumerfüllung, d. h. ohne Wirksamfeit wäre: allein eben im Wirken, d. h. in der Kaufalität überhaupt, besteht das Wesen der Materie als solcher: und die Kausalität beruht auf der Form a priori unsers Verstandes, kann daher nicht weggedacht werden.

Die Materie ift bemaufolge ber Wille felbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut wird, d. h. die Form der objektiven Vorstellung annimmt: also was objektiv Materie ift, ift subjektiv Wille. Dem gang entsprechend ift, wie oben nachgewiesen, unfer Leib nur die Sichtbarkeit, Objektität, unfere Willens, und eben fo ift jeder Rorper die Objektität des Willens auf irgend einer ihrer Stufen. Sobald der Wille fich ber objektiven Erkenntuig barftellt, geht er ein in die Anschanungsformen bes Intellefts, in Zeit, Raum und Raufalität: alsbald aber steht er, vermöge dieser, als ein materielles Objekt da. Wir können Form ohne Materie vorstellen; aber nicht umgekehrt: weil die Materie, von der Form entblößt, der Wille felbst mare, dieser aber nur durch Eingehen in die Anschauungsweise unfers Intellekts, und daher nur mittelft Annahme der Form, obiektiv wird. Der Raum ift die Anschauungsform der Materie, weil er der Stoff der blogen Form ift, die Materie aber nur in der Form erscheinen fann.

Indem der Wille objektiv wird, d. h. in die Vorstellung übergeht, ist die Materie das allgemeine Substrat dieser Objektivation, oder vielmehr die Objektivation selbst in abstracto genommen, d. h. abgesehen von aller Form. Die Materie ist demand die Sichtbarkeit des Willens überhaupt, während der Chavakter seiner bestimmten Erscheinungen an der Form und Ouaslität seinen Ausdruck hat. Was daher in der Erscheinung, d. h. für die Vorstellung, Materie ist, das ist an sich selbst Wille. Daher gilt von ihr unter den Bedingungen der Ersahrung und Anschanung, was vom Willen an sich selbst gilt, und sie giebt

alle feine Beziehungen und Gigenschaften im zeitlichen Bilbe wieder. Demnach ift fie ber Stoff ber anschaulichen Belt, wie ber Wille das Wefen an fich aller Dinge ift. Die Geftalten find ungahlig, die Materie ift Gine; eben wie der Wille Giner ift in allen feinen Objektivationen. Wie biefer fich nie als Allgemeines, b. h. ale Wille ichlechthin, fondern ftete ale Befonberes, d. h. unter fpeciellen Beftimmungen und gegebenem Charafter, objektivirt; fo erscheint die Materie nie als solche, fondern ftets in Berbindung mit irgend einer Form und Qualität. In der Erscheinung, oder Objektivation des Willens repräsentirt fie feine Bangheit, ihn felbft, ber in Allen Giner ift, wie fie in allen Rörpern Gine. Wie der Wille der innerfte Rern aller erscheinen= ben Wefen ift; fo ift fie die Substang, welche nach Aufhebung aller Accidenzien übrig bleibt. Wie der Wille das schlechthin Ungerftorbare in allem Daseienden ift; fo ift die Materie das in der Reit Unvergängliche, welches unter allen Beränderungen beharrt. - Dag die Materie fur fich, alfo getrennt von der form, nicht angeschaut oder vorgestellt werden fann, beruht darauf, daß fie an fich felbft und als das rein Substantielle der Rorper eigentlich der Wille felbst ift; dieser aber nicht an sich felbst, sondern nur unter fammtlichen Bedingungen ber Borftellung und baher nur ale Ericheinung objektiv mahrgenommen, ober angeschaut merben fann: unter diefen Bedingungen aber ftellt er fich fofort als Körper dar, d. h. als die in Form und Qualität gehüllte Materie. Die Form aber ift durch ben Raum, und die Qualität, ober Wirksamkeit, durch die Rausalität bedingt: beide alfo beruhen auf den Funktionen des Intelletts. Die Materie ohne fie ware chen das Ding an fich, d. i. der Wille felbft. Rur daher fonnten, wie gefagt, Plotinos und Jordanus Brunus, auf gang objeftivem Bege, zu dem Ausspruch gebracht werden, daß die Materie an und für sich ohne Ausbehnung, folglich ohne Räumlichkeit, folglich ohne Körperlichkeit fei.

Beil also die Materie die Sichtbarkeit des Willens, jede Kraft aber an sich selbst Wille ist, kann keine Kraft ohne masterielles Substrat auftreten, und umgekehrt kein Körper ohne ihm inwohnende Kräfte sehn, die eben seine Qualität ausmachen. Dadurch ist er die Vereinigung von Materie und Form, welche Stoff heißt. Kraft und Stoff sind unzertrennlich, weil sie im

Grunde Eines sind; da, wie Kant dargethan hat, die Materie selbst uns nur als der Verein zweier Kräfte, der Expansionssund Attraktions-Kraft, gegeben ist. Zwischen Kraft und Stoff besteht also kein Gegensatz: vielmehr sind sie geradezu Eines.

Durch den Gang unferer Betrachtung auf diefen Befichts= punft geführt und zu diefer metaphyfischen Ansicht der Materie gelangt, werden wir ohne Widerstreben eingestehen, daß der zeit= liche Urfprung ber Formen, der Geftalten, oder Species, nicht füglich irgend wo anders gesucht werden fann, als in der Ma= terie. Aus dieser muffen sie einst hervorgebrochen febn; eben weil jolde die bloge Sichtbarkeit des Willens ift, welcher das Wefen an fich aller Erscheinungen ausmacht. Indem er zur Er= icheinung wird, d. h. dem Intellekt fich objektiv darstellt, nimmt die Materie, als seine Sichtbarkeit, mittelft der Junktionen des Intellette, die Form au. Daher fagten die Scholaftiker: materia appetit formam. Dag ber Ursprung aller Gestalten ber Lebendigen ein solcher war, ist nicht zu bezweifeln: es läßt fich nicht ein Mal anders benken. Db aber noch jetzt, da die Wege gur Berpetuirung ber Geftalten offen fteben und von ber Natur mit gränzenloser Sorgfalt und Gifer gesichert und erhalten werden, die generatio aequivoca Statt finde, ist allein durch die Erfahrung zu entscheiden; zumal da das natura nihil facit frustra, mit Sinweisung auf die Wege der regelmäßigen Fortpflanzung, als Argument bagegen geltend gemacht werden fonnte. Doch halte ich die generatio aequivoca auf fehr nicdrigen Stufen, ber neuesten Ginwendungen bagegen ungeachtet, für höchst wahrscheinlich, und zwar zunächst bei Entozoen und Epizoen, besonders solchen, welche in Folge specieller Racherien ber thierischen Draanismen auftreten; weil nämlich die Bedingungen gum Leben derselben nur ausnahmsweise Statt finden, ihre Weftalt fich alfo nicht auf dem regelmäßigen Wege fortpflanzen fann und beshalb, bei eintretender Gelegenheit, stets von Neuem zu entstehen hat. Sobald baber, in Folge gewiffer dronifder Rrantheiten, ober Racherien, die Lebensbedingungen ber Spizoen eingetreten find, entstehen, nach Maaggabe berselben, pediculus capitis, ober pubis, oder corporis, gang von felbst und ohne Gi; so fom= plicirt auch ber Ban biefer Infetten fehn mag: benn bie Fäulnif eines lebenden thierischen Körpers giebt Stoff zu höheren Produktionen, ale die des Seues im Waffer, welche blof Infusions= thiere liefert. Ober will man lieber, daß auch die Gier der Gpi= goen ftete hoffnungevoll in der Luft ichweben? - (Schrecklich gu benken!) Bielmehr erinnere man sich der auch jett noch porfommenden Phtheiriafis. - Gin analoger Fall tritt ein, wann, durch besondere Umftande, die Lebensbedingungen einer Species, welche dem Orte bis dahin fremd mar, fich einfinden. Go fah August St. Silaire in Brafilien, nach dem Abbrennen eines Urwaldes, fobald die Afche nur eben kalt geworden, eine Menge Pflanzen aus ihr hervorwachsen, beren Urt weit und breit nicht ju finden war; und gang neuerlich berichtete der Admiral Petit= Thouars, vor der Académie des sciences, daß auf den neu fich bildenden Korallen-Infeln in Polynesien allmälig ein Boden fich absett, der bald troden, bald im Waffer liegt, und beffen die Begetation fich alebald bemächtigt, Baume hervorbringend. melche diesen Inseln gang ausschließlich eigen find (Comptes rendus, 17 Janv. 1859. p. 147). - Ileberall mo Fäulniß entfteht, zeigen fich Schimmet, Pilze und, im Fluffigen, Infuforien. Die jett beliebte Unnahme, daß Sporen und Gier zu ben gahl= lofen Species aller jener Gattungen überall in ber Luft ichmeben und lange Jahre hindurch auf eine gunftige Belegenheit warten, ift paradorer, als die der generatio aequivoca. Fäulnik ift die Berjetung eines organischen Körpers, zuerft in feine naberen chemischen Beftandtheile: weil nun biefe in allen lebenden Befon mehr oder weniger gleichartig find; fo kann, in foldem Hugenblid, ber allgegenwärtige Wille zum Leben fich ihrer bemächtigen, um jest, nad Maafgabe ber Umftande, neue Wefen baraus ju erzeugen, welche alsbald, fich zwedmäßig geftaltend, d. h. fein iedesmaliges Wollen objektivirend, aus ihnen fo gerinnen, wie bas Buhnchen aus der Fluffigkeit des Gies. Wo Dies nun aber nicht geschieht; da werden die faulenden Stoffe in ihre entfernteren Bestandtheile zersett, welches die demischen Grundstoffe find, und geben nunmehr über in den großen Kreislauf der Matur. Der feit 10-15 Jahren geführte Krieg gegen die generatio aequivoca, mit seinem voreiligen Siegesgeschrei, mar bas Boriviel jum Ableugnen ber Lebenstraft, und biefem verwandt. Dan laffe fich nur ja nicht burch Machtsprüche und mit breifter Stirn gegebene Berficherungen, bag die Sachen entschieden, abgemacht und

allgemein anerkannt wären, übertölpeln. Vielmehr geht die ganze mechanische und atomistische Naturansicht ihrem Bankrott entgegen, und die Vertheidiger derselben haben zu lernen, daß hinter der Natur etwas mehr steckt, als Stoß und Gegenstoß. Die Realität der generatio aequivoca und die Nichtigkeit der abentenerlichen Annahme, daß in der Atmosphäre überall und jederzeit Villionen Keime aller möglichen Schimmelpisze und Sier aller möglichen Infusorien herumschweben, dis ein Mal Sines und das Andere zusällig das ihm gemäße Medium findet, hat ganz neuerlich (1859) Pouchet vor der französischen Akademie, zum großen Verdruß der übrigen Mitglieder derselben, gründlich und siegreich

bargethan.

Unsere Verwunderung bei dem Gedanken des Ursprungs ber Formen aus ber Materie gleicht im Grunde ber bes Wilben, ber zum erften Mal einen Spiegel erblickt und über sein eigenes Bild, das ihm daraus entgegentritt, erstannt. Denn unser eigenes Wesen ift der Wille, deffen bloge Sichtbarkeit die Materie ift, welche jedoch nie anders als mit bem Sichtbaren, d. h. unter der Sulle der Form und Qualität, auftritt, daher nie unmittelbar mahrgenommen, fondern ftets nur hinzugedacht wird, als das in allen Dingen, unter aller Berschiedenheit der Qualität und Form, Identische, welches gerade bas eigentlich Substantielle in ihnen allen ift. Eben deshalb ift fie mehr ein metaphysisches, als ein bloß physisches Erklärungsprincip ber Dinge, und alle Wesen aus ihr entspringen laffen, heißt wirklich fie aus einem fehr Geheimnigvollen erklaren; wofür es nur Der nicht erkennt, welcher Angreifen mit Begreifen verwechselt. Wahrheit ist zwar keineswegs die lette und erschöpfende Erklärung der Dinge, wohl aber der zeitliche Ursprung, wie der unorganischen Formen, fo auch ber organischen Wefen allerdings in der Materic zu suchen. — Jedoch scheint es, daß die Urerzeugung organischer Formen, die Hervorbringung der Gattungen felbit, der Natur fait fo schwer fällt auszuführen, wie uns zu begreifen: dahin nämlich beutet die durchweg fo gang übermäßige Borforge berfelben für die Erhaltung der ein Mal vorhandenen Gattungen. Auf der gegenwärtigen Oberfläche bieses Planeten hat bennoch ber Wille jum Leben bie Stala feiner Objektivation brei Mal, gang unabhängig von einander, in verschiedener Modulation, aber auch in fehr verschiedener Bollfommenheit und Bollftandigkeit abgespielt. Rämlich die alte Welt, Amerika und Auftralien haben bekanntlich Bedes feine eigenthümliche, felbstftändige und von ber ber beiden Andern ganglich verichiedene Thierreihe. Die Species find auf jedem biefer großen Kontinente durchweg andere, haben aber doch, weil alle drei dem selben Planeten angehören, eine burchgängige und parallel laufende Analogie mit einander; daher die genera größtentheils die selben find. Dieje Analogie läßt in Auftralien fich nur fehr unvollständig verfolgen; weil beffen Fauna an Sangethieren fehr arm ift und weder reißende Thiere, noch Uffen hat: hingegen zwischen ber alten Welt und Amerika ift fie augenfällig und zwar fo, bag Amerifa an Sängethieren ftets bas ichlechtere Analogon aufweift, bagegen aber an Bogeln und Reptilien das beffere. Go hat es zwar den Kondor, die Aras, die Rolibrite und die größten Batrarchier und Ophidier voraus; aber 3. B. ftatt des Clephanten nur den Tapir, ftatt des Löwen den Ruguar, ftatt des Tigers den Jaguar, ftatt des Rameels bas Yama, und ftatt ber eigentlichen Uffen nur Meerkagen. Schon aus diefem letteren Mangel läßt fich fchließen, daß die Natur es in Umerifa nicht bis jum Menschen hat bringen können; ba fogar von der nächsten Stufe unter diesem, dem Tschimpanfee und dem Drangutan ober Pongo, der Schritt bis zum Menschen noch ein unmäßig großer war. Dem entsprechend finden wir die drei, jowohl aus physiologischen, ale linguiftifchen Grunden nicht gu bezweifelnden, gleich ursprünglichen Menschenrassen, die kaufasische, mongolische und äthiopische, allein in der alten Welt zu Saufe, Amerika hingegen von einem gemischten, ober klimatisch modifizirten, mongolischen Stamme bevölfert, ber von Afien hinübergefommen fenn muß. Auf der der jetigen Erdoberfläche zunächft porhergegangenen war es stellenweise bereits zu Uffen, jedoch nicht bis zum Menschen gefommen.

Bon diesem Standpunkt unserer Betrachtung aus, welcher ums die Materie als die unmittelbare Sichtbarkeit des in allen Dingen erscheinenden Billens erkennen, ja sogar für die bloß physische, dem Leitsaden der Zeit und Kausalität nachgehende Forschung, sie als den Ursprung der Dinge gelten läßt, wird man leicht auf die Frage geführt, ob man nicht selbst in der Philosophie, eben so gut von der objektiven, wie von der sub-

jeftiven Seite ausgehen und bemnach als die fundamentale Wahrheit den Cat aufstellen konnte: "es giebt überhaupt nichte als die Materie und die ihr inwohnenden Rräfte." - Bei diefen hier jo leicht hingeworfenen "inwohnenden Braften" ift aber fogleich zu erinnern, daß ihre Voraussetzung jede Erklärung auf ein völlig unbegreifliches Bunder guruckführt und dann bei diefem fteben, oder vielmehr von ihm anheben läßt: denn ein folches ift mahr= lich jede, den verschiedenartigen Wirkungen eines unorganischen Körpers jum Grunde liegende, bestimmte und unerklärliche Matur= fraft nicht minder, als die in jedem organischen sich äußernde Lebenstraft; - wie ich dies Kap. 17 ausführlich auseinandergefett und baran bargethan habe, daß niemals bie Phyfit auf den Thron der Metaphysik gesetzt werden kann, eben weil fie die erwähnte und noch viele andere Boraussetzungen gang unberührt fichen läßt; wodurch fie auf den Auspruch, eine lette Erklärung der Dinge abzugeben, von vorne herein verzichtet. Ferner habe ich hier an die, gegen das Ende des erften Rapitels gegebene, Radyweisung der Unzulässigkeit des Materialismus zu erinnern, sofern er, wie dort gefagt wurde, die Philosophie des bei feiner Rechnung fich felbst vergeffenden Subjekte ift. Diefe fammtlichen Wahrheiten aber beruhen darauf, daß alles Objektive, alles Acubere, da es stets nur ein Wahrgenommenes, Erfanntes ift, auch immer nur ein Mittelbares und Sekundares bleibt, daher ichlechterdings nie der lette Erklärungsgrund der Dinge, oder der Ausgangspunkt der Philosophie werden fann. Diese nämlich verlangt nothwendig das schlechthin Unmittelbare zu ihrem Ausgangspunkt: ein folches aber ift offenbar nur das dem Gelbit= bewußtjehn Gegebene, das Innere, das Subjeftive. Daher eben ift es ein so eminentes Berdienst bes Kartesius, daß er querst die Philosophie vom Selbstbewußtsehn hat ausgehen laffen. Muf diefem Wege find feitdem die achten Philosophen, vorzüglich Lode, Bertelen und Rant, jeder auf feine Beife, immer weiter gegangen, und in Folge ihrer Untersuchungen murde ich barauf geleitet, im Gelbstbewußtsenn, ftatt eines, zwei völlig verschiedene Data der unmittelbaren Erkenntniß gemahr zu wer= den und zu benuten, die Vorstellung und den Willen, burch beren kombinirte Unwendung man in ber Philosophie in bem Maage weiter gelangt, als man bei einer algebraischen Aufgabe mehr leiften kann, wenn man zwei, als wenn man nur eine bekannte Größe gegeben erhält.

Das unausweichbar Faliche des Materialismus besteht, bem Gefagten zufolge, zunächst barin, daß er von einer petitio principii ausgeht, welche, naher betrachtet, fich fogar ale ein πρωτον ψευδος ausweist, nämlich von der Annahme, daß die Materie ein schlechthin und unbedingt Gegebenes, nämlich unabhängig von der Erkenntniß des Subjekts Borhandenes, alfo eigentlich ein Ding an fich fei. Er legt ber Materie (und bamit auch ihren Boraussetzungen, Zeit und Raum) eine absolute, b. h. vom mahrnehmenden Subjett unabhängige Exifteng bei: bies ift fein Grundfehler. Nächstdem muß er, wenn er redlich gu Werte geben will, die ben gegebenen Materien, b. h. ben Stoffen, inharirenden Qualitäten, sammt den in diefen fich außernden Naturfräften, und endlich auch die Lebensfraft, als unergründliche qualitates occultas der Materie, unerklärt dastehen laffen und von ihnen ausgehen; wie dies Physit und Physiologie wirklich thun, weil fie eben feine Unsprüche barauf machen, die lette Erklärung der Dinge zu fenn. Aber gerade um dies zu vermeiden, verfährt der Materialismus, wenigstens wie er bisher aufgetreten, nicht redlich: er leugnet nämlich alle jene ursprünglichen Krufte meg, indem er fie alle, und am Ende auch die Lebensfraft, vorgeblich und icheinbar gurudführt auf die bloß mechanische Wirksamkeit ber Materie, also auf Aeugerungen der Undurchdringlichkeit, Form, Kohafion, Stoffraft, Trägheit, Schwere u. f. w., welche Eigenschaften freilich bas wenigste Unerklärliche an sich haben, eben weil sie jum Theil auf bem a priori Gewiffen, mithin auf den Formen unfere eigenen Intellette beruhen, welche das Princip aller Berftandlichkeit find. Den Intellekt aber, ale Bedingung alles Objekte, mithin ber gesammten Erscheinung, ignorirt ber Materialismus ganglich. Gein Vorhaben ift nun, alles Qualitative auf ein blog Quantitatives jurudzuführen, indem er jenes zur blogen Form, im Wegenfat ber eigentlichen Materie gahlt: biefer läßt er von ben eigentlich empirischen Qualitäten allein die Schwere, weil fie ichon an sich als ein Quantitatives, nämlich als bas alleinige Maag ber Quantität ber Materie auftritt. Diefer Weg führt ihn nothwendig auf die Fiftion der Atome, welche nun bas Material

werden, darans er die so geheinnisvollen Aenserungen aller ursprünglichen Kräfte aufzubauen gedenkt. Dabei hat er es aber eigenklich gar nicht mehr mit der empirisch gegebenen, sondern mit einer Materie zu thun, die in rerum natura nicht auzutreffen, vielmehr ein bloses Abstraktum jener wirklichen Materie ift, nämblich mit einer solchen, die schlechthin keine andern, als jene mechanischen Eigenschaften hätte, welche mit Ausuahme der Schwere, sich so ziemlich a priori konstruiren lassen, eben weil sie auf den Formen des Naums, der Zeit und der Kansalität, mithin auf unserm Intellekt, beruhen: auf diesen ärmlichen Stossalio sieht er sich bei Aufrichtung seines Luftgebändes reducirt.

Hiebei wird er unausweichbar zum Atomismus; wie es ihm schon in seiner Rindheit, beim Leukippos und Demokritos, begegnet ift, und ihm jett, da er vor Alter jum zweiten Male findisch geworden, abermals begegnet: bei den Franzosen, weil fie die Kantische Philosophie nie gefannt, und bei den Deutschen, weil sie folche vergessen haben. Und zwar treibt er es, in dieser seiner zweiten Kindheit, noch bunter, als in der ersten: nicht bloß die festen Körper follen aus Atomen besteben, sondern auch die flüffigen, das Baffer, fogar die Luft, die Gafe, ja, das Licht, als welches die Undulation eines völlig hypothetischen und durchaus unbewiesenen, aus Atomen bestehenden Aethers senn foll, deren verschiedene Schnelligkeit die Farben verursache; eine Hypothese, welche, eben wie weiland die siebenfarbige Meutonische, von einer gang arbiträr angenommenen und dann ge= waltsam durchgeführten Analogie mit der Musik ausgeht. Man muß wahrlich unerhört leichtgläubig sehn, um sich einreben zu laffen, daß die von der endlosen Mannigfaltigfeit farbiger Wlächen. in dieser bunten Welt, ausgehenden, zahllos verschiedenen Aether= Tremulanten, immerfort und jeder in einem andern Tempo, nach allen Richtungen durcheinander laufen und überall fich kronzen tonnten, ohne je einander zu ftoren, vielmehr burch folden Inmult und Wirrwarr den tiefruhigen Anblick beleuchteter Natur und Kunst hervorbrächten. Credat Judaeus Apella! Miler= bings ift die Matur des Lichtes uns ein Geheimniß: aber es ift besser, dies einzugestehen, als durch schlechte Theorien der künftigen Erkenntnig ben Weg zu verrennen. Daß bas Licht etwas gang Anderes fei, als eine bloß mechanische Bewegung, Undu= lation oder Bibration und Tremulant, ja, daß es ftoffartig fei, beweisen schon seine chemischen Wirkungen, von welchen eine schöne Reihe fürzlich ber Acad. des sciences vorgelegt worden ift von Chevreul, indem er bas Sonnenlicht auf verschiedene gefärbte Stoffe wirken ließ; wobei bas Schönfte ift, bag eine weiße, dem Sonnenlicht ausgesetzt gewesene Papierrolle die felben Wirkungen hervorbringt, ja, dies auch noch nach 6 Monaten thut, wenn fie mahrend biefer Zeit in einer fest verschloffenen Blechröhre verwahrt gewesen ift: hat da etwan der Tremulant 6 Monate paufirt und fällt jest a tempo wieder ein? (Comptes rendus vom 20. Dec. 1858). - Diese gange Aether-Atomen-Tremulanten-Shpothese ift nicht nur ein Birngespinft, sondern thut es an tappischer Plumpheit den äraften Demokritischen gleich, ift aber unverschämt genug, sich heut zu Tage als ausgemachte Sache zu geriren, wodurch sie erlangt hat, daß sie von taufend pinfelhaften Stribenten aller Fächer, benen jede Renntniß von jolchen Dingen abgeht, rechtgläubig nachgebetet und wie ein Evangelium geglaubt wird. — Die Atomeulehre überhaupt geht aber noch weiter: bald nämlich heißt es Spartam, quam nactus es, orna! Da werden dann fämmtlichen Atomen verschiedene immerwährende Bewegungen, drehende, vibrirende u. f. w., je nachdem ihr Umt ift, angedichtet: imgleichen hat jedes Atom feine Atmoiphäre aus Uether, oder sonst mas, und mas dergleichen Träumereien mehr find. — Die Träumereien der Schellingischen Naturphilosophie und ihrer Anhänger waren doch meistens geistreich, schwunghaft, oder wenigstens wikig: diese hingegen sind plump, platt, ärmlich und täppisch, die Ausgeburt von Röpfen, welche erstlich keine andere Realität zu benken vermögen, als eine gefabelte eigenschaftslose Materie, die dabei ein absolutes Objeft, b. h. ein Objett ohne Subjekt mare, und zweitens feine andere Thätigkeit, als Bewegung und Stoß: diese zwei allein sind ihnen faglich, und daß auf fie Alles zurücklaufe, ift ihre Boransfetzung a priori: denn sie find ihr Ding an sich. Dieses Ziel zu erreichen, wird die Lebensfraft auf chemische Rräfte (welche insidiös und unberechtigt Molekularkräfte genannt werden) und alle Processe der unorganischen Natur auf Mechanismus, d. h. Stoß und Wegenstoß zurückgeführt. Und fo mare benn am Ende bie gange Welt, mit allen Dingen barin, blog ein mechanisches Runftstud, gleich den durch Hebel, Räder und Sand getriebenen Spielzeugen, welche ein Bergwerf, oder ländlichen Betrieb darstellen. — Die Duelle des Uebels ist, daß durch die viele Handarbeit des Experimentirens die Ropfarbeit des Denkens aus der Uebung gestommen ist. Die Tiegel und Volta'schen Säulen sollen dessen Funktionen übernehmen: daher auch der profunde Abschen gegen alle Philosophie.

Man könnte nun aber die Sache auch fo wenden, daß man sagte, ber Materialismus, wie er bisher aufgetreten, wäre blok Dadurch miklungen, daß er die Materie, aus der er die Welt ju foustruiren gedachte, nicht genugfam gekannt und daber, ftatt ihrer, es mit einem eigenschaftslosen Wechselbala berfelben gu thun gehabt hatte: wenn er hingegen, statt bessen, die wirkliche und empirisch gegebene Materie (b. h. den Stoff, oder vielmehr die Stoffe) genommen hatte, ausgestattet, wie sie ift, mit allen phyfifalischen, chemischen, eleftrischen und auch mit den aus ihr felbst das Leben spontan heraustreibenden Gigenschaften also die mahre mater rerum, aus deren dunkelm Schoose alle Erscheinungen und Gestalten sich hervorwinden, um einft in ihn zurückzufallen; fo hätte aus diefer, b. h. aus ber vollständig gefaßten und erschöpfend gekannten Materie, sich schon eine Welt fonstruiren laffen, beren ber Materialismus sich nicht zu schämen brauchte. Gang recht: nur hatte das Runftstuck dann darin bestanden, daß man die Quaesita in die Data verlegte, inden man angeblich die bloke Materie, wirklich aber alle die geheim= nisvollen Kräfte der Natur, welche an derselben haften, oder richtiger, mittelst ihrer uns sichtbar werben, als das Gegebene nahme und zum Ausgangspunft ber Ableitungen machte; ungefähr wie wenn man unter bem Namen ber Schuffel bas Daraufliegende versteht. Denn wirklich ift die Materie, für unsere Erfenntniß, bloß das Behifel der Qualitäten und Rotur= frafte, welche als ihre Accidenzien auftreten: und chen weil ich dieje auf den Willen guruckgeführt habe, nenne ich die Materie die bloge Sichtbarkeit des Willens. Bon biefen fammtlichen Qualitäten aber entblößt, bleibt bie Materie gurud als das Eigenschaftslose, das caput mortuum der Natur, daraus sich chrlicherweise nichts machen läßt. Läßt man ihr hingegen ermähntermaagen alle jene Gigenschaften; fo hat man eine ver-

steckte petitio principii begangen, indem man die Quaesita sich als Data zum voraus geben ließ. Was nun aber damit gu Stande fommt, wird fein eigentlicher Materialismus mehr febn, fondern bloger Naturalismus, d. h. eine abfolute Phyfit, welche, wie im ichon erwähnten Rap. 17 gezeigt worden, nie die Stelle ber Metaphyfik einnehmen und ausfüllen kann, eben weil sie erst nach so vielen Voranssetzungen anhebt, also aar nicht ein Mal unternimmt, die Dinge von Grund aus zu erklären. Der bloße Naturalismus ist daher wesentlich auf lauter Qualitates occultae basirt, über welche man nie anders binaus= fann, als badurch, daß man, wie ich gethan, die subjektive Erfenntniffquelle ju Gulfe nimmt, mas dann freilich auf ben weiten und mühevollen Umweg der Metaphyfik führt, indem cs die vollständige Analyse des Selbstbewußtsehns und des in ihm gegebenen Intellefts und Willens voraussetzt. - Inzwischen ift bas Ausgehen vom Objektiven, welchem die fo beutliche und fafliche äußere Unichauung jum Grunde liegt, ein dem Menichen so natürlicher und sich von felbst darbietender Weg, daß ber Naturalismus und in Folge diefes, weil er als nicht erichopfend, nicht genügen fann, ber Materialismus, Sufteme find, auf welche die spekulirende Bernunft nothwendig, ja, zu allererst gerathen nuß: daher wir gleich am Anfang der Geschichte ber Philosophie den Naturalismus, in den Shftemen der Jonifchen Philosophen, und darauf ben Materialismus, in der Lehre bes Leufippos und Demofritos, auftreten, ja, auch fpater von Reit zu Zeit fich immer wieder erneuern feben.

## Rapitel 25.

Transscendente Betrachtungen über ben Willen als Ding an sich.

Schon die bloß empirische Betrachtung der Natur erkennt, von der einfachsten und nothwendigsten Aeußerung irgend einer allgemeinen Naturkraft an, bis zum Leben und Bewußtschn des Menschen hinauf, einen stetigen Uebergang, durch allmätige Ab-

itufungen und ohne andere, als relative, ja meiftens fcmankende Grangen. Das diefe Anficht verfolgende und dabei etwas tiefer eindringende Radhbenten wird bald zu der Heberzeugung geführt, bağ in allen jenen Erscheinungen bas innere Wefen, bas fich Manifestirende, das Erscheinende, Gines und das Selbe sei, welches immer bentlicher hervortrete; und daß bennach was sich in Millionen Geftalten von endloser Berschiedenheit darftellt und fo das buntefte und barockefte Schauspiel ohne Anfang und Ende aufführt, Dieses Gine Wefen fei, welches hinter allen jenen Masken steeft, so dicht verlarvt, daß es sich felbst nicht wiedererkennt, und daher oft fich felbst unfanft behandelt. Daher ift die große Lehre vom &v xat nav, im Drient wie im Occident, fruh aufgetreten und hat fich, allem Widerspruche zum Trotz, behauptet, ober boch stets erneuert. Wir nun aber find jetzt schon tiefer in das Geheimniß eingeweiht, indem wir durch das Bisherige zu der Ginficht geleitet worden find, daß, wo jenem, allen Erscheinungen zum Grunde liegenden Befen, in irgend einer einzelnen derselben, ein erkennendes Bewußtsenn beigegeben ift, welches in seiner Richtung nach innen jum Selbstbewußtfenn wird, diejem sich dasselbe darstellt als jenes so Bertraute und so Beheimniß= volle, welches das Wort Wille bezeichnet. Demzufolge haben wir jenes universelle Grundwesen aller Erscheinungen, nach der Manifestation, in welcher es sich am unverschleiertesten zu er= fennen giebt, ben Willen benannt, mit welchem Worte wir bennnach nichts weniger, als ein unbekanntes x, fondern im Gegen= theil Dasjenige bezeichnen, was uns, wenigstens von einer Seite. unendlich befannter und vertrauter ift, als alles lebrige.

Erinnern wir uns jetzt an eine Wahrheit, deren ausstührslichsten und gründlichsten Beweis man in meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens sindet, an diese nämlich, daß, frast ter ausnahmslosen Gültigkeit des Gesetzes der Kausalität. das Thun oder Wirken aller Wesen dieser Welt, durch die dasselbe iedesmal hervorrusenden Ursachen, stets streng necessitirt einstritt; in welcher Hinsicht es keinen Unterschied macht, ob es Ursachen im engsten Sinne des Worts, oder aber Neize, oder endlich Motive sind, welche eine solche Aktion hervorgerusen haben; indem diese Unterschiede sich allein auf den Grad der Empfänglichkeit der verschiedenartigen Wesen beziehen. Hierüber

darf man fich feine Illufion machen: das Gefetz ber Raufalität fennt keine Ausnahme; sondern Alles, von der Bewegung eines Sonnenstäubchens an, bis zum wohlüberlegten Thun des Menichen, ift ihm mit gleicher Strenge unterworfen. Daher konnte nic, im gangen Berlauf ber Welt, weber ein Sonnenftaubchen in seinem Fluge eine andere Linie beschreiben, als die es beichrieben hat, noch ein Mensch irgend anders handeln, als er gehandelt hat: und feine Wahrheit ift gewiffer als die, daß Illes was geschicht, sei es klein oder groß, völlig nothwendig geschieht. Demgufolge ift, in jedem gegebenen Zeitpunkt, ber gejammte Zuftand aller Dinge fost und genau bestimmt, burch den ihm foeben vorhergegangenen; und fo ben Zeitstrom auswärts, ins Unendliche hinauf, und so ihn abwärts, ins Unendliche herab. Folglich gleicht der Lauf der Welt dem einer Uhr, nachbem fie zusammengesett und aufgezogen worden: also ift fie, von Diesem unabstreitbaren Gesichtspunkt aus, eine bloße Maschine, deren Zweck man nicht absieht. Auch wenn man, gang unbefugter Beije, ja, im Grunde, aller Denkbarkeit, mit ihrer Be= jetlichkeit, zum Trotz, einen erften Aufang annehmen wollte; fo ware badurch im Wesentlichen nichts geandert. Denn ber willfürlich gesetzte erste Zustand ber Dinge, bei ihrem Ursprung, hätte ben ihm junächst folgenden, im Großen und bis auf bas Rleinste herab, unwiderruflich bestimmt und festgestellt, Dieser wieder den folgenden, und so fort, per secula seculorum; da Die Rette ber Raufalität, mit ihrer ausnahmslosen Strenge, -Diefes eherne Band der Nothwendigkeit und des Schickfals, jede Erscheinung unwiderruflich und unabänderlich, fo wie fie ift, herbeiführt. Der Unterschied liefe blog barauf gurud, bag wir, bei der einen Annahme, ein ein Mal aufgezogenes Uhrwerk, bei der andern aber ein perpetuum mobile vor uns hätten, hinacgen die Nothwendigkeit des Berlaufs bliebe die felbe. Daß das Thun des Menichen dabei feine Ausnahme machen fann, habe ich in ber angezogenen Preisschrift unwiderleglich bewiesen, indem ich zeigte, wie es aus zwei Taktoren, seinem Charafter und den eintretenden Motiven, jedesmal ftreng nothwendig bervorgeht: jener ift angeboren und unveränderlich, diese werden, am Faden ber Raufalität, durch ben ftreng bestimmten Weltlauf nothwendig herbeigeführt.

Denmach alfo ericheint, von einem Gefichtspunkt aus, melchem wir une, weil er durch die objeftiv und a priori gultigen Beltgefete festgeftellt ift, schlechterbinge nicht entziehen fonnen, die Welt, mit Allem was darin ift, als ein zweckloses und darum unbegreifliches Spiel einer ewigen Mothwendigkeit, einer unergründlichen und unerbittlichen Avayun. Das Anftößige, ja Emporende diefer unausweichbaren und unwiderleglichen Weltauficht fann nun aber burch feine andere Annahme gründlich gehoben werden, als durch die, daß jedes Wefen auf der Welt, wie es einerseits Erscheinung und burch die Gesete ber Erscheinung nothwendig bestimmt ift, andererseits an fich felbst Bille fei, und zwar schlechthin freier Bille, ba alle Rothwendigkeit allein durch die Formen entsteht, welche ganglich der Erscheinung angehören, nämlich burch ben Sat vom Grunde in feinen berichiedenen Geftalten: einem folden Willen muß bann aber auch Alfeität zufommen, da er, als freier, d. h. als Ding an fich und deshalb dem Sats vom Grunde nicht unterworfener, in feinem Senn und Wefen fo wenig, wie in feinem Thun und Wirken, von einem Andern abhängen fann. Durch biefe Annahme allein wird so viel Freiheit gesetzt, als nöthig ift, der unabweisbaren ftrengen Nothwendigkeit, die den Berlanf der Belt beherricht, bas Gleichgewicht zu halten. Demnach hat man eigentlich nur Die Wahl, in der Welt entweder eine bloge, nothwendig ablaufende Maschine zu schen, oder als das Wesen an sich der= felben einen freien Willen zu erkennen, beffen Meugerung nicht unmittelbar das Wirken, sondern zunächst das Dasehn und Wesen der Dinge ift. Diese Freiheit ift baher eine transscenbentale, und besteht mit ber empirischen Rothwendigkeit fo gu= fammen, wie die transscendentale Idealität ber Erscheinungen mit ihrer empirischen Realität. Daß allein unter Unnahme ber= felben die That eines Menschen, trot ber Nothwendigkeit mit der sie aus seinem Charafter und den Motiven hervorgeht, doch feine eigene ift, habe ich in ber Preisschrift über die Willens= freiheit dargethan: eben damit aber ift feinem Wefen Afeitat beigelegt. Das felbe Berhältniß nun gilt von allen Dingen der Belt. - Die ftrengste, redlich, mit ftarrer Ronfequeng burchgeführte Rothwendigkeit und die vollkommenfte, bis zur Allmacht gesteigerte Freiheit mußten zugleich und gusammen in Die

Philosophie eintreten: ohne die Wahrheit zu verleten konnte bies aber nur daburch gefchehen, daß die gange Nothwendigkeit in das Wirken und Thun (Operari), die gange Freiheit hingegen in das Sehn und Wefen (Esse) verlegt wurde. Dadurch löft fich ein Räthsel, welches nur deshalb fo alt ift wie die Welt, weil man bisher es immer gerade umgekehrt gehalten hat und schlechterdings die Freiheit im Operari, die Nothwenbigfeit im Esse suchte. Ich hingegen fage: jedes Wefen, ohne Ausnahme, wirkt mit ftrenger Nothwendigkeit, daffelbe aber existirt und ift mas es ist, vermöge seiner Freiheit. Bei mir ift also nicht mehr und nicht weniger Freiheit und Rothwendigfeit angutreffen, ale in irgend einem frühern Suftem; obwohl bald das Eine, bald das Andere scheinen muß, je nachdem man baran, daß den bisher aus einer Nothwendigkeit erklärten Ratur= vorgängen Wille untergelegt wird, ober baran, daß ber Motivation die felbe ftrenge Rothwendigkeit, wie der mechanischen Raufalität, zuerkannt wird, Anftog nimmt. Blog ihre Stellen haben beide vertauscht: die Freiheit ist in das Esse versetzt und die Nothwendigkeit auf das Operari beschränkt worden.

Rurzum, der Determinismus steht sest: an ihm zu rütteln haben nun schon anderthalb Jahrtausende vergeblich sich bemüht, dazu getrieben durch gewisse Grillen, welche man wohl kennt, jedoch noch nicht so ganz bei ihrem Namen nennen dars. In Folge seiner aber wird die Welt zu einem Spiel mit Puppen, an Drähten (Motiven) gezogen; ohne daß auch nur abzuschen wäre, zu wessen Belustigung: hat das Stück einen Plan, so ist ein Fatum, hat es keinen, so ist die blinde Nothwendigkeit der Direktor. — Aus dieser Absurdität giebt es keine andere Nettung, als die Erkenntniß, daß schon das Sehn und Wesen aller Dinge die Erscheinung eines wirklich freien Willens ist, der sich eben darin selbst erkennt: denn ihr Thun und Wirken ist vor der Nothwendigkeit nicht zu retten. Um die Freiheit vor dem Schicksal oder dem Zufall zu bergen, mußte sie aus der Aktion in die Existenz versett werden. —

Wie nun demnach die Nothwendigkeit nur der Erscheisnung, nicht aber dem Dinge an sich, d. h. dem wahren Wesen der Welt, zukommt; so auch die Vielheit. Dies ist §. 25 des ersten Bandes genügend dargethan. Bloß einige, diese Wahr-

heit bestätigende und erlanternde Betrachtungen habe ich hier

hinzuzufügen.

Beber erkennt unr ein Wesen ganz unmittelbar: seinen eigenen Willen im Selbstbewußtsehn. Alles Andere erkennt er bloß mittelbar, und beurtheilt es dann nach der Analogie mit jenem, die er, je nachdem der Grad seines Nachdenkens ist, weiter durchführt. Selbst Dieses entspringt im tiessten Grunde darans, daß es eigentlich auch nur ein Wesen giebt: die aus den Formen der änßern, objektiven Auffassung herrührende Ulusion der Vielheit (Maja) konnte nicht dis in das innere, einsache Lewußtsehn dringen: daher dieses immer nur Ein Wesen vorsindet.

Betrachten wir die nie genng bewunderte Bollendung in den Werfen der Natur, welche, felbst in den letzten und kleinsten Organismen, 3. B. den Befruchtungstheilen der Pflanzen, ober bem innern Ban ber Infetten, mit fo unendlicher Sorgfalt, fo unermüdlicher Arbeit durchgeführt ist, als ob das vorliegende Werk der Natur ihr einziges gewesen wäre, auf welches sie da= her alle ihre Kunft und Macht verwenden gekonnt; finden wir daffelbe dennoch unendlich oft wiederholt, in jedem einzelnen der zahllosen Individuen jeglicher Art, und nicht etwan weniger forgfältig vollendet in dem, deffen Wohnplatz der einsamfte, vernachtäffigteste Fleck ift, zu welchem bis dahin noch kein Ange gedrungen war; verfolgen wir nun die Zusammensetzung der Theile jedes Organismus, so weit wir können, und stoßen doch nie auf ein gang Ginfaches und baber Lettes, geschweige auf ein Unorganisches; verlieren wir uns endlich in die Berechnung ber Zweckmäßigfeit aller jener Theile beffelben gum Beftande bes Gangen, vermöge beren jedes Lebende, an und für fich felbit, ein Bolltommenes ift; erwägen wir dabei, daß jedes diefer Meifter= werke, felbst von kurzer Dauer, schon unzählige Male von Neuem hervorgebracht wurde, und bennoch jedes Exemplar feiner Art, icdes Inseft, jede Blume, jedes Blatt, noch eben fo forgfältig ausgearbeitet erscheint, wie bas erfte biefer Art es gewesen ift, Die Natur alfo feineswegs ermudet und zu pfuschen aufängt, fondern, mit gleich geduldiger Meisterhand, bas letzte wie bas erfte vollendet: dann werden wir zuvörderft inne, daß alle menfchliche Aunft nicht blog bem Grade, sondern der Art nach vom

Schaffen ber Natur völlig verschieden ift; nachstdem aber, bag die wirfende Urfraft, die natura naturans, in jedem ihrer gahle lofen Werke, im fleinsten, wie im größten, im letten, wie im erften, gang und ungetheilt unmittelbar gegenwärtig ift: worans folgt, daß sie, als solche und an sich von Raum und Zeit nicht weiß. Bedenfen wir nun ferner, daß die Bervorbringung jener Spperbeln aller Kunftgebilde dennoch der Natur so gang und gar nichts koftet, daß fie, mit unbegreiflicher Berschwendung, Millionen Organismen schafft, die nie zur Reife gelangen, und jedes Lebende taufendfältigen Bufallen ohne Schonung Preis giebt, andererseits aber auch, wenn durch Zufall begünstigt, oder durch menschliche Absicht angeleitet, bereitwillig Millionen Exemplare einer Art liefert, wo fie bisher nur eines gab, folglich Millionen ihr nichts mehr koften als Eines; fo leitet auch Dieses uns auf die Ginsicht bin, daß die Bielheit der Dinge ihre Wurzel in der Erkenntnismeise des Subjetts hat, bem Dinge an sich aber, d. h. ber innern sich darin kund gebenben Urfraft, fremd ift; daß mithin Raum und Zeit, auf welchen die Möglichkeit aller Vielheit beruht, bloße Formen unferer Unschauung sind; ja, daß fogar jene gang unbegreifliche Künftlichfeit der Struftur, zu welcher fich die rudfichtsloseste Berichwenbung der Werke, worauf fie verwendet worden, gefellt, im Grunde auch nur aus der Art, wie wir die Dinge auffassen, entspringt; indem nämlich das einfache und untheilbare, urfprüngliche Streben bes Willens, als Dinges an fich, wann baffelbe, in unserer cerebralen Erkenntniß, fich als Objekt barftellt, erscheinen muß als eine fünftliche Berkettung gefonderter Theile, zu Mitteln und Zwecken von einander, in überschwänglicher Bollfommenheit durchgeführt.

Die hier angedeutete, jenseit der Erscheinung liegende Einsheit jenes Willens, in welchem wir das Wesen an sich der Erscheinungswelt erkannt haben, ist eine metaphysische, mithin die Erkenntniß derselben transscendent, d. h. nicht auf den Funktionen unsers Intellekts beruhend und daher mit diesen nicht eigentlich zu erfassen. Daher kommt es, daß sie einen Abgrund der Betrachtung eröffnet, dessen Tiefe keine ganz klare und in durchsgängigem Zusammenhang stehende Einsicht mehr gestattet, sendern nur einzelne Blicke vergönnt, welche dieselbe in diesem und jenem

Verhältniß der Dinge, bald im Subjektiven, bald im Objektiven, erkennen lassen, wodurch jedoch wieder neue Probleme angeregt werden, welche alle zu lösen ich mich nicht anheischig mache, vielsmehr auch hier mich auf das est quadam prodire tenus beruse, mehr darauf bedacht, nichts Falsches oder willkürlich Ersonneues aufzustellen, als von Allem durchgängige Nechenschaft zu geben; — auf die Gefahr hin, hier nur eine fragmentarische Darstellung zu liefern.

Wenn man die fo fcharffinnige, zuerft von Kant und fpater von l'avlace aufgestellte Theorie der Entstehung des Planeten= inftems, an beren Richtigkeit zu zweifeln kaum möglich ift, fich vergegenwärtigt und sie deutlich durchdenkt; fo sieht man die niedrigften, roheften, blindeften, an die ftarrefte Gefetlichkeit gebundenen Naturfräfte, mittelft ihres Konflifts an einer und berselben gegebenen Materie und ber burch biefen herbeigeführten accidentellen Folgen, das Grundgeruft ber Welt, also des fünftigen zweckmäßig eingerichteten Wohnplates zahllofer lebender Wefen, ju Stande bringen, ale ein Shitem ber Ordnung und Sarmonie, über welches wir um fo mehr erstaunen, je beutlicher und genaner wir es verftehen fernen. Go g. B. wenn wir einfeben, daß jeder Planet, bei feiner gegenwärtigen Gefchwindigkeit, gerade nur da, wo er wirklich feinen Ort hat, fich behaupten fann, indem er, ber Sonne naber gerückt, hineinfallen, weiter von ihr geftellt, hinwegfliegen mußte; wie auch umgekehrt, wenn wir seinen Ort als gegeben nehmen, er nur bei feiner gegen= wärtigen und keiner andern Geschwindigkeit baselbst bleiben fann. indem er, schneller laufend, davonfliegen, langfamer gehend, in bie Sonne fallen mußte; daß also nur ein bestimmter Ort zu ieber bestimmten Belocität eines Planeten paßte; und wir nun Diefes Problem badurch gelöft feben, daß die felbe phyfifche, nothwendig und blind wirkende Urfache, welche ihm feinen Ort anwies, zugleich und eben badurch ihm genau die diesem Ort allein angemeffene Geschwindigkeit ertheilte, in Folge des Naturgesetzes. bag ein freisender Körper, in dem Berhältniß, wie fein Kreis fleiner wird, feine Geschwindigkeit vermehrt; und vollende, wenn wir endlich verfteben, wie dem gangen Shitem ein endlofer Bestand gesichert ift, badurch, daß alle die unvermeidlich eintreten= ben, gegenseitigen Störungen bes Laufes ber Planeten mit ber

Zeit fich wieder ausgleichen muffen; wie denn gerade die Brrationalität ber Umlaufszeiten Jupiters und Saturns zu einander verhindert, daß ihre gegenseitigen Perturbationen fich nicht auf einer Stelle wiederholen, als wodurch fie gefährlich werden würben, und herbeiführt, dag fie, immer an einer andern Stelle und felten eintretend, fich felbft wieder aufheben muffen, den Diffonangen in der Musik zu vergleichen, die sich wieder in Karmonie auflösen. Bir erkennen mittelft folder Betrachtungen eine 3med= mäßigkeit und Vollkommenheit, wie die freieste Willfür, geleitet vom durchdringendeften Berftande und ber icharften Berechnung. fie nur irgend hatte zu Stande bringen konnen. Und boch fönnen wir, am Leitfaden jener so wohl durchdachten und so genau berechneten Laplace'ichen Rosmogonie, uns ber Ginficht nicht entziehen, daß völlig blinde Naturfräfte, nach unwandelbaren Naturgesetzen wirkend, durch ihren Konflitt und in ihrem abfichtslosen Spiel gegen einander, nichts Anderes hervorbringen fonnten, als eben dieses Grundgeruft der Welt, welches dem Werk einer hyperbolisch gesteigerten Kombination gleich kommt. Statt nun, nach Beije bes Anaragoras, das uns bloß aus der animalischen Natur bekannte und auf ihre Zwecke allein berechnete Sulfsmittel einer Intelligenz herbei zu ziehen, welche von außen hinzukommend, die ein Mal vorhandenen und gegebenen Raturfräfte und beren Gesetze ichlau benutt hatte, um ihre. biefen eigentlich fremden Zwecke burchzuseten, - erkennen wir, in jenen untersten Naturfräften felbst, schon jenen felben und Ginen Willen, welcher eben an ihnen seine erste Meukerung hat und, bereits in dieser seinem Ziel entgegenstrebend, durch ihre ursprünglichen Gesetze selbst, auf seinen Endzweck hinarbeitet, welchem daher Alles, was nach blinden Naturgeseten geschieht, nothwendig dienen und entsprechen muß; wie dieses denn auch nicht anders ausfallen kann, fofern alles Materielle nichts Unberes ift, als eben die Erscheinung, die Sichtbarkeit, die Dbjektität, des Willens zum Leben, welcher Giner ift. Alfo ichon Die unterften Naturfrafte felbst sind von jenem felben Willen befeelt, der sich nachher in den mit Intelligenz ausgestatteten, individuellen Wefen, über fein eigenes Werk verwundert, wie der Nachtwandler am Morgen über Das, mas er im Schlafe vollbracht hat; oder richtiger, der über seine eigene Gestalt, die er

im Spiegel erblickt, erstaunt. Diese hier nachgewiesene Einheit des Zufälligen mit dem Absichtlichen, des Nothwendigen mit dem Freien, vermöge deren die blindesten, aber auf allgemeinen Natursgesetzen beruhenden Zufälle gleichsam die Tasten sind, auf denen der Weltgeist seine sinnvollen Melodien abspielt, ist, wie gesagt, ein Abgrund der Betrachtung, in welchen auch die Philosophie kein volles Licht, sondern nur einen Schimmer werfen kann.

Runmehr aber wende ich mich zu einer subjektiven, hieher gehörigen Betrachtung, welcher ich jedoch noch weniger Deutlich= feit, als ber eben bargelegten objektiven, zu geben vermag; indem ich sie nur durch Bild und Gleichniß werde ausbrücken können. -Warum ift unfer Bewußtsehn heller und beutlicher, je weiter es nach Außen gelangt, wie denn feine größte Rlarheit in der finn= lichen Anschauung liegt, welche schon zur Sälfte ben Dingen außer uns angehört, - wird hingegen dunkler nach Innen gu, und führt, in fein Innerstes verfolgt, in eine Finsterniß, in der alle Erfenntniß aufhört? — Weil, fage ich, Bewußtsehn Individualität voraussett, diese aber ichon der bloken Ericheinung angehört, indem fie als Bielheit des Gleichartigen, durch die Formen der Erscheinung, Zeit und Raum, bedingt ift. Unser Inneres hingegen hat seine Wurzel in Dem, was nicht mehr Erscheinung, sondern Ding an sich ist, wohin daher die Formen der Erscheinung nicht reichen, wodurch dann die Samptbedingungen der Individualität mangeln und mit diefer das deutliche Bewufit= fenn wegfällt. In diefem Wurzelpunkt des Dafenns nämlich hört die Verschiedenheit der Wesen so auf, wie die der Radien einer Rugel im Mittelpunkt: und wie an diefer die Oberfläche badurch entsteht, daß die Radien enden und abbrechen; fo ift bas Bewußtsenn nur da möglich, wo das Wefen an fich in die Er= fcheinung ausläuft; durch deren Formen die geschiedene Indivi= dualität möglich wird, auf der das Bewußtsehn beruht, welches cben deshalb auf Erscheinungen beschränkt ift. Daber liegt alles Deutliche und recht Begreifliche unfers Bewußtsehns ftete nur nach Außen auf dieser Oberfläche der Rugel. Sobald wir bingegen une von diefer gang gurudziehen, verlägt une bas Bewußtsehn, - im Schlaf, im Tode, gewissermaagen auch im magnetischen oder magischen Wirken: denn diese alle führen burch bas Centrum. Gben aber weil bas beutliche Bewuftfenn, als

burch die Oberfläche der Rugel bedingt, nicht nach bem Centro hingerichtet ift, erkennt es die andern Individuen wohl als gleich= artig, nicht aber als identisch, was sie an sich doch sind. Un= fterblichkeit des Individui ließe fich bem Fortfliegen eines Bunftes der Oberfläche in der Tangente vergleichen; Unfterblichkeit, vermoge ber Ewigkeit des Wesens an sich ber gangen Erscheinung aber, der Rückfehr jenes Punttes, auf dem Radius, zum Centro. doffen bloge Ausdehnung die Oberfläche ift. Der Wille als Ding an fich ift gang und ungetheilt in jedem Wefen, wie bas Centrum ein integrirender Theil eines jeden Radius ift: mahrend tas peripherische Ende dieses Radius mit der Oberfläche, welche die Zeit und ihren Inhalt vorstellt, im schnellsten Umschwunge ift, bleibt das andere Ende, am Centro, als wo die Emigfeit liegt, in tieffter Ruhe, weil das Centrum der Bunkt ift, beffen fteigende Salfte von der finkenden nicht verschieden ift. Daber heift es auch im Bhagavad Gita: Haud distributum animantibus, et quasi distributum tamen insidens, animantiumque sustantaculum id cognoscendum, edax et rursus genitale (lect. 13, 18, vers. Schlegel). - Freisich gerathen wir hier in eine myftische Bilbersprache: aber fie ift die einzige, in der fich über diefes völlig transscendente Thema noch irgend etwas fagen läft. Go mag benn auch noch biefes Gleichniß mit hingehen, daß man fich das Menschengeschlecht bildlich als ein animal compositum poritellen fann, eine Lebensform, von welcher viele Bolnven, besonders die schwimmenden, wie Veretillum, Funiculina und andere Beispiele darbieten. Wie bei diefen der Ropftheil jedes einzelne Thier ifolirt, der untere Theil hingegen, mit bem gemeinschaftlichen Magen, fie alle gur Ginheit eines Lebensproceffes verbindet; fo ifolirt das Gehirn mit feinem Bewufit= fenn die menschlichen Individuen: hingegen der unbewußte Theil, bas vegetative Leben, mit feinem Gangliensuftem, darin im Schlaf bas Gehirnbewußtsehn, gleich einem Lotus, ber fich nächtlich in die Fluth verfenkt, untergeht, ift ein gemeinsames Leben Aller, mittelft beffen fie fogar ausnahmsweise fommunigiren fonnen. welches 3. B. Statt hat, wann Traume fich unmittelbar mittheilen, die Gedanken bes Magnetifeurs in die Comnambule übergehen, endlich auch in der vom absichtlichen Wollen ausgehenben magnetischen, ober überhaupt magischen Ginwirfung. Gine

folche nämlich, wenn fie Statt findet, ift von jeder andern, durch den influxus physicus geschenden, toto genere verschieden, in= bem sie eine eigentliche actio in distans ift, welche ber zwar vom Ginzelnen ausgehende Wille bennoch in feiner metaphpfifchen Gigenschaft, ale das allgegenwärtige Gubftrat der ganzen Natur, vollbringt. Huch fonnte man fagen, daß, wie von feiner urfprüngliden Schöpferkraft, welche in ben vorhandenen Geftalten ber Matur bereits ihr Werk gethan hat und darin erloschen ift, dennoch bisweilen und ausnahmsweise ein schwacher Ueberrest in der generatio aequivoca hervortritt; eben so, von seiner ursprüng= lichen Allmacht, welche in der Darstellung und Erhaltung ber Organismen ihr Werk vollbringt und darin aufgeht, doch noch gleichsam ein Ueberschuß, in foldem magischen Wirken, aus= nahmsweise thätig werden fann. 3m "Willen in der Natur" habe ich von diefer magischen Eigenschaft des Willens ausführlich geredet, und verlaffe hier gern Betrachtungen, welche fich auf ungewisse Thatsachen, die man bennoch nicht gang ignoriren ober ableugnen barf, zu berufen haben.

## Rapitel 26\*).

## Bur Teleologie.

Die durchgängige, auf den Bestand jedes Wesens sich beziehende Zweckniäßigkeit der organischen Natur, nebst der Angemessenheit dieser zur unorganischen, kann bei keinem philosophischen Shstem ungezwungener in den Zusammenhang desselben treten, als bei dem, welches dem Dasehn jedes Naturwesens einen Willen zum Grunde legt, der demnach sein Wesen und Streben nicht bloß erst in den Aktionen, sondern auch schon in der Gestalt des erscheinenden Organismus ausspricht. Auf die Rechenschaft, welche unser Gedankengang über diesen Gegenstand an die Hand giebt, habe ich im vorhergegangenen Kapitel nur

<sup>\*)</sup> Diefes, wie auch bas folgende Kapitel bezieht fich auf §. 28 tes erften Bantes.

hingebeutet, nachdem ich dieselbe schon in der unten bezeichneten Stelle des ersten Bandes, besonders deutlich und aussührlich aber im "Willen in der Natur" unter der Rubrif: "Bergleichende Anatomie" dargelegt hatte. Daran schließen sich jetzt noch die folgenden Erörterungen.

Die staunende Bewunderung, welche uns bei ber Betrachtung der unendlichen Zweckmäßigkeit in dem Ban der organischen Wefen zu ergreifen pflegt, beruht im Grunde auf der zwar naturlichen, aber bennoch falichen Voransfetung, daß jene leber= einstimmung der Theile zu einander, gum Gangen bes Organismus und zu feinen Zwecken in ber Augenwelt, wie wir diesolbe mittelft der Erkenntnig, also auf dem Wege der Borftellung auffaffen und beurtheilen, auch auf bemfelben Wege hincingefommen fei; daß alfo, wie fie für ben Intellekt existirt, fie auch durch den Intelleft zu Stande gefommen ware. Wir freilich fonnen etwas Regelmäßiges und Gefetymäßiges, berglei= den 3. B. jeder Rrnftall ift, nur gu Stande bringen unter Leitung des Gefetses und der Regel, und eben fo ctwas Zweckmäßiges nur unter Leitung bes Zwechbegriffs: aber feineswegs find wir berechtigt, diefe unfere Befchränkung auf die Matur gu übertragen, ale welche felbft ein Prius alles Intellefte ift und beren Wirfen von bem unserigen, wie im vorigen Rapitel gefagt wurde, fich ber gangen Art nach unterscheibet. Gie bringt bas fo zwedmäßig und fo überlegt Scheinende zu Stande, ohne Heberlegung und ohne Zweckbegriff, weil ohne Borftellung, als welche gang fekundaren Ursprunge ift. Betrachten wir gunachft das blog Regelmäßige, noch nicht Zwedmäßige. Die feche gleichen und in gleichen Winkeln auseinandergehenden Radien einer Schneeflode find von feiner Erfenntnig vorgemeffen; fonbern es ift bas einfache Streben bes ursprünglichen Billens, welches fich fur die Erkenntnig, wann fie hingutritt, fo barftellt. Bie nun hier ber Bille die regelmäßige Figur gu Stande bringt ohne Mathematik, jo auch die organische und höchst zweckmäßig organisirte ohne Physiologie. Die regelmäßige Form im Ranme ift nur ba für die Anschanung, deren Anschanungsform ber Raum ift; fo ift die Zweckmäßigkeit des Organismus blog da für die erkennende Bernunft, deren Ueberlegung an die Begriffe von Zweck und Mittel gebunden ift. Wenn eine unmittelbare Ginficht in bas Birten ber Ratur für uns möglich würde; fo müßten wir erkennen, daß das oben erwähnte teleologische Er= stannen bemjenigen analog ist, welches jener, von Rant bei Erflärung des Lächerlichen erwähnte, Wilbe empfand, als er aus einer eben geöffneten Bierflasche ben Schaum unaufhaltfam hervorsprudeln fah und dabei äußerte, nicht über das Beraus= fommen wundere er sich, sondern darüber, wie man es nur habe hineinbringen fonnen: benn auch wir fegen vorans, bie 3mecf= maniafeit der Naturprodukte sei auf eben dem Bege hineingefommen, auf welchem fie für uns heraustommt. Daber fann unfer teleologisches Erstannen gleichfalls dem verglichen werden, welches die ersten Werke der Buchdruckerkunft bei Denen erregten, welche fie unter der Boranssetzung, daß fie Werke der Feder feien, betrachteten und demnach zur Erklärung derselben die Unnahme der Gulfe eines Tenfels ergriffen. - Denn, es fei hier nochmals gesagt, unser Intellekt ift es, welcher, indem er ben an sich metaphyfischen und untheilbaren Willensaft, ber fich in der Erscheinung eines Thieres darftellt, mittelft seiner eigenen Formen, Raum, Zeit und Raufalität, ale Objekt auffaßt, die Bielheit und Berschiedenheit der Theile und ihrer Funftionen erft hervorbringt und bann über die aus ber ursprünglichen Ginheit hervorgehende vollkommene lebereinstimmung und Konfpiration berselben in Erstaunen gerath; wobei er alfo, in gewissem Ginn. sein eigenes Werk bewundert.

Wenn wir uns der Betrachtung des so unaussprechlich und endlos fünstlichen Banes irgend eines Thieres, wäre es auch nur das gemeinste Insett, hingeben, uns in Bewunderung dessels ben versenkend, jetzt aber uns einfällt, daß die Natur eben diesen so überaus fünstlichen und so höchst komplicirten Organismus täglich zu Tausenden der Zerstörung, durch Zufall, thierische Vier und menschlichen Muthwillen rücksichtslos Preis giebt; so setzt diese rasende Verschwendung uns in Erstaumen. Allein dasselbe beruht auf einer Amphibolie der Begriffe, indem wir dabei das menschliche Kunstwert im Sinne haben, welches unter Vermittelung des Intellekts und durch leberwältigung eines fremsben, wiederstrebenden Stoffes zu Stande gebracht wird, solglich allerdings viel Mühe kostet. Der Natur hingegen kosten ihre Werke, so fünstlich sie auch sind, gar keine Mühe; weil hier der

Wille zum Werke schon selbst das Werk ist; indem, wie schon gesagt, der Organismus bloß die im Gehirn zu Stande kommende Sichtbarkeit des hier vorhandenen Willens ist.

Der ausgesprochenen Beichaffenheit organischer Befen zufolge ift die Teleologie, als Boraussetzung der Zweckmäßigkeit jedes Theile, ein vollkommen sicherer Leitfaden bei Betrachtung ber gesammten organischen Ratur; hingegen in metaphysischer 206= ficht, zur Ertlärung ber Natur über die Möglichfeit ber Erfahrung hinaus, barf fie nur fefundar und subsidiarisch zur Beitätianna anderweitig begründeter Erklärungsprincipien geltend gemacht werden: denn hier gehört fie zu den Problemen, davon Rechenschaft zu geben ift. - Demnach, wenn an einem Thiere ein Theil gefunden wird, von dem man keinen Zweck absieht; fo barf man nie die Vermuthung wagen, die Natur habe ihn zwecklos, etwan spielend und aus bloger Lanne hervorgebracht. Allenfalls zwar ließe fich fo etwas als möglich benken, nuter ber Unagagorischen Voraussetzung, daß die Natur mittelft eines ordnenden Berftandes, der als jolder einer fremden Billfür biente, ihre Ginrichtung erhalten hatte; nicht aber unter ber, daß bas Wefen an fich (b. h. außer unserer Vorftellung) eines jeden Organismus gang allein fein eigener Bille fei: benn ba ift bas Dajenn jedes Theiles dadurch bedingt, daß es dem hier zum Grunde liegenden Willen ju irgend etwas biene, irgend eine Beitrebung beifelben ausbrücke und verwirkliche, folglich zur Erhaltung biefes Drganismus irgendwie beitrage. Denn aufer Dem in ihm ericheinenden Billen und ben Bedingungen der Hukenwelt, unter welchen dieser zu leben freiwillig unternommen hat, auf den Konflift mit welchen baber ichon feine gange Geftalt und Einrichtung abzielt, tann nichts auf ihn Ginfluß gehabt und feine Form und Theile bestimmt haben, also feine Willfür, feine Brille. Deshalb muß Alles an ihm zwechmäßig fenn: baher find die Endursachen (causae finales) der Leitfaden gum Berftandniß ber organischen Natur, wie die wirkenden Urfachen (causae efficientes) zu bem der unorganischen. Hierauf beruht ce, bag, wenn wir, in ber Anatomie ober Zoologie, ben Zweck eines vorhandenen Theiles nicht finden fonnen, unfer Berftand daran einen Unftog nimmt, der dem ähnlich ift, welchen in ber Phyfit eine Wirkung, beren Urfache verborgen bleibt, geben muß: und wie diese, so seizen wir auch jenen als nothwendig vorans, fahren daher fort ihn zu suchen, so oft dies auch schon vergeblich geschehen sehn mag. Dies ist z. B. der Fall mit der Milz, über deren Zweck man nicht aufhört Hypothesen zu ersinnen, die einmal eine sich als richtig bewährt haben wird. Shen so steht es mit den großen, spiralförmigen Zähnen des Babirussa, mit den hornsörmigen Auswüchsen einiger Naupen und mehr derzleichen. Auch negative Fälle werden von uns nach der selben Negel beurtheilt, z. B. daß in einer im Ganzen so gleichsörmigen Ordnung, wie die der Sanrier, ein so wichtiger Theil, wie die Urinblase, bei vielen Species vorhanden ist, während er den andern sehlt; imgleichen, daß die Delphine und einige ihnen verwandte Cetaceen ganz ohne Gernchsnerven sind, während die übrigen Setaceen und sogar die Fische solche haben: ein dies bestimmender Grund muß dasehn.

Einzelne wirkliche Ausnahmen zu biefem burchaängigen Befete der Zweckmäßigkeit in der organischen Natur hat man allerdings und mit großem Erstannen aufgefunden: jedoch findet bei ihnen, weil sich anderweitig Rechenschaft darüber geben läßt, das exceptio firmat regulam Anwendung. Dahin nämlich gehört, daß die Raulguappen der Kröte Bipa Schmanze und Riemen haben, obidon sie nicht, wie alle andern Raulauappen, schwimmend, fondern auf dem Rücken der Mutter ihre Metamorphofe abwarten; - daß das männliche Ranguru einen Unsatz zu dem Anochen hat, welcher beim weiblichen den Beutel trägt; - baß auch die männlichen Sängethiere Ziten haben; - daß Mus typhlus, eine Ratte, Angen hat, wiewohl winzig kleine, ohne eine Deffunng für dieselben in der außern Saut, welche alfo. mit Haaren bedeckt, darüber geht, und daß der Maulwurf ber Upenninen, wie auch zwei Fische, Murena caecilia und Gastrobranchus caecus, fich im felben Falle befinden; desgleichen der Proteus anguinus. Diefe feltenen und überraschenden Ausnahmen von der sonst so festen Regel der Ratur, diese Wider= fprüche, barin fie mit fich felbst gerath, muffen wir uns erklaren aus bem innern Zusammenhange, welchen ihre verschiedenartigen Erscheinungen, vermöge der Ginheit des in ihnen Erscheinenden. unter einander haben, und in Folge deffen fie bei der Ginen ctwas andenten muß, blog weil eine Andere, mit derfelben zu= sammenhängende, es wirklich hat. Demnach hat das männliche Thier das Rudiment eines Organs, welches bei dem weiblichen wirklich vorhanden ist. Wie nun hier die Differenz der Geschlechter den Thuns der Species nicht ausheben kann; so beshauptet sich auch der Thuns einer ganzen Ordnung, z. B. der Batrachier, selbst da, wo in einer einzelnen Species (Pipa) eine seiner Bestimmungen überstässig wird. Noch weniger vermag die Natur eine Bestimmung, die zum Thuns einer ganzen Grundsabtheilung (Vertebrata) gehört, (Augen), wenn sie in einer einzelnen Species (Mus typhlus) als überstässissig wegkallen soll, ganz spursos verschwinden zu lassen; sondern sie muß auch hier wenigstens rudimentarisch andenten, was sie bei allen übrigen ausssührt.

Sogar ist von hier aus in gewissem Grade abzusehen, worsauf jene, besonders von R. Owen in seiner Ostéologie comparée so aussührlich dargelegte Homologie im Skelett, zunächst der Mammalien und im weitern Sinn aller Wirbelthiere, beruht, vermöge welcher z. B. alle Sängethiere sieden Halswirdel haben, jeder Anochen der menschlichen Hand und Arm sein Analogon in der Schwimmsslosse des Wallsisches sindet, der Schädel des Vogels im Ei gerade so viel Anochen hat, wie der des menschlichen Fötus u. s. w. Dies Alles nämlich deutet auf ein von der Teleoslogie unabhängiges Princip, welches jedoch das Fundament ist, auf welchem sie baut, oder der zum voraus gegebene Stoff zu ihren Werken, und eben Das, was Geoffroh Saintspilaire als das "anatomische Element" dargelegt hat. Es ist die unité de plan, der UrsGrundsThyns der odern Thierwelt, gleichsam die willtsürlich gewählte Tonart, aus welcher die Natur hier spielt.

Den Unterschied zwischen der wirkenden Ursache (causa efficiens) und der Endursache (causa finalis) hat schon Uristoteles (De part. anim., I, 1) richtig bezeichnet in den Worten: Δυο τροποι της αιτίας, το ού ένεκα και το εξ αναγκης, και δει λεγοντας τυγχανειν μαλιστα μεν αμφοίν. (Duo sunt causae modi: alter cujus gratia, et alter e necessitate; ac potissimum utrumque eruere oportet.) Die wirkende Ursache ist die, wodurch etwas ist, die Endursache die, weshald es ist: die zu erklärende Erscheinung hat, in der Zeit, zene hinter sich, diese vor sich. Bloß bei den willsürlichen Handlungen thierischer

Wefen fallen beide unmittelbar gufammen, indem hier die Endursache, der Zweck, als Motiv auftritt: ein folches aber ist ftets die mahre und eigentliche Urfache ber Sandlung, ift gang und gar die fie bemirkende Urfache, die ihr vorhergängige Beranderung, welche dieselbe hervorruft, vermöge derer sie noth wenbig eintritt und ohne die fie nicht geschen könnte; wie ich bies in der Preisschrift über die Freiheit bewiesen habe. Denn, was man auch zwischen den Willensaft und die Körperbewegung physiologisch einschieben möchte, immer bleibt hier eingeständlich der Wille das Bewegende, und was ihn bewegt, ift das von außen kommende Motiv, also die causa finalis; welche folglich hier als causa efficiens auftritt. Ueberdies wiffen wir aus bem Borbergegangenen, daß im Grunde die Körperbewegung mit bem Willensaft Gins ift, als feine bloge Erscheinung in der cerebralen Unschauung. Dies Zusammenfallen ber causa finalis mit ber wirfenden Ursache, in der einzigen uns intim bekannten Erscheinung, welche deshalb durchgängig unfer Urphänomen bleibt, ift wohl festzuhalten: denn es führt uns gerade barauf hin, daß wenigstens in der organischen Natur, deren Renntniß durchaus die Endursachen gum Leitfaden hat, ein Wille das Geftaltende ift. In der That konnen wir eine Endursache uns nicht anders beutlich benken, benn als einen beabsichtigten Zweck, b. i. ein Motiv. Ja, wenn wir die Endursachen in der Natur genau betrachten, fo muffen wir, um ihr transscendentes Wefen auszubrücken, einen Widerspruch nicht schenen, und fühn heraussagen: bie Endursache ift ein Motiv, welches auf ein Wesen wirft, von welchem es nicht erkannt wird. Denn allerdings find die Termitennefter das Motiv, welches den zahnlojen Riefer des Umeifenbaren, nebst der langen, fadenförmigen und flebrigen Zunge hervor= gerufen hat: die harte Gierschaale, welche das Bögelein gefangen hält, ift allerdings das Motiv zu der hornartigen Spite, mit welcher fein Schnabel verschen ift, um jene damit zu durch= brechen, wonach es fie als ferner nutlos abwirft. Und eben fo find die Gesetze der Reflexion und Refraktion des Lichts das Motiv zu dem fo überkünstlich tomplicirten optischen Werkzeug. bem meufchlichen Auge, als welches bie Durchfichtigkeit feiner Sornhaut, die verschiedene Dichtigkeit feiner drei Feuchtigkeiten, bie Geftalt feiner Linfe, die Schwärze feiner Chorioidea, Die Sensibilität seiner Retina, die Verengerungsfähigkeit seiner Pupille und seine Muskulatur genan nach jenen Gesetzen berechnet hat. Aber jene Motive wirkten schon, ehe sie wahrgenommen wurden: es ist nicht anders, so widersprechend es auch klingt. Denn hier ist der Uebergang des Physischen ins Metaphysische. Dieses aber haben wir im Villen erfannt: daher müssen wir einsehen, daß der selbe Wille, welcher den Elephantenrüssel nach einem Gegenstande ausstreckt, es auch ist, der ihn hervorgetrieben und gestaltet hat, Gegenstände anticipirend.

Siemit ift es übereinstimmend, daß wir, bei der Untersuchung ber organischen Natur, gang und gar auf die Endursachen verwiesen sind, überall diese suchen und Alles aus ihnen erflaren; die wirfenden Urfachen hingegen hier nur noch eine gang untergeordnete Stelle, als bloge Werkzenge jener einnehmen und, eben wie bei der eingeständlich von äußern Motiven bewirften willfürlichen Bewegung der Glieder, mehr vorausgesetzt, als nachgewiesen werden. Bei Erklärung ber physiologischen Funftionen jehen wir uns noch allenfalls nach ihnen, wiewohl meistens vergeblich, um; bei der Erklärung der Entstehung ber Theile aber ichon gar nicht mehr, fondern begnügen uns mit den Endursachen allein: höchstens haben wir hier noch fo einen allgemeinen Grundsatz, etwan wie daß je größer der Theil ausfallen foll, besto ftarter auch die ihm Blut guführende Arterie jenn muß; aber von ben eigentlich wirfenden Urfachen, welche 3. B. das Auge, das Ohr, das Gehirn zu Stande bringen, wiffen wir gar nichts. 3a, felbst bei ber Erflärung ber blogen Funktionen ift die Endursache bei Weitem wichtiger und mehr zur Sache, als bie mirtenbe: baher wenn jene allein befannt ift, wir in ber Sauptsache belehrt und befriedigt find, hingegen die wirkende allein uns wenig hilft. 3. B. wenn wir die wirkende Urfache des Blutumlaufs wirklich fennten, wie wir fie eigentlich nicht fennen, sondern noch suchen; so würde bies uns wenig forbern, ohne die Endurfache, daß nämlich bas Blut in die Lunge gehen muß, zur Drydation, und wieder gurudfliegen, gur Ernährung: burch biefe hingegen, auch ohne jene, ift uns ein großes Licht aufgesteckt. Uebrigens bin ich, wie oben gejagt, der Meinung, daß der Blutumlauf gar feine eigentlich wirkende Urfach hat, fondern der Wille hier fo unmittelbar,

wie in der Musfularbewegung, wo ihn, mittelft der Nervenleitung, Motive bestimmen, thatig ift, fo daß auch bier bie Bewegung unmittelbar durch die Endursache hervorgerufen werde, also durch das Bedürfniß der Oxydation in der Lunge, welches hier auf bas Blut gewiffermaagen als Motiv wirkt, jedoch fo, baß die Bermittelung ber Erkenntnig babei wegfällt, weil Alles im Innern des Organismus vorgeht. - Die fogenannte Metamorphofe ber Pflanzen, ein von Raspar Wolf leicht hingeworfener Gedante, den, unter diefer hpperbolifchen Beneumung, Goethe als eigenes Erzeugniß pomphaft und in schwierigem Bortrage barftellt, gehört zu ben Erklärungen bes Organischen aus ber mirkenden Urfache; wiewohl er im Grunde bloß befagt, daß die Natur nicht bei jedem Erzengniffe von vorne anfängt und aus nichts ichafft, fondern, gleichsam im felben Stile fortschreibend, an das Borhandene anknüpft, die früheren Geftaltungen benutt, entwickelt und höher potengirt, ihr Werk weiter qu führen; wie sie es ebenso in der Steigerung der Thierreihe gehalten hat, ganz nach der Regel: natura non facit saltus, et quod commodissimum in omnibus suis operationibus seguitur (Arist. de incessu animalium, c. 2 et 8). Ja, die Blüthe badurch erklären, daß man in allen ihren Theilen die Form des Blattes nadweift, tommt mir fast vor, wie die Struktur eines Saufes baburch erklären, daß man zeigt, alle feine Theile. Stockwerfe, Erter und Dachkammern, feien nur aus Bacfiteinen zusammengesett und bloge Wiederholung der Ureinheit des Bactfteins. Und nicht viel beffer, jedoch viel problematischer, scheint mir die Erklärung des Schädels aus Wirbelbeinen; wiewohl es eben auch hier sich von felbst versteht, daß das Futteral des Behirns dem Futteral bes Rudenmarts, beffen Fortfetung und Ende Rnauf es ift, nicht absolut heterogen und gang bisparat, vielmehr in der felben Urt fortgeführt fehn wird. Diefe gange Betrachtungsart gehört ber oben erwähnten Homologie R. Dwen's an. - Dagegen icheint mir folgende, von einem Stalianer, beffen Name mir entfallen ift, herrührende Erklärung bes Wefens ber Blume aus ihrer Endurfache einen viel befriedigenderen Aufschluß zu geben. Der Zweck ber Corolla ift: 1) Schutz bes Bistille und der stamina; 2) werden mittelft ihrer die verfeinerten Safte bereitet, welche im pollen und germen foncentrirt

find; 3) sondert sich aus den Drüsen ihres Bodens das ätherische Del ab, welches, als meiftens wohlriechender Dunft, Antheren und Piftill umgebend, fie vor bem Ginflug ber feuchten Luft einigermaaßen ichütt. — Bu den Borgugen der Endurfachen gehört auch, daß jede wirkende Urfache gulett immer auf einem Unerforschlichen, nämlich einer Naturfraft, b. i. einer qualitas occulta, beruht, daber fie nur eine relative Erklärung geben fann; wahrend die Endurfache, in ihrem Bereich, eine genügende und vollständige Erklärung liefert. Bang zufrieden gestellt find wir freilich erft bann, wann wir beibe, die wirkende Urfache, vom Aristoteles auch & acrea ef avagung genannt, und die Endursache, h xaein tou Bedtionoc, zugleich und boch gesondert erfennen, als wo uns ihr Zusammentreffen, die mundersame Ronfpiration berfelben, überraicht, vermöge welcher bas Befte als ein gang Nothwendiges eintritt, und das Nothwendige wieder, als ob es bloß das Befte und nicht nothwendig mare: benn da entsteht in und die Ahndung, daß beide Urfachen, fo verschieden auch ihr Ursprung fei, boch in ber Burgel, bem Wefen ber Dinge an fich, aufammenhängen. Gine folche zwiefache Erkennt= niß ift jedoch felten erreichbar: in der organischen Ratur, weit die wirkende Urfache uns felten bekannt ift; in der unorga= nischen, weil die Endursache problematisch bleibt. Inzwischen will ich dieselbe durch ein Paar Beispiele, so gut ich fie im Bereich meiner physiologischen Kenntniffe finde, erläutern, welchen die Physiologen deutlichere und schlagendere substituiren mögen. Die Laus bes Regers ift fdwarz. Endurfache: zu ihrer Sicherheit. Bewirfende Urfache: weil das schwarze rete Malpighi der Negers ihre Nahrung ift. — Die so höchst mannigfaltige und brennend lebhafte Farbung des Gefieders tropischer Bogel erklärt man, wiewohl nur fehr im Alligemeinen, aus ber ftarken Ginwirkung bes Lichtes zwischen ben Wendekreifen, - als ihrer wirkenden Urfache. 218 Endurfache wurde ich angeben, daß jene Glanggefieder die Brachtuniformen find, an denen die Individuen ber bort fo gahllofen, oft bem felben genus angehörigen Species fich unter einander erfennen; fo daß jedes Männchen fein Beib= den findet. Das Gelbe gilt von ben Schmetterlingen ber verfchiedenen Zonen und Breitengrade. — Man hat beobachtet, daß ichwindfüchtige Frauen im letten Stadio ihrer Arantheit leicht fdmanger merben, baf mahrend ber Schwangerschaft die Krantheit stille steht, nach der Niederkunft aber verstärft wieder eintritt und nun meistens den Tod herbeiführt: desgleichen, daß schwind= füchtige Männer, in ihrer letten Lebenszeit, meiftens noch ein Rind zengen. Die Endurfache ift hier, bag bie auf bie Er= haltung ber Species überall fo ängftlich bedachte Natur heranrückenden Ausfall eines im fräftigen Alter ftehenden Indi= vidnums geschwinde noch durch ein neues ersetzen will; die wir= fende Urfache hingegen ift der in der letten Beriode der Schwindsucht eintretende ungewöhnlich gereizte Zustand bes Rervenfuftems. Uns der felben Endursache ift das analoge Phanomen zu erklären, daß (nach Ofen, "Die Zengung", S. 65) Die mit Arfenit vergiftete Fliege, aus einem unerklärten Triebe. fich noch begattet und in der Begattung ftirbt. - Die End= urfache ber Pubes, bei beiden Geschlechtern, und des Mons Veneris, beim weiblichen, ift, daß auch bei fehr magern Gubjeften, während der Ropulation, die Ossa pubis nicht fühlbar werden follen, als welches Abscheu erregen könnte: die wirkende Ursache hingegen ist darin zu suchen, daß überall, wo die Schleimhaut in die äußere Saut übergeht, Saare in der Mähe wachsen; nächstdem auch darin, daß Ropf und Genitalien gewiffermaagen entgegengesette Bole von einander sind, daher mancherlei Beziehungen und Anglogien mit einander haben, zu welchen auch das Behaartsenn gehört. - Die selbe wirkende Ursache gilt auch vom Barte ber Manner: die Endursache beffelben vermuthe ich barin, daß bas Pathognomische, also die, jede innere Bewegung des Gemüths verrathende schnelle Aenderung der Gesichtszuge. hauptfächlich am Munde und beffen Umgebung sichtbar wird: um daher diese, als eine bei Unterhandlungen, oder bei plot= lichen Borfällen, oft gefährliche, dem Späherblicke des Gegen= parts zu entziehen, gab die Natur (welche weiß, daß homo homini lupus) dem Manne den Bart. Singegen konnte beffelben das Weib entrathen; da ihr die Berftellung und Gelbit= bemeisterung (contenance) angeboren ift. - Es muffen fich, wie gesagt, viel treffendere Beispiele auffinden laffen, um baran nachzuweisen, wie das völlig blinde Wirken ber Natur mit bem anscheinend absichtsvollen, ober wie Rant es nennt, der Mecha= nismus der Natur mit ihrer Technif, im Resultat zusammentrifft: welches darauf hinweift, daß Beide ihren gemeinschaftlichen Ur= fprung jenfeit diefer Differeng haben, im Willen als Ding an fich. Für die Berdeutlichung diefes Gefichtspunkts murde man viel leiften, wenn man 3. B. die wirkende Urfache finden konnte, welche das Treibholz den baumlosen Polarländern zuführt; oder auch die, welche das Festland unsers Planeten hauptsächlich auf die nördliche Sälfte beffelben zusammengedrängt hat; während ale Endursache hievon zu betrachten ift, daß der Winter jener Salfte, weil er in das den Lauf der Erde beschleunigende Berihelium trifft, um acht Tage fürzer ausfällt und hiedurch wieder auch gelinder ift. Bedoch wird, bei Betrachtung der unorganifden Ratur, die Endursache allemal zweideutig, und läßt une, zumal wann die mirkende gefunden ift, im Zweifel, ob fie nicht eine bloß subjeftive Unficht, ein durch unfern Befichtspunkt bedingter Schein fei. Bierin aber ift fie manchen Runftwerken, 3. B. den groben Musivarbeiten, den Theaterdekorationen und dem aus groben Felsenmaffen zusammengesetzten Gott Appennin zu Pratolino bei Tloreng zu vergleichen, welche alle nur in die Verne wirksam find, in der Rabe aber verschwinden, indem an ihrer Stelle jett die mirkende Urfache des Scheines fichtbar wird: aber bie Gestalten find bennoch wirklich vorhanden und feine blofe Ginbildung. Dem also analog verhalten fich bie Endursachen in ber unorganischen Ratur, wenn die wirkenden hervortreten. Ja, wer einen weiten Ueberblick hat, wurde es vielleicht hingehen laffen, wenn man hinzusetzte, daß es mit den Ominibus ein ähnliches Bewandniß hat.

Wenn übrigens Jemand die äußere Zwecknäßigkeit, welche, wie gesagt, stets zweidentig bleibt, zu physisotheologischen Demonsstrationen mißbrauchen will, wie dies noch heut zu Tage, hoffentslich jedoch nur von Engländern, geschieht; so giebt es in dieser Gattung Beispiele in contrarium, also Ateleologien genug, ihm das Koncept zu verrücken. Eine der stärksten bietet uns die Unstrintbarkeit des Meerwassers, in Folge welcher der Mensch der Gesahr zu verdursten nirgends mehr ausgesetzt ist, als gerade in der Mitte der großen Wassermassen seines Planeten. "Wozu braucht denn das Meer salzig zu sehn?" frage man seinen Engländer.

Dag in der unorganischen Natur die Endursachen ganglich zurücktreten, so bag eine aus ihnen allein gegebene Erklärung

hier nicht mehr gultig ift, vielmehr die wirkenden Urfachen ichlechterdings verlangt werden, beruht darauf, daß ber auch in der unorganischen Natur fich objektivirende Wille hier nicht mehr in Individuen, die ein Ganges für fich ausmachen, erscheint, fondern in Naturfräften und beren Wirfen, wodurch Zwed und Mittel zu weit auseinander gerathen, als daß ihre Beziehung flar jehn und man eine Willensäußerung barin erkennen könnte. Dies tritt fogar, in gewiffem Grade, ichon bei ber organifchen Natur ein, nämlich ba, wo bie Zweckmäßigkeit eine außere ift, b. h. ber Zweck im einen, das Mittel im andern Individuo liegt. Dennoch bleibt fie auch hier noch unzweifelhaft, folange beide der felben Species angehören, ja, fie wird dann um fo auffallender. Dieher ist zunächst die gegenseitig auf einander be= rechnete Dragnisation der Genitalien beider Geschlechter zu zählen, jodann auch manches der Begattung Entgegenfommende, 3. B. bei der Lampyris noctiluca (Glühwurm) der Umstand, daß blog das Männchen, welches nicht leuchtet, geflügelt ift, um das Beibchen aufsuchen zu können, bas ungeflügelte Beibchen bingegen, da fie nur Abends hervorkommen, das phosphorische Licht befitt, um vom Männchen gefunden werden zu können. Jedoch find bei der Lampyris Italica beide Geschlechter leuchtend, melches zum Naturlurus des Sudens gehört. Aber ein auffallendes, weil gang specielles Beispiel der hier in Rede ftehenden Art ber Zweckmäßigfeit giebt die von Geoffron St. Silaire, in feinen letten Jahren, gemachte fcone Entbedung ber nähern Beschaffenheit des Sangapparats der Cetaceen. Da nämlich alles Saugen die Thätigfeit der Respiration erfordert, fann es nur im respirabeln Medio felbft, nicht aber unter bem Wasser bor fich gehen, wofelbst jedoch das fangende Junge des Wallfifches an ben Bigen ber Mutter hängt: biefem nun gu begegnen, ift ber gange Mammilarapparat ber Cetaceen fo modifizirt, baff er ein Injeftionsorgan geworden ift und, bem Jungen ins Maul gelegt, ihm, ohne daß es zu fangen braucht, die Milch einspritt. Wo hingegen das Individuum, welches einem andern wefentliche Sulfe leistet, gang verschiedener Urt, fogar einem andern Natur= reich angehörig ift, werden wir biefe äußere Zweckmäßigkeit, ebenjo wie bei der unorganischen Natur, bezweifeln; es fei benn, daß angenfällig die Erhaltung der Gattungen auf ihr berube.

Dies aber ift ber Fall bei vielen Pflangen, beren Befruchtung nur mittelft ber Infetten vor fich geht, als welche nämlich ent= weber ben Pollen ans Stigma tragen, ober bie Stamina gum Biftill beugen: die gemeine Berberite, viele Bris-Arten und Aristolochia Clematitis können sich ohne Hulfe ber Insekten gar nicht befruchten. (Chr. Conr. Sprengel, Entbecktes Beheim= niß u. f. m., 1793. - Wildenow, Grundrif ber Rräuterfunde, 353.) Sehr viele Diöciften, Monociften und Polygamiften, 3. B. Gurfen und Melonen, find im felben Fall. Die gegenseitige Unterstützung, welche die Pflangen- und die Insetten-Welt von einander erhalten, findet man vortrefflich bargeftellt in Burdachs großer Phhfiologie, Bd. 1, §. 263. Gehr ichon fest er bingu: "Dies ift feine mechanische Mushulfe, fein Nothbehelf, gleichsam als ob die Natur geftern die Pflanzen gebildet und dabei einen Fehler begangen hätte, den fie heute durch das Infeft zu ver= beffern suchte; es ift vielmehr eine tiefer liegende Sympathie der Pflanzenwelt mit der Thierwelt. Es foll die Identität Beiber fich offenbaren: Beibe, Rinder einer Mutter, follen mit einander und durch einander bestehen." - Und weiterhin: "Aber auch mit der unorganischen Welt fteht bas Organische in einer folden Sympathie" u. f. m. - Ginen Beleg zu biefem Consensus naturae giebt auch die im zweiten Band ber Introduction into Entomology by Kirby and Spence mitgetheilte Beobachtung, daß die Insetteneier, welche an die Zweige der ihrer Larve zur Rahrung bienenden Baume angeflebt übermintern, genau zu ber Zeit ausfriechen, wo ber Zweig ausschlägt. alfo g. B. die Aphis ber Birfe einen Monat früher als die ber Efche: besgleichen, daß die Insetten der perennirenden Bflangen auf diefen als Gier übermintern; die der bloß jährigen aber, ba fie dies nicht können, im Buppenguftand. -

Drei große Männer haben die Teleologie, oder die Erklärung aus Endursachen, gänzlich verworfen, — und viele kleine Männer haben ihnen nachgebetet. Jene sind: Lukretius, Bako von Berulam und Spinoza. Allein bei allen dreien erkennt man dentlich genug die Quelle dieser Abneigung: daß sie nämlich die Teleologie für unzertrennlich von der spekulativen Theologie hielten, vor dieser aber eine so große Schen (welche Bako zwar klüglich zu verbergen sucht) hegten, daß sie ihr schon von Weitem

aus bem Bege gehen wollten. In jenem Borurtheil finden wir auch noch den Leibnit gang und gar befangen, indem er es, als etwas fich von felbit Berftehendes, mit charakteriftischer Naivetät ausspricht, in seiner Lettre à M. Nicaise (Spinozae op. ed. Paulus, Vol. 2, p. 672): les causes finales, ou ce qui est la même chose, la considération de la sagesse divine dans l'ordre des choses. (Den Teufel auch, même chose!) Auf bem felben Standpunkt finden wir fogar noch die heutigen Engländer, die Bridgewater-treatise-Männer, den Lord Brougham u. f. w., ja, fogar noch R. Owen, in feiner Ostéologie comparée, beutt gerade fo wie Leibnit; welches ich bereits im erften Bande gerügt habe. Diefen Allen ift Teleologie fofort auch Theologie, und bei jeder in der Natur erkannten Zweckmäßigkeit brechen fie, ftatt zu denken und die Ratur verftehen zu lernen, sofort in ein kindisches Geschrei design! design! aus, frimmen dann den Refrain ihrer Rockenphilosophie an, und verftopfen ihre Ohren gegen alle Bernunftgrunde, wie fie ihnen doch ichon ber große Sume\*) entgegengehalten hat. Un biefem ganzen Englischen Elend ift hauptfächlich die, jett, nach 70 Jahren, ben Englischen Gelehrten wirklich zur Schande gereichende Unkenntniß ber Kantischen Philosophie Schuld, und diese wieder beruht, wenigstens größten Theile, auf dem heillofen Ginfluß jener abscheulichen Englischen Pfaffenschaft, welcher Berdummung in jeder Urt eine Herzensangelegenheit ift, damit fie nur ferner die übrigens fo intelligente Englische Nation in ber begrabirenbeften Bigotterie befangen halten könne: baher tritt fie, vom nieder= trächtigften Obsturantismus beseelt, bem Bolksunterricht, ber Naturforschung, ja, der Förderung alles menschlichen Wiffens überhaupt, aus allen Kräften entgegen, und sowohl mittelft ihrer

<sup>\*)</sup> Hier sei es beiläusig bemerkt, daß, nach der Deutschen Litteratur seit Kant zu urtheilen, man glauben müßte, Hume's ganze Beisheit hätte in seinem haubgreislich falschen Stepticismus gegen das Kausalitätsgeset bestanden, als wovon überall ganz allein geredet wird. Um Hume kennen zu lernen, muß man seine Natural history of religion und die Dialogues on natural religion sesen: da sieht man ihn in seiner Größe, und dies, nebst dem essay 20, on national character, sind die Schriften, wegen welcher er, — ich wüßte zu seinem Ruhme nichts Bessers zu sagen — bis auf den heutigen Tag der Englischen Pfassenschaft über Alles verbaßt ist.

Konnexionen, als mittelst ihres skandalösen, unwerantwortlichen und das Elend des Bolks steigernden Mammons, erstreckt ihr Einfluß sich auch auf Universitätsgelehrte und Schriftsteller, die demnach (3. B. Th. Brown, On cause and effect) sich zu Retiscenzen und Verdrehungen jeder Art bequemen, um nur nicht jenem "kalten Aberglauben" (wie Pückler sehr treffend ihre Religion bezeichnet), oder den gangbaren Argumenten für densselben, auch nur von Ferne in den Weg zu treten.

Den dreien in Rede ftehenden großen Männern hingegen, da sie lange vor dem Tagesanbruch der Kantischen Philosophie lebten, ift jene Scheu bor ber Teleologie, ihres Urfprungs megen, zu verzeihen; hielt doch fogar Boltaire ben phyfitotheologischen Beweis für unwiderleglich. Um indeffen auf diefelben etwas näher einzugehen; so ift zuvörderst die Bolemit des Lukretius (IV, 824-858) gegen die Teleologie fo frag und plump, bag fie sich felbst widerlegt und vom Gegentheil überzeugt. — Was aber Bakon betrifft (De augm. scient., III, 4), so macht er erftlich, hinfichtlich bes Gebrauchs ber Endursachen, keinen Unterschied zwischen organischer und unorganischer Natur (worauf es doch gerade hauptfächlich ankommt), indem er, in feinen Beifpielen berfelben, Beide durch einander wirft. Dann bannt er Die Endursachen aus der Physit in die Metaphysit: Diese aber ift ihm, wie noch heut zu Tage Bielen, identisch mit der spekulativen Theologie. Bon diefer also halt er die Endursachen für ungertrennlich, und geht hierin fo weit, daß er den Aristoteles tadelt, weil diefer (mas ich fogleich speciell loben werde) von ben Endursachen starken Gebrauch gemacht habe, ohne sie boch je an die spekulative Theologie zu knüpfen. - Spinoza endlich (Eth. I, prop. 36, appendix) legt aufs Deutlichste an den Tag, daß er die Teleologie mit der Physitotheologie, gegen welche er fich mit Bitterfeit ausläßt, identifizirt, fo fehr, daß er bas naturam nihil frustra agere, erffart: hoc est, quod in usum hominum non sit; beegleichen: omnia naturalia tanquam ad suum utile media considerant, et credunt aliquem alium esse, qui illa media paraverit; wie auch: hinc statuerunt, Deos omnia in usum hominum fecisse et dirigere. Darauf unn stütt er seine Behauptung: naturam finem nullum sibi praefixum habere et omnes causas finales nihil, nisi humana

esse figmenta. Ihm war es bloß darum zu thun, dem Theismus ben Weg zu verrennen: als die ftartfte Waffe deffelben aber hatte er gang richtig ben phyfifotheologischen Beweis erfannt. Diefen nun aber wirklich zu widerlegen mar Ranten, und bem Stoffe beffelben die richtige Auslegung zu geben mir vorbehalten; wodurch ich dem est enim verum index sui et falsi genügt habe. Spinoza nun aber wußte fich nicht anders zu helfen, ale durch den besperaten Streich, die Teleologie felbst, also die Zweckmäßigkeit in den Werken der Natur zu leugnen, eine Behauptung, deren Monftroses Jedem, der die organische Natur nur irgend genauer kennen gelernt hat, in die Augen springt. Diefer beschränkte Gefichtspunkt bes Spinoza, zusammen mit feiner völligen Unkenntniß ber Natur, bezeugt genugsam seine gangliche Intompetenz in diefer Sache und die Albernheit Derer. bie, auf feine Antorität bin, glauben, von den Endurfachen fcuobe urtheilen zu muffen. -

Sehr vortheilhaft fticht gegen biefe Philosophen ber neueren Reit Aristoteles ab, ber gerade hier sich von der glänzenden Seite zeigt. Er geht unbefangen an die Natur, weiß von keiner Physikotheologie, fo etwas ift ihm nie in ben Ginn gekommen, und nie hat er die Welt darauf angesehen, ob fie wohl ein Machwerk ware: er ift in feinem Bergen rein von dem Allen: wie er denn auch (De generat. anim., III, 11) Shpothesen über den Ursprung der Thiere und Menschen aufstellt, ohne babei auf den physitotheologischen Gedankengang zu gerathen. Immer fagt er ή φυσις ποιει (natura facit), nie ή φυσις πεποιηται (natura facta est). Aber nachdem er die Natur treu und fleißig studirt hat, findet er, daß sie überall zweckmäßig verfährt und fagt: ματην δρωμεν ουδεν ποιουσαν την φυσιν (naturam nihil frustra facere cernimus); de respir., c. 10 - und in den Büchern de partibus animalium, welche eine vergleichende Anatomie find: Ουδε περιεργον ουδεν, ουτε ματην ή φυσις ποιει. — ή φυσις ένεκα του ποιει παντα. — Πανταχου δε λεγομεν τοδε τουδε ένεκα, όπου αν φαινηται τελος τι, προς ό ή κινησις περαινειώστε ειναι φανερον, ότι εστι τι τοιουτον, ό δη και καλουμεν φυσιν. — Επει το σωμα οργανον ένεκα τινος γαρ έκαστον των μοριων, έμοιως τε και το όλον. (Nihil supervacaneum, nihil frustra natura facit. - Natura rei alicujus gratia facit

omnia. - Rem autem hanc esse illius gratia asserere ubique solemus, quoties finem intelligimus aliquem, in quem motus terminetur: quocirca ejusmodi aliquid esse constat. quod Naturam vocamus. — Est enim corpus instrumentum: nam membrum unumquodque rei alicujus gratia est, tum vero totum ipsum.) Ausführlicher S. 645 und 633 ber Ber= liner Quart-Ausgabe - wie auch De incessu animalium c. 2: Ή φυσις ουδεν ποιει ματην, αλλ' αει, εκ των ενδεχομενων τη ουσια, περι έκαστον γενος ζωου, το αριστον. (Natura nihil frustra facit, sed semper ex iis, quae cuique animalium generis essentiae contingunt, id quod optimum est.) Ausdrücklich aber empfiehlt er die Teleologie am Schluffe ber Bücher de generatione animalium, und tadelt ben Demofritos, daß er fie verlengnet habe, mas Bakon, in feiner Befangenheit, an diesem gerade lobt. Besonders aber Physica, II, 8, p. 198, redet Aristoteles ex professo von den Endursachen und stellt fie als das mahre Princip der Naturbetrachtung auf. In der That muß jeder gute und regelrechte Ropf, bei Betrachtung der orga= nifchen Natur, auf Teleologie gerathen, jedoch feineswege, wenn ihn nicht vorgefaßte Meinungen bestimmen, weber auf Physitotheologie, noch auf die von Spinoza getadelte Anthropoteleologie. - Den Aristoteles überhaupt anlangend, will ich hier noch barauf aufmertfam machen, daß feine Lehren, foweit fie bie unorganische Natur betreffen, höchft fehlerhaft und unbrauchbar find, indem er in den Grundbegriffen der Mechanik und Physik ben gröbsten Irrthumern huldigt, was um fo unverzeihlicher ift, als ichon vor ihm die Phthagoreer und Empedofles auf bem richtigen Wege gewesen waren und viel Befferes gelehrt hatten: hatte boch fogar, wie wir aus des Ariftoteles zweitem Buche de coelo (c. I, p. 284) ersehen, Empedokles ichon den Begriff einer ber Schwere entgegenwirkenden, durch ben Umfdmung entstehenden Tangentialfraft gefaßt, welche Uriftoteles wieder verwirft. Gang entgegengesett nun aber verhalt fich Aristoteles zur Betrachtung ber organischen Ratur: hier ist fein Geld, hier feten feine reichen Renntniffe, feine fcharfe Beobachtung, ja mitunter tiefe Ginficht, in Erstaunen. Co, um mur ein Beispiel anzuführen, hatte er ichon den Untagonismus erfannt, in welchem, bei ben Biederfäuern, die Borner mit den Zähnen des Oberkiefers stehen, vermöge dessen daher diese fehlen, wo jene sich finden, und umgekehrt (De partib. anim., III, 2). — Daher benn auch seine richtige Bürdigung der Endursachen.

### Rapitel 27.

### Bom Inftinkt und Runfttrieb.

Es ift als hatte bie Natur zu ihrem Wirfen nach Endurfachen und ber baburch herbeigeführten bewundrungswürdigen Zwedmäßigkeit ihrer organischen Produktionen, dem Forscher einen erläuternden Rommentar an die Sand geben wollen, in den Runft= tricben der Thiere. Denn diese zeigen aufs Deutlichste, daß Wefen mit der größten Entschiedenheit und Beftimmtheit auf einen Zweck hinarbeiten fonnen, den sie nicht erkennen, ja, von dem fie keine Vorstellung haben. Ein folder nämlich ist bas Vogel= nest, die Spinnenwebe, die Ameisenlowengrube, der so fünftliche Bienenstock, ber mundervolle Termitenbau u. f. w., wenigstens für diejenigen thierischen Individuen, welche bergleichen zum erften Mal ausführen; ba weder die Geftalt des zu vollendenden Werks, noch der Nuten beffelben ihnen bekannt fenn kann. Gerade so aber wirkt auch die organisirende Natur; mes= halb ich, im vorigen Rapitel, von der Endursache die paradore Erklärung gab, daß fie ein Motiv fei, welches wirkt, ohne erkannt zu werden. Und wie im Wirken aus dem Runfttriebe bas barin Thätige augenscheinlich und eingeständlich ber Wille ift: fo ift er es mahrlich auch im Wirken ber organifirenden Natur.

Man könnte sagen: der Wille thierischer Wesen wird auf zwei verschiedene Weisen in Bewegung gesetzt: entweder durch Motivation, oder durch Instinkt; also von Außen, oder von Insten; durch einen äußern Anlaß, oder durch einen innern Triebt jener ist erklärlich, weil er außen vorliegt, dieser unerklärlich, weil bloß innerlich. Allein, näher betrachtet, ist der Gegensatzwischen Beiden nicht so scharf, ja, er läuft im Grunde auf einen Unterschied des Grades zurück. Das Motiv nämlich wirkt ebenfalls nur unter Boraussehung eines innern Triebes, d. h. einer be-

ftimmten Beschaffenheit des Willens, welche man den Charafter beffelben nennt: diesem giebt das jedesmalige Motiv nur eine entschiedene Richtung, - individualifirt ihn für den fonkreten Fall. Eben fo der Inftinkt, obwohl ein entschiedener Trieb des Willens, wirft nicht, wie eine Springfeder, burchaus nur von innen: sondern auch er wartet auf einen dazu nothwendig er= forderten äußern Umftand, welcher wenigstens ben Zeitpunkt seiner Meuferung bestimmt: bergleichen ift für den Zugvogel die Jahreszeit; für den fein Reft banenden Bogel die geschehene Befruch= tung und das ihm vorkommende Material zum Neft; für die Biene ift es, zu Anfang des Baues, der Rorb, oder der hohle Baum, und zu den folgenden Berrichtungen viele einzeln eintretende Umftande; für die Spinne ift es ein wohlgeeigneter Binkel; für die Raupe das paffende Blatt; für das eierlegende Inseft ber meiftens fehr speciell bestimmte, oft feltsame Drt, wo die ausfriechenden Larven fogleich ihre Nahrung finden werden, u. f. f. Dieraus folgt, daß bei ben Werken der Runfttriebe junachft ber Inftinft, untergeordnet jedoch auch der Intelleft diefer Thiere thätig ift: ber Inftinkt nämlich giebt bas Allgemeine, die Regel; der Intelleft das Besondere, die Anwendung, indem er dem Detail der Ausführung vorsteht, bei welchem daher die Arbeit diefer Thiere offenbar fich ben jedesmaligen Umftänden anpaßt. Rach diesem Allen ift der Unterschied des Inftinkts vom blogen Charafter jo fest zu stellen, daß jener ein Charafter ift, ber nur burch ein gang speciell bestimmtes Motiv in Bewegung gefest wird, weshalb die baraus hervorgehende Sandlung allemal gang gleichartig ausfällt; während ber Charafter, wie ihn jede Thierspecies und jedes menschliche Individuum hat, zwar ebenfalls eine bleibende und unveränderliche Willensbeschaffenheit ift, welche jedoch durch fehr verschiedene Motive in Bewegung ge= fett werden fann und fich diefen anpaßt, weshalb bie barans hervorgehende Sandlung, ihrer materiellen Beschaffenheit nach, fehr verschieden ausfallen tann, jedoch allemal ben Stempel bes felben Charaftere tragen, baber biefen ausbrücken und an ben Tag legen wird, für beffen Erfenntnig mithin die materielle Beschaffenheit ber Sandlung, in ber er hervortritt, im Befentlichen gleichgültig ift: man fonnte bemnach ben Inftinkt erflaren als einen über alle Maagen einseitigen und ftreng beter=

minirten Charafter. Aus biefer Darftellung folgt, bag bas Bestimmtwerden burch bloge Motivation ichon eine gewiffe Beite der Erfenntniffphäre, mithin einen volltommener entwickelten Intellett voraussett; baber es ben oberen Thieren, gang vor-Büglich aber bem Menschen, eigen ift; mahrend bas Beftimmtwerden durch Inftinkt nur fo viel Intellett erfordert, wie nöthig ift, bas gang fpeciell bestimmte eine Motiv, welches allein und ausschließlich Anlag zur Aeugerung des Inftinkte wird, mahrgunehmen; weshalb es bei einer außerft beschränkten Erkenntniß= fphare und baber eben, in der Regel und im höchsten Grade, nur bei ben Thieren der untern Rlaffen, namentlich den Infekten, Statt findet. Da demnach die Handlungen diefer Thiere nur einer äußerst einfachen und geringen Motivation von Auken bedürfen, ist das Medium diefer, also der Intellekt oder das Gehirn, bei ihnen auch nur schwach entwickelt, und ihre äußern Sandlungen stehen großentheils unter der felben Leitung mit den innern, auf bloge Reize vor fich gehenden, physiologischen Funttionen, also dem Gangliensnstem. Dieses ift daher bei ihnen überwiegend entwickelt: ihr Saupt-Nervenstamm läuft, in Geftalt ameier Strange, die bei jedem Gliede des Leibes ein Ganglion. welches dem Gehirn an Größe oft nur wenig nachsteht, bilden, unter dem Bauche hin, und ift, nach Cuvier, ein Anglogon nicht sowohl des Rückenmarks, als des großen sympathischen Nerven. Diefem Allen gemäß ftehen Inftinkt und Leitung burch bloke Motivation in einem gewissen Antagonismus, in Folge beffen jener fein Maximum bei ben Insekten, diese ihres beim Menschen hat und zwischen beiden die Aftuirung der übrigen Thiere liegt, mannigfaltig abgestuft, je nachdem bei jedem bas Cerebral= oder das Gangliensuftem überwiegend entwickelt ift. Gben weil das inftinktive Thun und die Runftverrichtungen ber Injeften hauptfächlich vom Gangliensuftem aus geleitet werben. gerath man, wenn man biefelben als allein vom Behirn ausachend betrachtet und bemgemäß erklären will, auf Ungereimt= heiten, indem man aledann einen falichen Schlüffel anlegt. Der felbe Umstand giebt aber ihrem Thun eine bedeutsame Aehnlich= feit mit dem der Comnambulen, als welches ja ebenfalls daraus erklärt wird, daß, ftatt des Gehirns, ber sympathische Nerv bie Leitung auch ber äußern Aftionen übernommen hat: Die Jusekten

find bemnach gewiffermaagen natürliche Somnambuten. Dinge, benen man geradezu nicht beifommen fann, muß man sich durch eine Analogie faglich machen: Die foeben berührte wird dies in hohem Grade leiften, wenn wir dabei zu Bulfe nehmen, daß in Riefers Tellurismus (Bb. 2, S. 250) ein Fall erwähnt wird. "wo der Befehl des Magnetiseurs an die Somnambule, im wachenden Zustande eine bestimmte Handlung vorzunehmen, von ihr, als sie erwacht war, ausgeführt ward, ohne daß sie sich des Befehls erinnerte". Ihr mar alfo, ale mußte fie jene Sandlung verrichten, ohne daß sie recht wußte warum. Gewiß hat bies die größte Aehnlichkeit mit Dem, mas bei den Runfttrieben in den Insetten vorgeht: ber jungen Spinne ift, als mußte fie ihr Net weben, obgleich fie ben Zwed beffelben nicht kennt, noch versteht. Auch werden wir dabei an das Damonion des Gofrates erinnert, vermöge beffen er bas Gefühl hatte, bag er eine ihm zugemuthete, oder nahe gelegte Sandlung unterlaffen muffe, ohne daß er mußte warum: - benn fein prophetischer Traum barüber mar vergeffen. Diefem analoge, gang wohl konftatirte Källe haben wir aus unfern Tagen; daher ich diefelben nur furz in Erinnerung bringe. Giner hatte feinen Platz auf einem Schiffe accordirt: als aber dieses absegeln sollte, wollte er, ohne sich eines Grundes bewußt zu fenn, ichlechterdings nicht an Bord: es aing unter. Gin Anderer geht, mit Gefährten, nach einem Bulverthurm: in beffen Nahe angelangt will er burchaus nicht weiter, fondern tehrt, von Ungft ergriffen, ichleunig um, ohne zu wiffen warum: der Thurm flog auf. Gin Dritter, auf dem Ocean, fühlt fich eines Abends, ohne allen Grund, bewogen, fich nicht auszuziehen, fondern legt fich in Gleidern und Stiefeln, fogar mit ber Brille, auf bas Bett: in ber Nacht gerath bas Schiff in Brand, und er ift unter ben Wenigen, die fich im Boote retten. Alles Diefes beruht auf ber dumpfen Nachwirkung vergeffener fatidifer Träume und giebt uns den Schluffel zu einem analogischen Berftandniß des Inftinfts und der Runfttriebe.

Andererseits werfen, wie gesagt, die Aunsttriebe der Insesten viel Licht zurück auf das Wirken des erkenntnissosen Willens im innern Getriebe des Organismus und bei der Bildung desselben. Denn ganz ungezwungen kann man im Ameisenhaufen oder im Bienenstock das Abbild eines auseinandergelegten und an das

Licht der Erfenntniß gezogenen Organismus erblicken. In diefem Sinne faat Burdach (Physiologie, Bb. 2, S. 22): "Die Bilbung und Geburt ber Gier fommt ber Rönigin, die Ginfaat und Sorge für die Ausbildung den Arbeiterinnen gu: in jener ift ber Gierstod, in diefen der Uterus gleichsam zum Individuum geworden." Wie im thierischen Organismus, so in der Insettengesellschaft ist die vita propria jedes Theiles dem Leben des Bangen untergeordnet, und die Sorge für das Bange geht der für die eigene Eriftenz vor; ja, diese wird nur bedingt gewollt, jenes unbedingt: daher werden fogar die Ginzelnen dem Gangen gelegentlich geopfert; wie wir ein Glied abnehmen laffen, um ben gangen Leib zu retten. Go, g. B., wenn bem Buge ber Ameisen der Weg durch Waffer gesperrt ift, werfen sich die vordersten fühn hinein, bis ihre Leichen sich zu einem Damm für die nachfolgenden gehäuft haben. Die Drohnen, wann unnüt geworden, werden erstochen. Zwei Roniginnen im Stock werden umringt und muffen mit einander tampfen, bis eine von ihnen das leben läßt. Die Ameisenmutter, nachdem das Befruchtungs= geschäft vorüber ift, beißt sich selbst die Flügel ab, die bei ihrem nunmehrigen Verpflegungsgeschäft einer neu zu gründenden Familie, unter der Erde, nur hinderlich fenn murben. (Kirby and Spence, Vol. 1.) Wie die Leber nichts weiter will, als Galle absondern, jum Dienste der Berdauung, ja, blof biefes 2medes halber felbst dasenn will, und eben so jeder andere Theil: so will auch die Arbeitsbiene weiter nichts, als Honig sammeln, Wachs absondern und Zellen bauen, für die Brut ber Ronigin; die Drohne weiter nichts, als befruchten; die Königin nichts, als Gier legen: alle Theile also arbeiten blog für den Beftand bes Bangen, als welches allein ber unbedingte Zweck ift; gerade wie die Theile des Organismus. Der Unterschied ift bloß, daß im Organismus der Wille völlig blind wirkt, in feiner Urfprünglich= feit; in der Inseftengesellschaft hingegen die Sache schon am Lichte ber Erkenntnig vor fich geht, welcher jedoch nur in ben Bufälligkeiten des Details eine entschiedene Mitwirkung und felbst cinige Wahl überlaffen ift, als wo sie aushilft und das Auszuführende den Umftänden anpaßt. Den Zweck im Bangen aber wollen die Infekten, ohne ihn zu erkennen; eben wie die nach Endursachen mirtende organische Natur: auch ift nicht die Wahl

ber Mittel im Gangen, sondern blog die nähere Anordnung der= felben im Ginzelnen, ihrer Erkenntnig überlaffen. Daher aber eben ift ihr Sandeln feineswege maschinenmäßig; was am beutlichsten fichtbar wird, wenn man ihrem Treiben Sinderniffe in ben Weg legt. 3. B. die Raupe spinnt fich in Blätter, ohne Kenntniß bes Zwecks; aber zerftort man bas Gespinnft, so flickt fie es gefchickt aus. Die Bienen paffen ihren Bau fcon Anfangs ben vorgefundenen Umftänden an, und eingetretenen Unfällen, wie absichtlichen Zerftörungen, helfen fie auf bas für den befonbern Fall Zwedmäßigste ab. (Kirby and Spence, Introd. to entomol. - Huber, Des abeilles.) Dergleichen erregt unsere Bewunderung; weil die Wahrnehmung der Umftande und bas Unpaffen an diefelben offenbar Sache der Erfenntnig ift; mahrend wir die fünftlichfte Borforge für das fommende Gefchlecht und die ferne Zukunft ihnen ein für alle Mal gutrauen, wohl wiffend, daß fie hierin nicht von der Erkenntniß geleitet werden: benn eine von dieser ausgehende Vorsorge der Art verlangt eine bis zur Bernunft gesteigerte Gehirnthätigfeit. Singegen bem Modifiziren und Anordnen des Ginzelnen, gemäß den vorliegenden ober eintretenden Umftänden, ift felbft der Intellett ber untern Thiere gewachsen; weil er, vom Inftinkt geleitet, nur die Lucken, welche diefer läft, auszufüllen hat. Go feben wir die Ameifen ihre Larven wegichleppen, sobald der Ort zu feucht, und wieder, sobald er zu durre wird: ben 3med fennen fie nicht, find also barin nicht von ber Erkenntniß geleitet; aber die Wahl bes Zeitpunkte, wo ber Ort nicht mehr ben Larven bienlich ift, wie auch Die eines andern Orts, wohin fie diefelben jett bringen, bleibt ihrer Erfenntniß überlaffen. - Sier will ich noch eine Thalfache erwähnen, die mir Jemand mundlich aus eigener Erfahrung mitgetheilt hat; wiewohl ich feitbem finde, daß Burdach fie nach Gleditich anführt. Bener hatte, um ben Tobtengraber (Necrophorus vespillo) zu prufen, einen auf ber Erde liegenden tobten Froich an einen Faben gebunden, welcher am obern Enbe einer fchräg im Boden ftedenden Ruthe befestigt war: nachdem nun einige Todtengraber, ihrer Sitte gemäß, den Frosch untergraben hatten, tonnte biefer nicht, wie fie erwarteten, in ben Boben finten: nach vielem verlegenen Sin = und Berlaufen untergruben fie auch die Ruthe. - Diefer dem Inftinkt geleifteten Nachhülfe und jenem Ausbeffern der Werke des Runfttriebes finden wir, im Organismus, die Beilfraft ber Natur analog, ale welche nicht nur Bunden vernarbt, felbft Knochen= und Nerven=Maffe dabei erfetend, fondern auch, wenn, burch Berluft eines Aderober Nerven-Zweiges eine Berbindung unterbrochen ift, eine neue eröffnet, mittelft Bergrößerung anderer Adern oder Rerven, ja vielleicht gar durch Hervortreibung neuer Zweige; welche ferner für einen erfrankten Theil, oder Funktion, eine andere vikariren lant: beim Berluft eines Anges bas andere scharft, und beim Berluft eines Sinnes alle übrigen; welche fogar eine an fich tödtliche Darmwunde bisweilen durch Anwachsen des Mesenterii ober Peritonaei foließt; turz, auf bas Sinnreichste jedem Schaben und jeder Störung zu begegnen fucht. Ift hingegen ber Schaden burchaus unheilbar, fo eilt fie ben Tod zu befchleunigen, und zwar um fo mehr, je höherer Art, also je empfindlicher ber Organismus ift. Sogar hat dies fein Analogon im Inftinkt ber Insekten: die Wespen nämlich, welche, den gangen Sommer hindurch, ihre Larven, mit großer Mühe und Arbeit, vom Ertrag ihrer Räubereien aufgefüttert haben, nun aber, im Oftober, die lette Generation derselben dem Sungertode entgegengehen feben, erstechen diese. (Kirby and Spence, Vol. 1, p. 374.) Sa. noch feltsamere und speciellere Analogien laffen fich auffinden, 3. B. diese: wenn die weibliche Hummel (apis terrestris, bombylius) Gier legt, ergreift die Arbeitshummeln ein Drang, die Gier zu verschlingen, welcher feche bis acht Stunden anhält und befriedigt wird, wenn nicht die Mutter sie abwehrt und die Gier forgsam bewacht. Nach diefer Zeit aber zeigen die Arbeitshum= meln durchaus feine Luft, die Gier, felbft wenn ihnen dargeboten. au freffen; vielmehr werden fie jest die eifrigen Pfleger und Er= nährer der auskriechenden Larven. Dies läßt fich ungezwungen auslegen als ein Analogon der Kinderfrantheiten, namentlich bes Rahnens, als bei welchem gerade die fünftigen Ernährer des Dr= ganismus einen Angriff auf benfelben thun, ber fo häufig ihm das Leben koftet. - Die Betrachtung aller diefer Anglogien zwischen dem organischen Leben und dem Inftinkt, nebit Runft= trieb der unteren Thiere, dient, die Ueberzeugung, daß bem Ginen wie dem Andern der Wille jum Grunde liegt, immer mehr ju befestigen, indem sie die untergeordnete, bald mehr, bald weniger beschränkte, bald gang wegfallende Rolle der Erfenntniß, beim Wirken besselben, auch hier nachweist.

Aber noch in einer andern Rudficht erläutern die Inftinfte und die thierische Organisation sich wechselseitig: nämlich durch bie in Beiben hervortretende Unticipation des Bufunftigen. Mittelft der Inftinkte und Runfttriebe forgen die Thiere für die Befriedigung folder Bedürfniffe, die fie noch nicht fühlen, ja. nicht nur ber eigenen, fondern fogar ber ihrer fünftigen Brut: fie arbeiten also auf einen ihnen noch unbekannten Zweck hin: dies geht, wie ich im "Willen in ber Natur" (2. Aufl. S. 45; 3. Aufl. S. 47) am Beispiel des Bombex erläutert habe, fo weit, daß fie die Feinde ihrer fünftigen Gier schon gum voraus verfolgen und tödten. Gben jo nun fehen wir in ber gangen Rorporisation eines Thieres seine fünftigen Bedürfniffe, feine einstigen Zwecke, durch die organischen Wertzeuge zu ihrer Er= reichung und Befriedigung anticipirt; woraus denn jene voll= kommene Angemeffenheit des Baues jedes Thieres zu feiner Lebensweise, jene Ausruftung besselben mit den ihm nöthigen Baffen jum Ungriff feiner Beute und zur Abwehr feiner Feinde, und jene Berechnung feiner gangen Geftalt auf bas Element und die Umgebung, in welcher er als Berfolger aufzutreten hat, bervorgeht, welche ich in der Schrift über den Willen in der Natur, unter der Rubrit "Bergleichende Anatomie", ausführlich geschildert habe. - Alle biese sowohl im Inftinkt, als in ber Organisation ber Thiere hervortretenden Anticipationen konnten wir unter ben Begriff einer Ertenntniß a priori bringen, wenn benfelben überhaupt eine Erkenntniß zum Grunde lage. Allein bies ift, wie gezeigt, nicht ber Fall: ihr Ursprung liegt tiefer, als bas Gebiet ber Erkenntnig, nämlich im Willen als bem Dinge an fich, ber ale folder auch von den Formen ber Erfenntniß frei bleibt; baber in Sinsicht auf ihn die Zeit feine Bedeutung hat, mithin bas Bukunftige ihm fo nahe liegt, wie bas Gegenwärtige.

### Rapitel 28\*).

### Charafteristif des Willens zum Leben.

Unser zweites Buch schließt mit der Frage nach dem Ziel und Zweck jenes Willens, der sich als das Wesen an sich aller Dinge der Welt ergeben hatte. Die dort im Allgemeinen gegebene Beantwortung berselben zu ergänzen, dienen die folgenden Betrachtungen, indem sie den Charakter jenes Willens überhaupt darlegen.

Eine solche Charafteristif ist darum möglich, weil wir als das innere Wesen der Welt etwas durchaus Wirkliches und empirisch Gegebenes erkannt haben. Hingegen schon die Benennung "Weltseele", wodurch Manche jenes innere Wesen bezeichnet haben, giebt statt desselben ein bloßes ens rationis: denn "Seele" besagt eine individuelle Einheit des Bewußtsehns, die offenbar jenem Wesen nicht zukommt, und überhaupt ist der Begriff "Seele", weil er Erkennen und Wollen in unzertrennlicher Verbindung und dabei doch unabhängig vom animalischen Organismus hypostasirt, nicht zu rechtsertigen, also nicht zu gebrauchen. Das Wort sollte nie anders als in tropischer Bedentung angewendet werden: denn es ist keineswegs so unverfänglich, wie 44x7 oder anima, als welche Athem bedeuten.

Noch viel unpassender jedoch ist die Ausdrucksweise der sogenannten Pantheisten, deren ganze Philosophie hauptsächlich darin besteht, daß sie das innere, ihnen unbekannte Wesen der Welt "Gott" betiteln; womit sie sogar viel geseistet zu haben mehnen. Danach wäre denn die Welt eine Theophanie. Man sehe sie doch nur ein Mal darauf an, diese Welt beständig bedürftiger Wesen, die bloß dadurch, daß sie einander auffressen, eine Zeitslang bestehen, ihr Dasehn unter Angst und Noth durchbringen und oft entsetzliche Duaalen erdulden, dis sie endlich dem Tode in die Arme stürzen: wer dies deutlich ins Auge saßt, wird dem Aristoteles Recht geben, wenn er sagt: ἡ φυσις δαιμονία, αλλ' ου Seia εστι (natura daemonia est, non divina); de divinat., c. 2, p. 463; ja, er wird gestehen müssen, daß einen Gott, der

<sup>\*)</sup> Diefes Kapitel bezieht fich auf §. 29 bes erften Bantes.

fich hatte beigehen laffen, fich in eine folche Welt zu verwandeln, doch wahrlich der Teufel geplagt haben müßte. — Ich weiß es wohl, die vorgeblichen Philosophen dieses Jahrhunderts thun es bem Spinoza nach und halten sich hiedurch gerechtfertigt. Allein Spinoza hatte besondere Grunde, feine alleinige Gubftang fo zu benennen, um nämlich wenigstens das Wort, wenn auch nicht die Sache, zu retten. Giordano Bruno's und Ba-nini's Scheiterhaufen waren noch in frischem Andenken: auch Diefe nämlich maren jenem Gott geopfert worden, für deffen Ehre, ohne allen Bergleich, mehr Menschenopfer geblutet haben, als auf den Altaren aller heidnischen Götter beider Bemisphären Bein baher Spinoga die Welt Gott benennt; fo ift es gerade nur fo, wie wenn Rouffeau, im Contrat social, stets und durchgängig mit bem Wort le souverain bas Bolf bezeichnet: auch fonnte man es bamit vergleichen, daß einft ein Fürst, welcher beabsichtigte, in seinem Lande den Abel abzuschaffen, auf ben Gedanken tam, um Reinem bas Seine ju nehmen, alle feine Unterthanen ju abeln. Jene Weifen unferer Tage haben freilich für die in Rede stehende Benennung noch einen andern Grund, der aber um nichts triftiger ift. Sie alle nämlich gehen, bei ihrem Philosophiren, nicht von der Welt oder unferm Bewußtsehn von diefer aus, fondern von Gott, als einem Gegebenen und Bekannten: er ift nicht ihr quaesitum, fondern ihr datum. Baren fie Knaben, fo murbe ich ihnen barthun, baß dies eine petitio principii ist: jedoch sie missen es, so gut wie ich. Allein nachdem Rant bewiesen hat, daß der Weg des frühern, redlich verfahrenden Dogmatismus, von der Welt gu einem Gott, boch nicht dahin führe; - ba mehnen nun biefe Berren, fie hatten einen feinen Ausweg gefunden und machten es pfiffig. Der Lefer fpaterer Zeit verzeihe, daß ich ihn von Leuten unterhalte, die er nicht fennt.

Jeder Blick auf die Welt, welche zu erklären die Aufgabe bes Philosophen ift, bestätigt und bezeugt, daß Wille zum Lesben, weit entfernt eine beliebige Hypostase, oder gar ein leeres Wort zu seyn, der allein wahre Ausdruck ihres innersten Wesens ist. Alles drängt und treibt zum Dasehn, wo möglich zum organischen, d. i. zum Leben, und danach zur möglichsten Steigerung besselben: an der thierischen Natur wird es dann

augenscheinlich, daß Bille jum Leben der Grundton ihres Wefens, die einzige unwandelbare und unbedingte Eigenschaft deffelben ift. Man betrachte diefen universellen Lebensbrang, man febe die unendliche Bereitwilligfeit. Leichtigkeit und Ueppig= feit, mit welcher ber Wille jum Leben, unter Millionen Formen, überall und jeden Angenblick, mittelft Befruchtungen und Reimen, ja, wo diese mangeln, mittelst generatio aequivoca, sich ungeftum ins Dafenn brangt, jede Belegenheit ergreifend, jeden lebensfähigen Stoff begierig an fich reigend: und bann wieder werfe man einen Blick auf ben entsetzlichen Allarm und wilden Aufruhr beffelben, wann er in irgend einer einzelnen Erscheinung aus dem Dasenn weichen foll; zumal wo dieses bei deutlichem Bewußtsehn eintritt. Da ift ce nicht andere, ale ob in diefer einzigen Erscheinung die gange Welt auf immer vernichtet merden follte, und das gange Wefen eines fo bedrohten Lebenden verwandelt fich fofort in das verzweifeltefte Strauben und Behren gegen den Tod. Man febe z. B. die unglaubliche Angft eines Menschen in Lebensgefahr, die schnelle und fo ernftliche Theilnahme jedes Zeugen derfelben und ben grangenlofen Subel nach der Rettung. Man febe das ftarre Entsetzen, mit welchem cin Todesurtheil vernommen wird, das tiefe Graufen, mit welchem wir die Anstalten zu beffen Bollziehung erblicken, und bas herzzerreißende Mitleid, welches uns bei diefer felbst ergreift. Da sollte man glauben, daß es sich um etwas ganz Anderes handelte, als bloß um einige Jahre weniger einer leeren, traurigen, durch Blagen jeder Art verbitterten und stets ungewiffen Existenz; vielmehr mußte man benten, daß Wunder was baran gelegen sei, ob Giner etliche Jahre früher dahin gelangt, mo er. nach einer ephemeren Existenz, Billionen Jahre zu sehn hat. -Un folden Erscheinungen also wird sichtbar, daß ich mit Recht ale das nicht weiter Erflärliche, fondern jeder Erflärung jum Grunde zu Legende, den Willen gum Leben gefett habe, und daß dieser, weit entfernt, wie das Absolutum, das Unendliche, die Idee und ähnliche Ausbrücke mehr, ein leerer Wortschall au fehn, das Allerrealste ift, was wir kennen, ja, ber Rern ber Realität felbft.

Wenn wir nun aber, von dieser aus unserm Innern geschöpften Interpretation einstweilen abstrahirend, uns ber Natur

fremd gegenüber ftellen, um fie objektiv zu erfaffen; fo finden wir, daß fie, von der Stufe des organischen Lebens an, nur eine Absicht hat: die der Erhaltung aller Gattungen. Auf diefe arbeitet fie hin, durch die unermefliche Uebergahl von Rei= men, durch die dringende Deftigkeit des Geschlechtstriebes. durch beffen Bereitwilligkeit fich allen Umftanden und Gelegenheiten angupaffen, bis zur Baftarberzeugung, und burch bie inftinktive Mutterliebe, deren Stärke fo groß ift, bag fie, in vielen Thier= arten, die Selbstliebe überwiegt, fo daß die Mutter ihr Leben opfert, um das des Jungen zu retten. Das Individuum bingegen hat für die Natur nur einen indireften Werth, nämlich nur fofern es das Mittel ift, die Gattung zu erhalten. Außerdem ift ihr fein Dafenn gleichgültig, ja, fie felbst führt es dem Untergang entgegen, sobald es aufhört zu jenem Zwecke tauglich gu fenn. Wogu das Individuum dasei, mare also deutlich: aber mozu die Gattung selbst? dies ist eine Frage, auf welche die blog objektiv betrachtete Natur die Antwort schuldig bleibt. Denn vergeblich sucht man, bei ihrem Anblick, von diesem raftlosen Treiben, diesem ungeftumen Drangen ins Dafenn, dieser augftlichen Sorgfalt für die Erhaltung der Gattungen, einen 3meck zu entbecken. Die Rrafte und die Zeit der Individuen gehen auf in der Auftrengung für ihren und ihrer Jungen Unterhalt, und reichen nur knapp, bisweilen felbst gar nicht dazu aus. Wenn aber auch hier und da ein Mal ein Ueberschuß von Graft und badurch von Wohlbehagen - bei der einen vernünftigen Gattung, auch wohl von Erfenntniß - bleibt; fo ift dies viel zu unbebeutend, um für den Zweck jenes gangen Treibens der Natur gelten zu können. - Die gange Sache fo rein objektiv und fogar fremd ins Auge gefaßt, sicht es gerade aus, als ob der Natur bloß baran gelegen mare, daß von allen ihren (Blatonischen) Ideen, b. i. permanenten Formen, feine verloren gehen möge; banach hätte fie in der glücklichen Erfindung und Aneinanderfügung diefer Ideen (zu der die drei vorhergegangenen Thier= bevölkerungen ber Erdoberfläche die Borübung gewesen) fich felber fo ganglich genug gethan, daß jett ihre einzige Beforgniß mare, es konne irgend einer diefer schonen Ginfalle verloren gehen, d. i. iraend eine jener Formen fonne aus der Zeit und Raufalreihe perschwinden. Denn die Individuen sind flüchtig, wie das Wasser

im Bach, Die Ibeen hingegen beharrend, wie beffen Strudel: nur bas Berfiegen des Baffers wurde auch fie vernichten. - Bei Dieser rathselhaften Unsicht mußten wir ftehen bleiben, wenn die Ratur uns allein von außen, also bloß objektiv gegeben wäre, und wir fie, wie fie von der Erkenntnig aufgefaßt wird, auch als aus der Erkenntniß, d. i. im Gebiete der Borftellung, entsprungen annehmen und demnach, bei ihrer Enträthselung, auf diefem Bebiete uns halten müßten. Allein es verhält sich anders, und allerdings ift uns ein Blick ins Innere ber Natur gestattet; fofern nämlich biefes nichts Anderes, als unfer eigenes Inne= res ift, woselbst gerade die Natur, auf der höchsten Stufe, gu welcher ihr Treiben fich hinaufarbeiten konnte, angekommen, nun vom Lichte der Erkenntnig, im Selbstbewußtsehn, unmittelbar getroffen wird. Hier zeigt fich uns der Wille, als ein von der Vorftellung, in ber die Ratur, zu allen ihren Ideen entfaltet, daftand, toto genere Berschiedenes, und giebt uns jest, mit Ginem Schlage, ben Aufschluß, ber auf bem bloß objektiven Wege der Vorstellung nie zu finden war. Das Subjektive also giebt hier den Schluffel zur Auslegung des Objektiven.

Um den oben, zur Charakteristik dieses Subjektiven, oder des Willens, dargelegten, überschwänglich starken Hang aller Thiere und Menschen, das Leben zu erhalten und möglichst lange fortzusetzen, als ein Ursprüngliches und Unbedingtes zu erkennen, ist noch erfordert, daß wir uns dentlich machen, daß derselbe keineswegs das Resultat irgend einer objektiven Erkenntniß vom Werthe des Lebens, sondern von aller Erkenntniß unabhängig sei; oder, mit andern Worten, daß jene Wesen nicht als von vorne gezogen, sondern als von hinten getrieben sich darstellen.

Wenn man, in dieser Absicht, zuvörderst die unabsehbare Reihe der Thiere mustert, die endlose Mannigsaltigseit ihrer Gestalten betrachtet, wie sie, nach Element und Lebensweise, stets anders modiscirt sich darstellen, dabei zugleich die unerreichbare und in jedem Individuo gleich vollsommen ausgeführte Künstelichteit des Baues und Getriebes derselben erwägt, und endlich den unglaublichen Auswand von Kraft, Gewandtheit, Klugheit und Thätigseit, den jedes Thier, sein Leben hindurch, unaufhörslich zu machen hat, in Betrachtung nimmt; wenn man, näher darauf eingehend, 3. B. die rastlose Emsigseit kleiner, armsäliger

Ameifen, die wundervolle und fünftliche Arbeitsamfeit ber Bienen fich vor Angen ftellt, ober zusicht, wie ein einzelner Todtengraber (Necrophorus Vespillo) einen Maulwurf von vierzig Mal seine eigene Größe in zwei Tagen begrabt, um feine Gier hineinzulegen und der fünftigen Brut Nahrung zu fichern (Gleditsch, Physit. Bot. Defon. Abhandl. III, 220), hiebei sich vergegenwärtis gend, wie überhaupt das Leben der meiften Insetten nichts als eine raftlose Arbeit ift, um Nahrung und Aufenthalt für die aus ihren Giern fünftig erstehende Brut vorzubereiten, welche dann, nachdem fie die Nahrung verzehrt und fich verpuppt hat, ins Leben tritt, blog um biefelbe Arbeit von vorne wieder an= zufangen; dann auch, wie, dem ähnlich, das Leben ber Bögel größtentheils hingeht mit ihrer weiten und mühfamen Wande= rung, dann mit dem Bau bes Reftes und Bufchleppen der Rahrung für die Brut, welche felbit, im folgenden Jahre, die namliche Rolle zu fpielen hat, und fo Alles ftete für die Bukunft arbeitet, welche nachher Banfrott macht; - ba kann man nicht umbin, fich umzuschen nach dem Bohn für alle dieje Runft und Muhe, nach dem Zweck, welchen vor Angen habend bie Thiere fo raftlos streben, furgum zu fragen: Was fommt dabei heraus? Was wird erreicht durch das thierische Daschn, welches so unübersehbare Anstalten erfordert? - Und da ift nun nichts aufzuweisen, als die Befriedigung des Sungers und des Begattungs= triebes und allenfalls noch ein wenig angenblickliches Behagen, wie es jedem thierischen Individuo, zwischen seiner endlosen Noth und Anstrengung, dann und wann zu Theil wird. Wenn man Beides, die unbeschreibliche Runftlichfeit ber Unftalten, den unfaglichen Reichthum der Mittel, und die Dürftigkeit des dadurch Bezweckten und Erlangten neben einander halt; fo bringt fich bie Ginficht auf, daß das Leben ein Geschäft ift, deffen Ertrag bei Beitem nicht bie Roften beckt. Um augenfälligften wird Dics an manchen Thieren von besonders einfacher Lebensweise. Man betrachte 3. B. den Maulwurf, diefen unermiidlichen Arbeiter. Mit feinen übermäßigen Schaufelpfoten angestrengt zu graben, - ift Die Beschäftigung seines ganzen Lebens: bleibende Racht umgiebt ihn: seine embryonischen Augen hat er bloß, um das Licht zu fliehen. Er allein ift ein wahres animal nocturnum; nicht Raten, Gulen und Aledermäufe, die bei Racht feben. Was aber

nun erlangt er burch biefen mühevollen und freudenleeren Lebens= lauf? Futter und Begattung: alfo nur die Mittel, die felbe traurige Bahn fortzusetzen und wieder angufangen, im neuen Inbivibuo. In folden Beispielen wird es beutlich, daß zwischen ben Mühen und Plagen bes Lebens und bem Ertrag ober Gewinn beffelben fein Berhältniß ift. Dem Leben ber fehenden Thiere giebt das Bewuftsenn der anschaulichen Welt, obwohl es bei ibnen burchaus subjettiv und auf die Ginwirkung ber Motive befdrankt ift, body einen Schein von obiektivem Werth bes Da= senns. Aber der blinde Manlwurf, mit seiner so vollkommenen Organisation und seiner raftlosen Thätigkeit, auf ben Wechsel von Inseftenlarven und Hungern beschränkt, macht die Unangemeffenheit der Mittel zum Zweck angenscheinlich. - In biefer Simiicht ift auch bie Betrachtung ber fich felber überlaffenen Thierwelt, in menschenleeren Ländern, besonders belehrend. Gin ichones Bild einer folden und ber Leiden, welche ihr, ohne Buthun bes Menschen, die Natur felbst bereitet, giebt Sumboldt in feinen "Anfichten ber Ratur", zweite Auflage, S. 30 fg.: auch unterläßt er nicht, S. 44, auf bas analoge Leiben bes mit fich felbst allezeit und überall entzweiten Menschengeschlechts einen Blick zu werfen. Sedoch wird am einfachen, leicht übersehbaren Leben der Thiere die Nichtigkeit und Bergeblichkeit des Strebens der ganzen Erscheinung leichter faglich. Die Mannigfaltigkeit ber Organisationen, die Künftlichkeit ber Mittel, wodurch jede ihrem Clement und ihrem Raube angepaßt ift, kontraftirt hier deutlich mit dem Mangel irgend eines haltbaren Endzweckes; ftatt beffen fich nur augenblickliches Behagen, flüchtiger, burch Mangel bedingter Genuf, vieles und langes Leiden, beftandiger Rampf, bellum omnium, Jedes ein Jager und Jedes gejagt, Gedränge, Mangel, Noth und Angst, Geschrei und Geheul darstellt: und das geht so fort, in secula seculorum, oder bis ein Mal wieber die Rinde des Planeten bricht. Junghuhn ergählt, daß er auf Java ein unabsehbares Feld gang mit Gerippen bedeckt erblidt und für ein Schlachtfelb gehalten habe: es waren jedoch lauter Berippe großer, fünf Bug langer, brei Fuß breiter und chen fo hoher Schildfroten, welche, um ihre Gier zu legen, vom Meere aus, dieses Weges gehen und bann von wilden Sunden (Canis rutilans) angepactt werben, die, mit vereinten Rräften fie auf den Rücken legen, ihnen den untern Harnisch, also die kleinen Schilder des Banches, aufreißen und so sie sebendig verzehren. Oft aber fällt alsdann über die Hunde ein Tiger her. Dieser ganze Jammer unn wiederholt sich tausend und aber tausend Mal, Jahr aus Jahr ein. Dazu werden also diese Schildkröten geboren. Für welche Verschuldung müssen sie diese Duaal leiden? Wozu die ganze Gränelsecne? Darauf ist die alleinige Antwort: so objektivirt sich der Wille zum Leben\*).

<sup>\*)</sup> Im Siecle, 10 Avril 1859, fteht, febr fcon beschrieben, Die Gefdichte eines Gidhörnchens, bas von einer Schlange magifch bis in ihren Rachen gezogen worden: "Un voyageur qui vient de parcourir plusieurs provinces de l'île de Java cite un exemple remarquable du pouvoir fascinateur des serpens. Le voyageur dont il est question commençait à gravir le Junjind, un des monts appelés par les Hollandais Pepergebergte. Après avoir pénétré dans une épaisse forêt, il aperçut sur les branches d'un kijatile un écureuil de Java à tête blanche, folâtrant avec la grace et l'agilité qui distinguent cette charmante espèce de rongeurs. Un nid sphérique, formé de brins flexibles et de mousse, placé dans les parties les plus élevées de l'arbre, à l'enfourchure de deux branches, et une cavité dans le tronc, semblaient les points de mire de ses jeux. A peine s'en était-il éloigné qu'il y revenait avec une ardeur extrême. On était dans le mois de juillet, et probablement l'écureuil avait en haut ses petits, et dans le bas le magasin à fruits. Bientôt il fut comme saisi d'effroi, ses mouvemens devinrent désordonnés, on eut dit qu'il cherchait toujours à mettre un obstacle entre lui et certaines parties des l'arbre: puis il se tapit et resta immobile entre deux branches. Le voyageur eut le sentiment d'un danger pour l'innocente bête, mais il ne pouvait deviner lequel. Il approcha, et un examen attentif lui fit découvrir dans un creux du tronc une couleuvre lien, dardant ses yeux fixes dans la direction de l'écureuil. Notre voyageur trembla pour le pauvre écureuil. La couleuvre était si attentive à sa proie qu'elle ne semblait nullement remarquer la présence d'un homme. Notre voyageur, qui était armé, aurait donc pu venir en aide à l'infortuné rongeur en tuant le serpent. Mais la science l'emporta sur la pitié, et il voulut voir quelle issue aurait le drame. Le dénoûment fut tragique. L'écureuil ne tarda point à pousser un cri plaintif qui, pour tous ceux qui le connaissent, dénote le voisinage d'un serpent. Il avança un peu, essaya de reculer, revint encore en avant, tâche de retourner en arrière, mais s'approcha toujours plus du reptile. La couleuvre, roulée en spirale, la tête au dessus des anneaux, et immobile comme un morceau de bois, ne le quittait pas

Man betrachte ihn wohl und faffe ihn auf, in allen feinen Objeftivationen: bann wird man gum Berftanbniß feines Befens und der Welt gelangen; nicht aber wenn man allgemeine Begriffe fouftruirt und daraus Rartenhäufer baut. Die Auffassung des großen Schauspiels der Objektivation des Willens gum Leben und der Charafteriftit feines Wefens erfordert freilich etwas genauere Betrachtung und größere Ausführlichkeit, als die Abfertigung der Welt dadurch, daß man ihr den Titel Gott beilegt, oder, mit einer Migiferie, wie sie nur das Deutsche Baterland barbietet und zu genießen weiß, erflärt, es fei bie "Ibee in ihrem Anderssehn", - woran die Pinsel meiner Zeit zwanzig Jahre hindurch ihr unfägliches Genügen gefunden haben. Freilich, nach bem Bantheismus oder Spinozismus, deffen bloge Travestien jene Systeme unfere Jahrhunderts sind, haspelt das Alles sich wirflich ohne Ende, die Ewigkeit hindurch fo fort. Denn da ift die Welt ein Gott, ens perfectissimum: b. h. ce kann nichts Besse= res geben, noch gedacht werden. Alfo bedarf es feiner Erlöfung baraus: folglich giebt es feine. Wozu aber die gauze Tragi-

du regard. L'écureuil, de branche en branche, et descendant toujours plus bas, arriva jusqu'à la partie nue du tronc. Alors le pauvre animal ne tenta même plus de fuir le danger. Attiré par une puissance invincible, et comme poussé par le vertige, il se précipita dans la gueule du serpent, qui s'ouvrit tout à coup démesurément pour le recevoir. Autant la couleuvre avait été inerte jusque là, autant elle devint active dès qu'elle fut en possession de sa proie. Déroulant ses anneaux et prenant sa course de bas en haut avec une agilité inconcevable, sa reptation la porta en un clin d'oeil au sommet de l'arbre, où elle alla sans doute digérer et dormir."

An biesem Beispiel erneht man, welcher Geist die Natur besebt, indem er sich darin offenbart, und wie sehr wahr der oben (S. 398) angesührte Ausspruch des Aristoteles ist. Diese Geschichte ist nicht bloß in magischer Husspruch des Aristoteles ist. Diese Geschichte ist nicht bloß in magischer Hinsicht wichtig, sondern anch als Argument zum Pesseinismus. Daß ein Thier vom andern übersallen und gefressen wird, ist schlimm, jedech kann man sich darüber beruhigen: aber daß so ein armes unschuldiges Gichehern, neben dem Neste mit seinen Jungen sigend, gezwungen ist, schritweise, zögernd, mit sich selbst kämpsend und wehklagend dem weit offenen Rachen der Schlange entgegenzugehen und mit Bewustzsen sich hineinzustürzen, — ist empörend und himmelschreiend. — Was sür eine entsetzliche Natur ist diese, der wir angehören!

komödie dasei, ist nicht entsernt abzusehen; da sie keine Zuschaner hat und die Akteurs selbst unendliche Plage ansstehen, bei wenisgem und bloß negativem Genuß.

Rehmen wir jett noch die Betrachtung des Menichengefchlechts hinzu; fo wird die Sache zwar fomplicirter und er= halt einen gewissen ernsten Anstrich: doch bleibt der Grundcharafter unverändert. Auch hier stellt das Leben sich keineswegs dar als ein Geschent zum Genießen, sondern als eine Aufgabe. ein Penjum zum Abarbeiten, und dem entsprechend sehen wir, im Großen wie im Rleinen, allgemeine Roth, raftlofes Mühen, beftändiges Drängen, endlosen Kampf, erzwungene Thätigkeit, mit äußerster Anstrengung aller Leibes= und Geistesfräfte. Millionen, zu Bolfern vereinigt, ftreben nach dem Gemeinwohl, jeder Ginzelne feines eigenen megen; aber viele Taufende fallen ale Opfer für baffelbe. Bald unfinniger Wahn, bald grübelnde Politik, bett fie zu Kriegen auf einander: dann muß Schweiß und Blut des großen Saufens fliegen, die Ginfalle Ginzelner durchzuseten, oder ihre Gehler abzubugen. Im Frieden ift Induftrie und Sandel thätig, Erfindungen thun Bunder, Meere werden durchschifft, Leckercien aus allen Enden der Welt gufammen= geholt, die Wellen verschlingen Taufende. Alles treibt, die Ginen finnend, die Andern handelnd, der Tumult ift unbeschreiblich. -Alber der lette Zweck von dem Allen, was ift er? Ephemere und geplagte Individuen eine furze Spanne Zeit hindurch zu erhalten, im glücklichsten Fall mit erträglicher Noth und fomparativer Schmerglofigfeit, ber aber auch fogleich die Langeweile aufpaft; fodann die Fortpflanzung Diefes Befchlechts und feines Treibens. - Bei biefem offenbaren Migverhaltniß zwischen ber Mighe und bem Lohn, erscheint uns, von diefem Gesichtspunkt aus, der Wille jum Leben, objeftiv genommen, als ein Thor, ober subjektiv, als ein Wahn, von welchem alles Lebende ergriffen, mit äußerster Unftrengung seiner Kräfte, auf etwas hinarbeitet, das feinen Werth hat. Allein bei genauerer Betrachtung werden wir auch hier finden, daß er vielmehr ein blinder Drang, ein völlig grundlofer, unmotivirter Trieb ift.

Das Gesetz ber Motivation nämlich erstreckt sich, wie §. 29 bes ersten Bandes ansgeführt worden, nur auf die einzelnen Sandlungen, nicht auf das Wollen im Ganzen und über-

haupt. Hierauf beruht ce, daß wenn wir das Menfchengeschlecht und fein Treiben im Gangen und Allgemeinen auffaffen, baffelbe fich uns nicht, wie wenn wir die einzelnen Sandlungen im Ange haben, darftellt als ein Spiel von Puppen, die nach Art der gewöhnlichen, burch äußere Fäden gezogen werden; fondern von diesem Gefichtspunkt aus, als Buppen, welche ein in= neres Uhrwerk in Bewegung fetzt. Denn, wenn man, wie im Obigen geschen, bas fo raftlofe, ernftliche und mühevolle Treiben der Menschen vergleicht mit dem, was ihnen dafür wird, ja auch nur jemals werden kann, fo stellt bas bargelegte Digverhältniß sich herans, indem man erkennt, daß das zu Erlangende, als bewegende Kraft genommen, zur Erflärung jener Bewegung und jenes rastlosen Treibens durchaus unzulänglich ift. Was nämlich ift benn ein kurzer Aufschub des Todes, eine kleine Erleichterung der Noth, Zurückschiebung des Schmerzes, momentane Stillung des Wunfches, - bei fo häufigem Siege jener Allen und gewissem des Todes? Was könnten dergleichen Bortheile vermögen, genommen als wirkliche Bewegungeurfachen eines, durch ftete Ernenerung, zahllosen Menschengeschlechts, welches unabläffig fich rührt, treibt, drängt, qualt, zappelt und die gesammte tragifomische Weltgeschichte aufführt, ja, was mehr als Alles fagt, ausharrt in einer folden Spotteriftenz, fo lange als Jedem nur möglich? - Offenbar ift das Alles nicht zu er= klären, wenn wir die bewegenden Urfachen außerhalb der Figuren suchen und das Menschengeschlecht uns benten als in Folge einer vernünftigen Ueberlegung, oder etwas diefer Analoges (als ziehende Faden), ftrebend nach jenen ihm bargebotenen Gütern. deren Erlangung ein angemeffener Lohn ware für fein raftlofes Minhen und Plagen. Die Sadje fo genommen wurde vielmehr Jeder längst gesagt haben le jeu ne vaut pas la chandelle und hinaus gegangen febn. Aber, im Gegentheil, Jeder bewacht und beschützt sein Leben, gleichwie ein ihm bei schwerer Berant= wortlichfeit anvertrautes theures Pfand, unter endlofer Sorge und häufiger Roth, darunter eben bas Leben hingeht. Das Wofür und Warum, den Lohn dafür sieht er freilich nicht; fon= dern er hat den Werth jenes Pfandes unbeschens, auf Tren und Glauben, angenommen, und weiß nicht, worin er besteht. Daber habe ich gejagt, daß jene Puppen nicht von außen gezogen wer-

ben, sondern jede das Uhrwerk in sich trägt, vermöge beffen ihre Bewegungen erfolgen. Diefes ift ber Bille jum Leben, fich bezeigend als ein unermüdliches Triebwerk, ein unvernünftiger Trieb, ber feinen zureichenben Grund nicht in der Augenwelt hat. Er halt die Gingelnen fest auf diesem Schanplatz und ift bas primum mobile ihrer Bewegungen; während die außeren Gegen= ftande, die Motive, blog die Richtung berfelben im Gingelnen bestimmen: fonft ware die Urfache ber Wirkung gar nicht angemeffen. Denn, wie jebe Meuferung einer Naturfraft eine Ur= fache hat, die Naturfraft felbst aber feine; fo hat jeder einzelne Willensaft ein Motiv, der Wille überhaupt aber feines: ja, im Grunde ift dies Beides Gins und bas Gelbe. Ueberall ift ber Wille, als bas Metaphnfifde, ber Grangftein jeder Betrach= tung, über den fie nirgends hinauskann. Alus der dargelegten Ursprünglichkeit und Unbedingtheit des Willens ift es erklärlich, daß der Mensch ein Dasenn voll Noth, Plage, Schmerz, Angst und dann wieder voll Langerweile, welches, rein objettiv betrachtet und erwogen, von ihm verabscheut werden müßte, über Alles liebt und beffen Ende, welches jedoch bas einzige Gewiffe für ihn ift, über Alles fürchtet\*). - Demgemäß feben wir oft eine Jammergestalt, von Alter, Mangel und Krankheit verunftaltet und gefrümmt, aus Bergensgrunde unfere Gulfe anrufen, zur Verlängerung eines Dafenns, beffen Ende als durchaus munschenswerth erscheinen mußte, wenn ein objektives Urtheil hier bas Bestimmende ware. Statt beffen also ift es ber blinde Wille, auftretend als Lebenstrieb, Lebensluft, Lebensmuth: es ift bas Selbe, mas die Pflanze wachsen macht. Diefen Lebensmuth fann man vergleichen mit einem Geile, welches über bem Puppen= fpiel der Menschenwelt ausgespannt wäre und woran die Buppen mittelst unsichtbarer Fäben hiengen, mährend fie bloß scheinbar von dem Boden unter ihnen (bem objeftiven Werthe des Lebens) getragen würden. Wird jedoch biefes Ceil einmal fcwach, fo fentt fich die Buppe; reigt es, jo muß fie fallen, denn der Boben unter ihr trug fie nur scheinbar: d. h. bas Schwachwerden jener Lebensluft zeigt fich als Hypochondrie, spleen, Melancholie;

<sup>\*)</sup> Augustini de civit. Dei, L. XI, c. 27 verbient, als ein interessanster Kommentar ju bem bier Gesagten, verglichen zu werben.

ihr gangliches Berfiegen als Sang jum Selbstmord, ber alebann bei dem geringfügigften, ja, einem blog eingebildeten Unlag eintritt, indem jetzt der Menich gleichsam Sandel mit fich felbit fucht, um fich todtzuschießen, wie Mancher es, zu gleichem Zweck, mit einem Andern macht: - fogar wird, zur Roth, ohne allen besondern Unlag jum Selbstmord gegriffen. (Belege hiezu finde man in Esquirol, Des maladies mentales, 1838.) Und wie mit dem Ansharren im Leben, fo ift es auch mit dem Treiben und der Bewegung beffelben. Diefe ift nicht etwas irgend frei Erwähltes: fondern, mahrend eigentlich Jeder gern ruhen möchte, find Noth und Langeweile die Peitschen, welche die Bewegung ber Kreisel unterhalten. Daber trägt bas Gange und jedes Einzelne das Gepräge eines erzwungenen Zustandes, und Jeder, indem er, innerlich träge, sich nach Ruhe sehnt, doch aber vor= wärts muß, gleicht feinem Planeten, ber nur barum nicht auf die Sonne fällt, weil eine ihn vorwärts treibende Rraft ihn nicht bagu fommen läßt. Go ift benn Alles in fortbauernder Cpannung und abgenöthigter Bewegung, und das Treiben der Welt geht, einen Ausbruck des Ariftoteles (de coelo, II, 13) gu gebrauchen, ou pusei, alla bia (mota, non naturali, sed violento) vor sich. Die Meuschen werden nur scheinbar von vorne gezogen, eigentlich aber von hinten geschoben: nicht bas Leben lockt fie an, sondern die Roth drängt fie vorwärts. Das Gesetz der Motivation ift, wie alle Kaufalität, bloge Form der Erscheinung. — Beiläufig gefagt, liegt hier ber Ursprung bes Komischen, des Burlesten, Grottesten, der fratenhaften Seite bes Lebens: benn wider Willen vorwärts getrieben geberdet Jeder fich wie er eben kann, und das fo entstehende Gedränge nimmt fich oft possirlich aus; so ernsthaft auch die Plage ist, welche barin ftecft.

An allen diesen Betrachtungen also wird uns deutlich, daß der Wille zum Leben nicht eine Folge der Erkenntniß des Lebens, nicht irgendwie eine conclusio ex praemissis und überhaupt nichts Sekundäres ist: vielmehr ist er das Erste und Unbedingte, die Prämisse aller Prämissen und eben deshalb Das, wovon die Philosophie auszugehen hat; indem der Wille zum Leben sich nicht in Folge der Welt einfindet, sondern die Welt in Folge des Willens zum Leben.

Ich branche wohl kaum darauf aufmerksam zu machen, daß die Betrachtungen, mit welchen wir hier das zweite Buch besichließen, schon stark hindenten auf das ernste Thema des vierten Buches, sa geradezu darin übergehen würden, wenn meine Archietektonik nicht nöthig machte, daß erst, als eine zweite Betrachetung der Belt als Borstellung, unser drittes Buch, mit seinem heitern Inhalt, dazwischenträte, dessen Schluß zedoch wies der eben dahin beutet.



# Ergänzungen

zum

dritten Buch.

Et is similis spectatori est, quod ab omni separatus spectaculum videt.

Oupnekhat, Vol. I, p. 304.



# Bum dritten Buch.

## Rapitel 29\*).

### Bon ber Erkenntniß ber Ideen.

Der Intellekt, welcher bis hieher nur in seinem ursprünglichen und natürlichen Zustande der Dienstbarkeit unter dem Willen bestrachtet worden war, tritt im dritten Buche auf in seiner Besfreiung von jener Dienstbarkeit; wobei jedoch sogleich zu bemersten ist, daß es sich hier nicht um eine dauernde Freilassung, sondern bloß um eine kurze Feierstunde, eine ausnahmsweise, ja eigentlich nur momentane Losmachung vom Dienste der Willens handelt. — Da dieser Gegenstand im ersten Bande aussührlich genug behandelt ist, habe ich hier nur wenige ergänzende Betrachstungen nachzuholen.

Wie also daselbst, §. 33, ausgeführt worden, erkennt der im Dienste des Willens, also in seiner natürlichen Funktion thätige Intellekt eigentlich bloße Beziehungen der Dinge: zunächst nämlich ihre Beziehungen auf den Willen, dem er angehört, selbst, wodurch sie zu Motiven desselben werden; dann aber auch, eben zum Behuf der Vollständigkeit dieser Erkenntniß, die Beziehungen der Dinge zu einander. Diese letztere Erkenntniß tritt in einiger Ausbehnung und Bedeutsamkeit erst beim menschlichen Intellekt ein; beim thierischen hingegen, selbst wo er schon beträchtlich entswickelt ist, nur innerhalb sehr enger Gränzen. Offenbar geschieht

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §§. 30 - 32 bes erften Baubes.

bie Auffaffung ber Beziehungen, welche bie Dinge gu einander haben, nur noch mittelbar im Dienste des Willens. Gie macht baber ben llebergang zu bem von biefem gang unabhängigen, rein objektiven Erkennen: fie ift die wiffenschaftliche, diefes die fünftlerische. Benn nämlich von einem Objekte viele und manniafaltige Beziehungen unmittelbar aufgefagt werden; fo tritt aus biefen, immer beutlicher, bas felbsteigene Wefen beffelben hervor und baut sich so aus lauter Relationen allmälig auf: wiewohl es felbst von biefen gang verschieden ift. Bei biefer Auffassungsweise wird zugleich die Dienstbarkeit des Intellekts unter dem Willen immer mittelbarer und geringer. Sat der Intellekt Kraft genug, das Uebergewicht zu erlangen und die Beziehungen ber Dinge auf ben Willen gang fahren zu laffen, um ftatt ihrer das durch alle Relationen hindurch fich aussprechende, rein objettive Wefen einer Erscheinung aufzufaffen; fo verläßt er, mit bem Dienfte des Willens zugleich, auch die Auffassung bloger Relationen und damit eigentlich auch die des einzelnen Dinges als eines folchen. Er fchwebt alsbann frei, keinem Willen mehr angehörig: im einzelnen Dinge erkennt er bloß das Wefentliche und daher die gange Gattung beffelben, folglich hat er zu fei= nem Objefte jett die Ideen, in meinem, mit dem ursprunglichen, Platonischen, übereinstimmenden Sinne diefes fo gröblich migbrauchten Wortes; also die beharrenden, unwandelbaren, von ber zeitlichen Existenz ber Einzelwesen unabhängigen Geftalten. die species rerum, als welche eigentlich das rein Objektive der Erscheinungen ausmachen. Gine fo aufgefaßte Ibee ift nun zwar noch nicht das Wefen des Dinges an fich felbft, eben weil fie aus der Erkenntnig bloger Relationen hervorgegangen ift: jeboch ist fie, als bas Resultat ber Summe aller Relationen, ber eigentliche Charakter bes Dinges, und baburch ber vollständige Ausdruck des fich der Anschanung als Objekt darftellenden Befens, aufgefaßt nicht in Beziehung auf einen individuellen Willen. sondern wie es aus sich selbst sich ausspricht, wodurch es eben seine fämmtlichen Relationen bestimmt, welche allein bis bahin erkannt wurden. Die Idee ist der Wurzelpunkt aller dieser Relationen und badurch die vollständige und vollkommene Erscheinung, oder, wie ich es im Texte ausgedrückt habe, die adäquate Db= jeftität bes Willens auf Diefer Stufe feiner Erscheinung. Sogar

Form und Farbe, welche, in der aufchauenden Auffassung ber 3bee, das Unmittelbare find, gehören im Grunde nicht biefer an, fondern find nur das Medium ihres Ausdrucks; da ihr, genan genommen, ber Raum fo fremd ift, wie die Zeit. In diesem Sinne fagte ichon der Neuplatonifer Olympiodoros in feinem Kommentar zu Platons Alfibiades (Kreuzers Ausgabe des Broflos und Dimmpiodoros, Bb. 2, S. 82): το ειδος μεταδεδωχε μεν της μορφης τη ύλη. αμερες δε ον μετελαβεν εξ αυτης του diagravou: d. h. die Idee, an sich unausgedehnt, ertheilte zwar der Materie die Gestalt, nahm aber erft von ihr die Ausdehnung an. - Alljo, wie gefagt, die Ideen offenbaren noch nicht bas Wefen an fich, fondern nur den objektiven Charafter der Dinge, also immer nur noch die Erscheinung: und felbst diesen Charafter würden wir nicht verstehen, wenn uns nicht das innere Wefen ber Dinge, wenigstens undeutlich und im Gefühl, anderweitig bekannt ware. Diefes Wefen felbft nämlich kann nicht aus ben Ideen und überhaupt nicht durch irgend eine bloß objektive Erfenntnig verstanden werden; daher es ewig ein Beheimnig bleiben murbe, wenn wir nicht von einer gang andern Seite ben Rugang bagu hatten. Dur fofern jedes Erkennende zugleich Individuum, und dadurch Theil der Natur ift, steht ihm ber Zugang jum Innern der Natur offen, in feinem eigenen Gelbstbemußt= fenn, als mo daffelbe fich am unmittelbarften und alsdann, wie wir gefunden haben, als Wille fund giebt.

Was nun, als bloß objektives Bild, bloße Gestalt, betrachtet und dadurch aus der Zeit, wie aus allen Relationen, heraussgehoben, die Platonische Idee ist, das ist, empirisch genommen und in der Zeit, die Species, oder Art: diese ist also das empirische Korrelat der Idee. Die Idee ist eigentlich ewig, die Art aber von unendlicher Dauer; wenn gleich die Erscheinung derselben auf einem Planeten erlöschen kann. Auch die Benenmungen Beider gehen in einander über: idea, eide, species, Art. Die Iree ist species, aber nicht genus: darum sind die species das Werk der Natur, die genera das Werk des Mensschen: sie sind nämlich bloße Begriffe. Es giebt species naturales, aber genera logica allein. Von Artesakten giebt es keine Interarten sind species logicae. Zu dem in dieser Hinsicht,

Bb. 1, §. 41, Gesagten, will ich noch hinzufügen, daß auch Aristoteles (Metaph., I, 9 & XIII, 5) aussagt, die Platonifer hätten von Artefaften feine Ideen gelten laffen, olov oixia, nat δακτυλιος, ών ου φασιν ειναι ειδη (ut domus et annulus, quorum ideas dari negant). Womit zu vergleichen ber Scholiaft, S. 562, 63 ber Berliner Quart-Ausgabe. - Ferner fagt Aristoteles, Metaph., XI, 3: all sites (supple eigh esti) επι των φυσει (εστι). διο δη ου κακως ό Πλατων εφη, ότι ειδη εστι όποσα φυσει (si quidem ideae sunt, in iis sunt, quae natura fiunt: propter quod non male Plato dixit, quod species eorum sunt, quae natura sunt): wozu der Scholiast S. 800 bemerkt: και τουτο αρεσκει και αυτοις τοις τας ιδεας πεμενοίς των γαρ ύπο τεχνης γινομένων ιδέας είναι ουκ έλεγον, αλλα των ύπο φυσεως (hoc etiam ipsis ideas statuentibus placet: non enim arte factorum ideas dari ajebant, sed natura procreatorum). Uebrigens ift die Lehre von den Ideen uriprünglich vom Buthagoras ausgegangen; wenn wir nämlich der Angabe Plutarche im Buche de placitis philosophorum, L. I, c. 3, nicht mißtrauen wollen.

Das Individuum wurzelt in der Gattung, und die Zeit in der Ewigkeit: und wie jegliches Individuum dies nur dadurch ift, daß es das Wesen seiner Gattung an sich hat; so hat es auch nur dadurch zeitliche Dauer, daß es zugleich in der Ewigkeit ist. Dem Leben der Gattung ist im folgenden Buche ein eigenes Kapitel gewidmet.

Den Unterschied zwischen der Idee und dem Begriff habe ich §. 49 des ersten Bandes genugsam hervorgehoben. Ihre Aehnlichkeit hingegen beruht auf Folgendem. Die ursprüng-liche und wesentliche Einheit einer Idee wird, durch die sinnlich und cerebral bedingte Anschauung des erkennenden Individuums, in die Vielheit der einzelnen Dinge zersplittert. Dann aber wird, durch die Resserio der Bernunft, jene Einheit wieder hergestellt, jedoch nur in abstracto, als Begriff, universale, welcher zwar an Umfang der Idee gleichkommt, jedoch eine ganz andere Form angenommen, dadurch aber die Anschausichkeit, und mit ihr die durchgängige Bestimmtheit, eingebüßt hat. In diesem Sinne (jedoch in keinem andern) könnte man, in der Sprache der Scho-lastiker, die Ideen als universalia ante rem, die Begriffe als

universalia post rem bezeichnen: zwischen Beiden stehen die einzelnen Dinge, deren Erkenntniß auch das Thier hat. — Gewiß ist der Realismus der Scholastiker entstanden aus der Verwechselung der Platonischen Ideen, als welchen, da sie zugleich die Gattungen sind, allerdings ein objektives, reales Sehn beiselegt werden kann, mit den bloßen Begriffen, welchen nun die Realisten ein solches beilegen wollten und dadurch die siegreiche Opposition des Nominalismus hervorriefen.

### Rapitel 30\*).

#### Bom reinen Subjekt des Erkennens.

Rur Auffaffung einer 3dee, jum Gintritt berfelben in unfer Bewußtfenn, fommt es nur mittelft einer Beranderung in uns, Die man auch als einen Aft ber Selbstverleugnung betrachten fonnte; fofern fie darin befteht, daß die Erkenntniß fich ein Mal vom eigenen Willen gänzlich abwendet, alfo das ihr anvertraute theure Bfand jest ganglich aus ben Augen läßt und die Dinge fo betrachtet, als ob fie ben Willen nie etwas angehen konnten. Denn hiedurch allein wird die Erfenntniß zum reinen Spiegel bes objektiven Befens ber Dinge. Jedem achten Runftwerk muß eine fo bedingte Erkenntnig, als fein Urfprung, jum Grunde liegen. Die zu berfelben erforberte Beranderung im Subjefte fann, eben weil fie in der Elimination alles Wollens besteht, nicht vom Willen ausgehen, alfo fein Aft der Willfur fenn, d. h. nicht in unserm Belieben ftehen. Bielmehr entspringt fie allein aus einem temporaren Ueberwiegen des Intellefts über den Willen, oder, physiologisch betrachtet, aus einer ftarten Erregung ber anichauenden Gehirnthätigkeit, ohne alle Erregung der Reigungen ober Affekte. 11m dies etwas genauer zu erläutern, erinnere ich baran, daß unfer Bewußtsehn zwei Seiten hat; theils nämlich ift es Bewußtfenn vom eigenen Selbft, welches ber Bille ift; theils Bewußtsehn von andern Dingen, und als folches

<sup>\*)</sup> Diejes Rapitel bezieht fich auf §§. 33, 34 bes erften Banbes.

junächst aufchauende Erfenntnig der Augenwelt, Auffaffung ber Dbjefte. Je mehr nun bie eine Seite bes gesammten Bewufitfenns hervortritt, besto mehr weicht die andere gurud. Demnach wird das Bewußtsehn anderer Dinge, also die anschauende Erfenntnig, um fo vollkommener, b. h. um fo objektiver, je weniger wir uns dabei des eigenen Gelbft bewußt find. Sier findet wirklich ein Antagonismus Statt. Je mehr wir des Db= jefts uns bewußt find, befto weniger bes Subjefts: je mehr hingegen dieses das Bewuftsehn einnimmt, besto schwächer und unvollkommener ift unfere Anschauung ber Augenwelt. Der zur reinen Objeftivität ber Auschauung erforderte Zustand hat theils bleibende Bedingungen in der Bollfommenheit des Gehirns und der feiner Thätigkeit gunftigen phyfiologischen Beschaffenheit überhaupt, theils vorübergehende, fofern derfelbe begunftigt wird burch Alles, was die Spannung und Empfänglichkeit des cerebralen Nervenshiftems, jedoch ohne Erregung irgend einer Leidenschaft, Man denke hiebei nicht an geistige Getränke, ober erhöht. Opium: vielmehr gehört dahin eine ruhig durchschlafene Nacht. ein faltes Bad und Alles was, durch Beruhigung des Blut= umlaufs und der Leidenschaftlichkeit, der Gehirnthätigkeit ein unerzwungenes Uebergewicht verschafft. Diefe naturgemäßen Befor= bernugsmittel ber cerebralen Nerventhätigkeit find es vorzüglich. welche, freilich um fo beffer, je entwickelter und energischer überhaupt das Gehirn ift, bewirken, daß immer mehr das Obiekt fich vom Subjett ablöft, und endlich jenen Auftand ber reinen Objektivität der Anschauung herbeiführen, welcher von felbst den Willen aus dem Bewußtsehn eliminirt und in welchem alle Dinge mit exhöhter Rlarheit und Deutlichkeit vor uns ftehen; fo bag wir beinah blog von ihnen wiffen, und fast gar nicht von uns; also unfer ganges Bewußtsehn fast nichts weiter ift. als das Medium, dadurch das angeschaute Objeft in die Welt als Borftellung eintritt. Zum reinen willenlosen Erkennen kommt ce alfo, indem das Bewußtsehn anderer Dinge fich fo hoch potengirt. daß das Bewußtsehn vom eigenen Gelbft verschwindet. Denn nur bann fagt man die Welt rein objeftiv auf, wann man nicht mehr weiß, daß man dazu gehört; und alle Dinge stellen fich um fo schöner bar, je mehr man sich bloß ihrer und je weniger man fich feiner felbst bewußt ift. - Da nun alles Leiden aus bem Willen, ber bas eigentliche Gelbft ausmacht, hervoracht: fo ift, mit dem Zurücktreten diefer Seite bes Bewußtfehns, zugleich alle Möglichkeit des Leidens aufgehoben, wodurch ber Zustand ber reinen Objektivität der Anschauung ein durchaus beglückender wird; baher ich in ihm ben einen der zwei Beftandtheile des afthetischen Genuffes nachgewiesen habe. Sobald hingegen bas Bewußtsehn bes eigenen Selbst, also ber Subjektivität, b. i. ber Wille, wieber das llebergewicht erhält, tritt auch ein demfelben angemeffener Grad von Unbehagen oder Unruhe ein: von Unbehagen fofern Die Leiblichfeit (ber Organismus, welcher an fich ber Wille ift) wieder fühlbar wird; von Unruhe, fofern der Wille, auf geiftigem Wege, burch Buniche, Affette, Leibenschaften, Sorgen, bas Bewußtsehn wieder erfüllt. Denn überall ift ber Wille, als bas Princip ber Subjektivität, ber Gegenfat, ja, Antagonift ber Erfenntnig. Die größte Koncentration der Subjektivität besteht im eigentlichen Willensaft, in welchem wir baber bas beutlichfte Bewußtsehn unfere Gelbft haben. Alle andern Erregungen des Willens find nur Vorbereitungen zu ihm: er felbst ift für Die Subjeftivität Das, was für den eleftrischen Apparat bas lleberspringen des Funkens ift. - Jede leibliche Empfindung ift an fich Erregung des Willens und zwar öfterer der noluntas, als ber voluntas. Die Erregung beffelben auf geiftigem Wege ift die, welche mittelft ber Motive geschieht: hier wird also burch Die Objektivität felbft bie Subjektivität erweckt und ins Spiel gesett. Dies tritt ein, sobald irgend ein Objekt nicht mehr rein objektiv, also antheilelos, aufgefaßt wird, sondern, mittelbar oder unmittelbar, Wunsch ober Abneigung erregt, fei es auch nur mittelft einer Erinnerung: benn alebann wirft es ichon ale Motiv, im weitesten Sinne bieses Worts.

Ich bemerke hiebei, daß das abstrakte Denken und das Lesen, weiche an Worte geknüpft sind, zwar im weitern Sinne auch zum Bewußtsehn anderer Dinge, also zur objektiven Beschäftigung des Geistes, gehören; jedoch nur mittelbar, nämlich mittelst der Begriffe: diese selbst aber sind das künstliche Produkt der Bernunft und schon daher ein Werk der Absichtlichkeit. Auch ist bei aller abstrakten Geistesbeschäftigung der Wille der Lenker, als welcher ihr, seinen Absichten gemäß, die Richtung ertheilt und auch die Ausmerksamkeit zusammenhält; daher dieselbe auch stets

mit einiger Anftrengung verknüpft ift: diese aber setzt Thätigkeit des Willens voraus. Bei dieser Art der Geistesthätigkeit hat also nicht die vollkommene Objektivität des Bewußtseyns Statt, wie sie, als Bedingung, die ästhetische Auffassung, d. i. die Erkenntniß der Ideen, begleitet.

Dem Obigen zufolge ift die reine Objektivität der Anschanung, vermöge welcher nicht mehr das einzelne Ding als folches, fon= bern bie 3bee feiner Gattung erfannt wird, baburch bebingt, bag man nicht mehr feiner felbst, sondern allein ber angeschauten Wegenstände sich bewußt ift, das eigene Bewußtsehn also bloß als der Träger der objektiven Existenz jener Gegenstände übrig geblieben ift. Bas biefen Zuftand erschwert und baber felten macht, ift, daß darin gleichsam das Accidenz (ber Intellekt) die Substang (den Billen) bemeiftert und aufhebt, wenn gleich nur auf eine kurze Beile. Hier liegt auch die Analogie und fogar Bermandtichaft beffelben mit der am Ende des folgenden Buches bargestellten Verneinung des Willens. — Obgleich nämlich die Erfenntniff, wie im vorigen Buche nachgewiesen, aus dem Willen entsproffen ift und in ber Erscheinung deffelben, dem Organismus, wurzelt; so wird sie boch gerade durch ihn verunreinigt. wie die Flamme durch ihr Brennmaterial und feinen Rauch. Hierauf beruht es, daß wir das rein objektive Wesen ber Dinge. die in ihnen hervortretenden Ideen nur dann auffassen konnen. wann wir fein Interesse an ihnen felbst haben, indem fie in feiner Beziehung zu unserm Willen ftehen. Sieraus nun wieder entspringt es, daß die Ideen der Wesen uns leichter aus bem Runftwert, als aus ber Wirklichfeit aufprechen. Denn mas wir nur im Bilbe, oder in ber Dichtung erblicken, fteht außer aller Möglichkeit irgend einer Beziehung zu unserm Willen; ba es ichon an sich felbst bloß für die Erkenntnig da ift und fich unmittelbar allein an diefe wendet. Singegen fest bas Auffaffen ber Ideen aus der Wirklichkeit gewiffermaagen ein Abstrahiren vom eigenen Willen, ein Erheben über fein Intereffe, poraus. welches eine besondere Schwungfraft des Intellefts erfordert. Diese ift im höhern Grade und auf einige Dauer nur bem Genie eigen, als welches eben barin besteht, daß ein größeres Maaß von Erkenntniffraft da ift, als der Dienst eines individuellen Willens erfordert, welcher Ueberschuß frei wird und nun ohne

Bezug auf den Willen die Welt auffaßt. Daß alfo bas Runftwerk die Auffassung der Ideen, in welcher der afthetische Genuß besteht, fo fehr erleichtert, beruht nicht bloß barauf, daß bie Runft, durch Bervorhebung des Wefentlichen und Aussonderung bes Unwesentlichen, die Dinge beutlicher und charafteriftischer darftellt, fondern eben fo fehr barauf, daß das zur rein objettiven Auffassung bes Wesens der Dinge erforderte gangliche Schweigen bes Willens am ficherften badurch erreicht wird, baß bas angeschaute Objeft felbst gar nicht im Gebiete ber Dinge liegt, welche einer Beziehung zum Willen fahig find, indem es fein Wirkliches, fondern ein bloges Bild ift. Dies nun gilt nicht allein von den Werfen der bildenden Runft, fondern ebenfo von der Poesie: auch ihre Wirkung ist bedingt durch die antheilsloje, willenslofe und badurch rein objektive Auffaffung. Diefe ift es gerade, welche einen angeschauten Gegenstand malerisch, einen Borgang des wirklichen Lebens poetisch erscheinen läßt; indem nur fie über die Gegenftande ber Wirklichkeit jenen gauberifchen Schimmer verbreitet, welchen man bei finnlich angeschauten Objetten bas Malerische, bei ben nur in der Phantafie geschauten das Poetische nennt. Wenn die Dichter den heitern Morgen, ben ichonen Abend, die ftille Mondnacht u. bgl. m. befingen; fo ift, ihnen unbewußt, der eigentliche Begenftand ihrer Berherrlichung bas reine Subjett bes Erfennens, welches burch jene Raturichonheiten hervorgerufen wird, und bei beffen Auftreten der Wille aus dem Bewußtsehn verschwindet, wodurch Diejenige Ruhe bes Bergens eintritt, welche außerdem auf ber Welt nicht zu erlangen ift. Wie fonnte fonft z. B. ber Bere

Nox erat, et coelo fulgebat luna sereno, Inter minora sidera,

fo wohlthuend, ja, bezanbernd auf uns wirken? — Ferner daraus, daß auch die Neuheit und das völlige Frembsehn der Gegenstände einer solchen antheilslosen, rein objektiven Auffassung derselben günstig ist, erklärt es sich, daß der Fremde, oder bloß Durchreisende, die Wirkung des Malerischen, oder Poetischen, von Gegenständen erhält, welche dieselben auf den Einheimischen nicht hervorzubringen vermögen: so 3. B. macht auf Jenen der Aublick einer ganz fremden Stadt oft einen sonderbar augenehsmen Eindruck, den er keineswegs im Bewohner derselben hers

porbringt: benn er entspringt baraus, daß Jener außer aller Begiehung zu biefer Stadt und ihren Bewohnern ftehend, fie rein objektiv auschaut. Sierauf beruht gum Theil ber Genuß des Reisens. Auch scheint hier ber Grund zu liegen, warum man die Birkung ergählender ober bramatischer Werke badurch gu befordern fucht, daß man die Scene in ferne Zeiten und Yander verlegt: in Deutschland nach Stalien und Spanien; in Italien nach Deutschland, Polen und fogar Holland. - Ift nun die völlig objektive, von allem Wollen gereinigte, intuitive Auffaffung Bedingung bes Genuffes afthetifcher Wegenftande; fo ift fie um fo mehr bie ber Bervorbringung berfelben. Bedes aute Gemalde, jedes achte Gebicht, tragt das Geprage der beschriebenen Gemuthsverfassung. Denn nur was aus der Unschauung, und zwar der rein objektiven, entsprungen, oder mmittelbar burch fie angeregt ift, enthält den lebendigen Reim, aus welchem achte und originelle Leiftungen erwachsen können: nicht nur in den bildenden Rünften, sondern auch in der Poefie, ja, in der Philosophie. Das punctum saliens jedes schönen 2Berkes, jedes großen ober tiefen Gedankens, ift eine gang ob= jeftive Anschauung. Gine folche aber ift durchaus durch bas völlige Schweigen des Willens bedingt, welches den Menschen als reines Subjekt bes Erkennens übrig faft. Die Unlage zum Vorwalten dieses Zustandes ist eben das Genie.

Mit dem Berschwinden des Willens aus dem Bewußtsehn ist eigentlich auch die Individualität, und mit dieser ihr Leiden und ihre Noth, aufgehoben. Daher habe ich das dann übrig bleibende reine Subjekt des Erkennens beschrieben als das ewige Weltauge, welches, wenn auch mit sehr verschiedenen Graden der Klarheit, aus allen lebenden Wesen sieht, unberührt vom Entstehen und Vergehen derselben, und so, als identisch mit sich, als stets Eines und das Selbe, der Träger der Welt der besharrenden Ideen, d. i. der adäquaten Objektität des Willens, ist; während das individuelle und durch die aus dem Willen entspringende Individualität in seinem Erkennen getrübte Subjekt, nur einzelne Dinge zum Objekt hat und wie diese selbst vergängslich ist. — In dem hier bezeichneten Sinne kann man Ichem ein zwiesaches Dasehn beilegen. Als Wille, und daher als Individuum, ist er nur Eines und dieses Eine ausschließlich, welches

ihm vollauf zu thun und zu leiden giebt. Als rein objektiv Borsstellendes ist er das reine Subjekt der Erkenntniß, in dessen Beswußtsehn allein die objektive Welt ihr Dasehn hat: als solches ist er alse Dinge, sosenn er sie auschaut, und in ihm ist ihr Dasehn ohne Last und Beschwerde. Es ist nämlich sein Dassenn, sosenn es in seiner Vorstellung existirt: aber da ist es ohne Wille. Sosenn es hingegen Wille ist, ist es nicht in ihm. Wohl ist Jedem in dem Zustande, wo er alse Dinge ist; wehe da, wo er ausschließlich Sines ist. — Jeder Zustand, jeder Mensch, jede Scene des Lebens, braucht nur rein objektiv aussgesaßt und zum Gegenstand einer Schilderung, sei es mit dem Pinsel oder mit Worten, gemacht zu werden, um interessant, allerliebst, beneidenswerth zu erscheinen: — aber steckt man darin ist man es selbst, — da (heißt es ost) mag es der Teusel ausshalten. Daher sagt Goethe:

Was im Leben uns verbrießt, Man im Bilbe gern genießt.

In meinen Jünglingsjahren hatte ich eine Periode, wo ich beständig bemüht war, mich und mein Thun von außen zu sehen und mir zu schildern; — wahrscheinlich um es mir genießbar zu machen.

Da die hier durchgeführte Betrachtung vor mir nie zur Sprache gekommen ist, will ich einige psychologische Erläuterungen berfelben hinzufügen.

Bei der unmittelbaren Anschauung der Welt und des Lebens betrachten wir, in der Regel, die Dinge bloß in ihren Relationen, folglich ihrem relativen, nicht ihrem absoluten Wesen und Dasseyn nach. Wir werden z. B. Häuser, Schiffe, Maschinen und dgl. ansehen mit dem Gedanken an ihren Zweck und an ihre Angemessehneit zu demselben; Menschen mit dem Gedanken an ihre Veziehung zu uns, wenn sie eine solche haben; nächstem aber mit dem an ihre Beziehung zu einander, sei es in ihrem gegenwärtigen Thun und Treiben, oder ihrem Stande und Gewerbe nach, etwan ihre Tüchtigkeit dazu beurtheilend u. s. w. Wir können eine solche Betrachtung der Relationen mehr oder weniger weit versolgen, bis zu den entserntesten Gliedern ihrer Versettung: die Betrachtung wird dadurch an Genauigkeit und Ausdehnung gewinnen; aber ihrer Qualität und Art nach bleibt

fie die felbe. Es ift die Betrachtung der Dinge in ihren Relationen, ja, mittelft biefer, alfo nach bem Cats vom Grunde. Dieser Betrachtungsweise ift Jeder meistens und in ber Regel hingegeben: ich glaube fogar, daß die meiften Menschen gar feiner anderen fähig find. — Gefchieht es nun aber ausnahmsweise, daß wir eine momentane Erhöhung ber Intensität unserer intuitiven Intelligenz erfahren; fo feben wir fogleich bie Dinge mit gang andern Augen, indem wir fie jett nicht mehr ihren Relationen nach, fondern nach Dem, was fie an und für fich selbst sind, auffassen und nun plötlich, außer ihrem relativen, auch ihr absolutes Dasenn mahrnehmen. Alsbald vertritt jedes Ginzelne feine Gattung: bennach faffen wir jest das Allgemeine der Befen auf. Was wir nun bergeftalt erkennen, find die Ideen der Dinge: aus diefen aber fpricht jest eine höhere Beisheit, als die, welche von blogen Relationen weiß. Auch wir felbst find babei aus ben Relationen herausgetreten und badurch das reine Subjekt des Erkennens geworden. - Was nun aber diefen Zustand ausnahmsweife herbeiführt, muffen innere physiologische Borgange sehn, welche die Thatigkeit des Gehirns reinigen und erhöhen, in dem Grade, daß eine folche plötliche Springfluth berfelben entfteht. Bon außen ift berfelbe badurch bedingt, daß wir der zu betrachtenden Scene völlig fremd und von ihr abgesondert bleiben, und schlechterdings nicht thätig barin verflochten sind.

Um einzusehen, daß eine rein objektive und daher richtige Auffassung der Dinge nur dann möglich ift, wann wir dieselben ohne allen persönlichen Antheil, also unter völligem Schweigen des Willens betrachten, vergegenwärtige man sich, wie sehr jeder Affekt, oder Leidenschaft, die Erkenntniß trübt und verfässcht, ja, jede Neigung oder Abneigung, nicht etwan bloß das Urtheil, nein, schon die ursprüngliche Anschauung der Dinge entstellt, särbt, verzerrt. Man erinnere sich, wie, wann wir durch einen glücklichen Ersolg ersreut sind, die ganze Welt sosort eine heitere Farbe und eine lachende Gestalt annimmt; hingegen düster und trübe aussieht, wann Kummer uns drückt; sodann, wie selbst ein lebloses Ding, welches jedoch das Wertzeng zu irgend einem von uns verabschenten Vorgang werden soll, eine schausliche Physiognomie zu haben scheint: z. B. das Schaffott, die Festung,

auf welche wir gebracht werden, der Inftrumentenkaften des Chirurgus, der Reisewagen der Geliebten u. f. m., ja, Bahlen, Buchftaben, Siegel, konnen uns furchtbar angringen und wie schreckliche Ungeheuer auf uns wirken. Hingegen sehen die Wert-Beuge gur Erfüllung unferer Bunfche fogleich angenehm und lichlich aus, 3. B. die budlichte Alte mit bem Liebesbrief, der Bude mit den Louisd'ors, die Strickleiter zum entrinnen u. f. w. Wie nun hier, bei entichiedenem Abichen oder Liebe, die Berfälschung ber Borftellung durch ben Willen unverkennbar ift; fo ift fie in minderem Grade vorhanden bei jedem Gegenstande, ber nur irgend eine entfernte Beziehung auf unfern Willen, b. h. auf unsere Reigung oder Abneigung, hat. Nur wann ber Wille, mit feinen Intereffen, das Bewußtsehn geräumt hat und der Intellett frei feinen eigenen Befeten folgt, und als reines Subjett die objeftive Welt abspiegelt, dabei aber doch, obwohl von feinem Wollen angespornt, aus eigenem Triebe in höchster Spannung und Thätigkeit ift, treten Farbe und Geftalt ber Dinge in ihrer mahren und vollen Bedeutung hervor: aus einer folchen Auffaffung allein alfo konnen achte Runftwerte hervorgeben, beren bleibender Werth und ftete erneuerter Beifall eben daraus entfpringt, daß fie allein bas rein Objektive barftellen, als welches den verichiedenen subjektiven und baber entstellten Anschauungen, als das ihnen allen Gemeinsame und allein feft Stehende, jum Grunde liegt und burchschimmert als das gemeinsame Thema aller jener subjektiven Bariationen. Denn gewiß stellt die vor unsern Augen ausgebreitete Natur sich in den verschiedenen Röpfen fehr verschieden bar: und wie Jeder fie fieht, fo allein fann er fie wiedergeben, fei es durch den Pinfel, oder den Meiffel, ober Worte, oder Gebehrden auf der Buhne. Nur Objeftivität befähigt zum Rünftler: fie ift aber allein baburch möglich, bag ber Intelleft, von feiner Burgel, dem Willen, abgeloft, frei schwebend, und doch höchst energisch thatig fei.

Dem Jüngling, beffen anschauender Intelleft noch mit frisicher Energie wirft, stellt sich wohl oft die Natur mit vollfomsmener Objeftivität und baher in voller Schönseit dar. Aber den Genuß eines solchen Anblicks stört bisweilen die betrübende Ressexion, daß die gegenwärtigen, sich so schön darstellenden Gegenstände nicht auch in einer persönlichen Beziehung zu ihm stehen,

vermöge beren fie ihn intereffiren und freuen fonnten: er erwartet nämlich fein Leben in Geftalt eines intereffanten Romans. "Sinter jenem vorspringenden Felsen mußte die wohlberittene Schaar ber Freunde meiner harren, - an jenem Wafferfall bie Geliebte ruhen, - biefes ichon beleuchtete Gebaude ihre Bohnung und jenes umrantte Teufter bas ihrige febn: - aber biefe ichone Welt ift obe für mich!" u. f. w. Dergleichen melancho= lijde Sünglingsschwärmereien verlangen eigentlich etwas sich geradezu Widersprechendes. Denn die Schönheit, mit der jene Gegenstände fich darftellen, beruht gerade auf der reinen Objettivität, b. i. Intereffenlofigfeit, ihrer Anschanung, und murbe baber burch die Beziehung auf den eigenen Willen, welche der Süngling ichmerglich vermißt, fofort aufgehoben, mithin ber gange Bauber, ber ihm jett einen, wenn auch mit einer schmerzlichen Beimischung versetten Genuß gewährt, gar nicht vorhanden fenn. - Das Gelbe gilt übrigens von jedem Alter und in jedem Berhältniß: die Schönheit landschaftlicher Gegenstände, welche uns jest entzuckt, murbe, wenn wir in perfonlichen Begiehungen zu ihnen ftänden, deren wir uns ftets bewuft bleiben, verschwunden sehn. Alles ift nur fo lange schön, als es uns nicht angeht. (Sier ist nicht die Rede von verliebter Leidenschaft. fondern von äfthetischem Genuß.) Das Leben ift nie schön, fon= bern nur die Bilder des Lebens find es, nämlich im verklarenden Spiegel der Kunft oder der Poefie; zumal in der Jugend. als wo wir es noch nicht kennen. Mancher Jüngling murbe große Beruhigung erhalten, wenn man ihm zu biefer Ginficht verhelfen fonnte.

Warum wirkt der Anblick des Vollmondes so wohlthätig, bernhigend und erhebend? Weil der Mond ein Gegenstand der Anschauung, aber nie des Wollens ist:

"Die Sterne, die begehrt man nicht, Man freut sich ihrer Bracht." - G.

Ferner ist er erhaben, b. h. stimmt uns erhaben, weil er, ohne alle Beziehung auf uns, bem irdischen Treiben ewig fremd, das hinzicht, und Alles sieht, aber an nichts Antheil nimmt. Bei seinem Anblick schwindet baher der Wille, mit seiner steten Noth, aus dem Bewußtsehn, und läßt es als ein rein erkennendes zurück. Bielleicht mischt sich auch noch ein Gefühl bei, daß wir

biesen Anblick mit Missionen theisen, beren individuelle Verschiedenheit darin erlischt, so daß sie in diesem Anschauen Eines sind; welches ebenfalls den Eindruck des Erhabenen erhöht. Dieser wird endlich auch dadurch befördert, daß der Mond seuchtet, ohne zu wärmen; worin gewiß der Grund liegt, daß man ihn keusch genannt und mit der Diana identissirt hat. — In Folge dieses ganzen wohlthätigen Eindruckes auf unser Gemüth wird der Mond allmälig der Freund unsers Busens, was hingegen die Sonne nie wird, welcher, wie einem überschwängslichen Wohlthäter, wir gar nicht ins Gesicht zu sehen versmögen.

Alls Zusatz zu dem, §. 38 des erften Bandes, über ben äfthetijden Benuß, welchen das Licht, die Spiegelung und die Farben gewähren, Befagten, finde hier noch folgende Bemerkung Raum. Die gang unmittelbare, gedankenloje, aber auch namen= lofe Freude, welche der durch metallischen Glang, noch mehr durch Transpareng verstärfte Gindruck der Farben in uns erregt, wie 3. B. bei farbigen Fenftern, noch mehr mittelft der Wolfen und ihres Refleges, beim Sonnenuntergange, - beruht gulett barauf, daß hier auf die leichtefte Weise, nämlich auf eine beis nahe phhfisch nothwendige, unser ganger Untheil für das Erfennen gewonnen wird, ohne irgend eine Erregung unfere Willens; wodurch wir in den Zustand des reinen Erfennens treten, wenn aleich daffelbe hier, in ber Sauptfache, in einem blogen Empfinden ber Affektion ber Retina besteht, welches jedoch, als an fich von Schmerz oder Wolluft völlig frei, ohne alle direfte Erregung bes Willens ift, alfo bem reinen Ertennen angehört.

## Rapitel 31 \*).

## Bom Genie.

Die überwiegende Fähigkeit zu ber in den beiden vorhers gegangenen Kapiteln geschilderten Erkenntnisweise, aus welcher alle ächten Werke der Künste, der Poesie und selbst der Philos

<sup>\*)</sup> Dies Rapitel bezieht fich auf §. 36 bes erften Banbes.

fophie entspringen, ift es eigentlich, die man mit bem Namen des Genies bezeichnet. Da diefelbe bemnach zu ihrem Gegen= stande die Platonischen Ideen hat, diese aber nicht in abstracto, fondern nur aufchaulich aufgefaßt werben; fo muß bas Wefen des Benies in ber Bollkommenheit und Energie ber anfchauen= den Erkenntnig liegen. Dem entsprechend hören wir als Werke des Genies am entschiedensten folche bezeichnen, welche unmittel= bar von ber Aufchauung ausgehen und an die Auschauung sich wenden, also die der bilbenden Runfte, und nächstdem die der Pocsie, welche ihre Anschauungen durch die Phantasie vermittelt. - Auch macht fich fcon hier die Berfchiedenheit des Genics vom blogen Talent bemerkbar, als welches ein Borzug ift, der mehr in der größern Bewandtheit und Scharfe der diskursiven, ale ber intnitiven Erkenntnif liegt. Der bamit Begabte benkt rafcher und richtiger als die Uebrigen; das Genie hingegen schaut eine andere Welt an, ale fie Alle, wiewohl nur indem es in die auch ihnen vorliegende tiefer hineinschaut, weil sie in seinem Ropfe sich objektiver, mithin reiner und beutlicher barftellt.

Der Intellekt ift, feiner Beftimmung nach, blog das Me= binm der Motive: demzufolge faßt er ursprünglich an ben Dingen nichts weiter auf, als ihre Beziehungen zum Willen, Die direften, die indireften, die möglichen. Bei ben Thieren, mo es faft gang bei ben bireften bleibt, ift eben barum die Sache am augenfälligften: mas auf ihren Willen keinen Bezug hat, ift für fie nicht da. Deshalb feben wir bisweilen mit Bermunderung. daß selbst kluge Thiere etwas an sich Auffallendes gar nicht be= merten, 3. B. über augenfällige Beränderungen an unferer Perfon ober Umgebung fein Befremben äußern. Beim Normalmenfchen fommen nun zwar die indireften, ja die möglichen Beziehungen gum Willen hingu, beren Summe ben Inbegriff ber nütlichen Renntnisse ausmacht; aber in den Beziehungen bleibt auch hier die Erkenntniß stecken. Daher eben kommt es im normalen Kopfe nicht zu einem ganz rein objektiven Bilbe ber Dinge; weil feine Anschauungsfraft, sobald sie nicht vom Willen angespornt und in Bewegung gesetzt wird, fofort ermattet und unthätig wird, indem fie nicht Energie genug hat, um aus eigener Clafticität und zwecklos die Welt rein objektiv aufzufaffen. Wo hingegen dies geschieht, wo die vorstellende Rraft des Gehirns einen folden leberichuß hat, daß ein reines, deutliches, objektives Bild der Außenwelt fich zwecklos darftellt, als welches für die Absichten bes Willens unnut, in den höheren Graden fogar ftorend ift. und felbst ihnen schädlich werden tann; - ba ift schon, wenigftens die Anlage zu jener Abnormitat vorhanden, die ber Rame des Genies bezeichnet, welcher andeutet, daß hier ein bem Willen, b. i. dem eigentlichen 3ch, Frembes, gleichsam ein von Augen hingufommender Genius, thatig ju werden icheint. Aber ohne Bild zu reden: das Genie befteht darin, daß die erkennende Fähigfeit bedeutend ftarfere Entwickelung erhalten hat, als ber Dienft des Willens, zu welchem allein fie ursprünglich ent= ftanden ift, erfordert. Daher fonnte, der Strenge nach, die Physiologie einen folden Ueberschuß der Gehirnthätigkeit und mit ihr des Gehirns felbst, gewissermaaßen den monstris per excessum beigählen, welche sie befanntlich ben monstris per defectum und benen per situm mutatum nebenordnet. Das Genie besteht also in einem abnormen llebermaag des Intellekts, welches feine Benutung nur dadurch finden tann, daß es auf das Allgemeine des Dasenns verwendet wird; wodurch es alsdann dem Dienste des gangen Menschengeschlechts obliegt, wie der normale Intellekt dem des Ginzelnen. Um die Sache recht faglich ju machen, könnte man sagen: wenn der Normalmensch aus 2/3 Wille und 1/3 Intelleft besteht; so hat hingegen das Benie 2/3 Intellekt und 1/3 Wille. Dies ließe fich dann noch durch ein chemi= fches Gleichniß erläutern: die Bafis und die Säure eines Mittel= falzes unterscheiden sich badurch, daß in jeder von Beiden das Rabifal jum Orngen bas umgefehrte Berhältnig, von dem im andern, hat. Die Bafis nämlich, oder das Alfali, ift dies da= burch, daß in ihr das Radikal überwiegend ift gegen das Drygen, und die Saure ift dies dadurch, daß in ihr das Drygen das lleberwiegende ift. Eben so nun verhalten sich, in Sinsicht auf Willen und Intellekt. Normalmensch und Genie. Daraus entfpringt zwischen ihnen ein durchgreifender Unterschied, der schon in ihrem gangen Wefen, Thun und Treiben fichtbar ift, recht eigentlich aber in ihren Leiftungen an ben Tag tritt. Roch fonnte man ale Unterschied hinzufügen, daß, mahrend jener totale Gegenfat zwischen den chemischen Stoffen die stärffte Wahlverwandtschaft

und Anziehung zu einander begründet, beim Menschengeschlecht eher bas Gegentheil sich einzufinden pflegt.

Die zunächst liegende Aenßerung, welche ein solcher llebersschuß der Erkenntnißkraft hervorruft, zeigt sich meistentheils in der ursprünglichsten und grundwesentlichsten, d. i. der anschauenden Erkenntniß, und veranlaßt die Wiederholung derselben in einem Bilde: so entsteht der Maler und der Bildhauer. Bei diesen ist demnach der Weg zwischen der genialen Auffassung und der künstelerischen Produktion der fürzeste: daher ist die Form, in welcher hier das Genie und seine Thätigkeit sich darstellt, die einsachste und seine Beschreibung am leichtesten. Dennoch ist eben hier die Duelle nachgewiesen, aus welcher alle ächten Produktionen, in jeder Kunst, auch in der Poesie, ja, in der Philosophie, ihren Ursprung nehmen; wiewohl dabei der Hergang nicht so einfach ist.

Man erinnere fich hier des im erften Buche erhaltenen Ergebnisses, daß alle Anschauung intellektual ist und nicht bloß fenfual. Wenn man nun die hier gegebene Auseinandersetzung dazu bringt und zugleich auch billig berücksichtigt, daß die Philofophie des vorigen Jahrhunderts das anschauende Erkenntniß= vermögen mit dem Namen der "untern Seelenfrafte" bezeichnete; fo wird man, daß Abelung, welcher die Sprache feiner Reit reben mußte, bas Benie in "eine merkliche Starke ber untern Seelenfrafte" fette, boch nicht fo grundabsurd, noch bes bittern Sohnes würdig finden, womit Jean Paul, in feiner Borichule ber Aefthetik, es anführt. So große Borzüge bas eben ermähnte Werk biefes bewunderungswürdigen Mannes auch hat; fo muß ich doch bemerken, daß überall, wo eine theoretische Erörterung und überhaupt Belehrung ber Zweck ift, die beständig witelnde und in lauter Gleichniffen einherschreitende Darftellung nicht bie angemessene sehn fann.

Die Anschauung nun aber ist es, welcher zunächst das eigentliche und wahre Wesen der Dinge, wenn auch noch bedingter Weise, sich aufschließt und offenbart. Alle Begriffe, alles Gestachte, sind ja nur Abstraktionen, mithin Theilvorstellungen aus jener, und bloß durch Wegdenken entstanden. Alle tiese Erkenntsniß, sogar die eigentliche Weisheit, wurzelt in der anschaulichen Auffassung der Dinge; wie wir dies in den Ergänzungen zum ersten Buch aussührlich betrachtet haben. Eine anschauliche

Auffassung ist allemal der Zeugungsproceß gewesen, in welchem jedes ächte Aunstwerk, jeder unsterbliche Gedanke, den Lebensstunken erhielt. Alles Urdenken geschieht in Bildern. Aus Besgriffen hingegen entspringen die Werke des bloßen Talents, die bloß vernünstigen Gedanken, die Nachahmungen und überhauvt alles auf das gegenwärtige Bedürfniß und die Zeitgenossenschaft allein Berechnete.

Bare nun aber unfere Unschauung ftets an die reale Gegen= wart der Dinge gebunden; jo wurde ihr Stoff gunglich unter der Herrschaft des Zufalls stehen, welcher die Dinge felten gur rechten Zeit herbeibringt, felten zweckmäßig ordnet und meistens fie in fehr mangelhaften Exemplaren uns vorführt. Deshalb bedarf es der Phantafie, um alle bedeutungsvollen Bilder des Lebens zu vervollständigen, zu ordnen, auszumalen, festzuhalten und beliebig zu wiederholen, je nachdem es die Zwecke einer tief eindringenden Erkenntniß und des bedeutungsvollen Werkes, dadurch fie mitgetheilt werden foll, erfordern. Hierauf beruht der hohe Werth der Phantafie, als welche ein bem Genie unentbehrliches Werkzeng ift. Denn nur vermöge derfelben fann diefes, je nach den Erforderniffen des Zusammenhanges seines Bilbens, Dichtens, oder Denkens, jeden Gegenstand oder Borgang sich in einem lebhaften Bilde vergegenwärtigen und fo ftets frische Nahrung aus der Urquelle aller Erfenntniß, dem Anschaulichen, schöpfen. Der Phantasiebegabte vermag gleichsam Beifter zu citiren, die ihm, zur rechten Zeit, Die Wahrheiten offenbaren, welche die nachte Wirklichkeit der Dinge nur ichmach, nur felten und dann meistens zur Unzeit barlegt. Bu ihm verhält fich baber ber Phantafielofe, wie zum freibeweglichen, ja geflügelten Thiere bie an ihren Felfen gefittete Minichel, welche abwarten muß, was der Zufall ihr zuführt. Denn ein Solcher kennt keine andere, als die wirkliche Sinnesanschauung: bis fie kommt nagt er an Begriffen und Abstraktionen, welche boch nur Schaalen und Sulfen, nicht ber Rern der Erfenntnig find. Er wird nie etwas Großes leiften; es ware denn im Rechnen und ber Mathematik. - Die Werke der bilbenden Runfte und der Boefie, imgleichen die Leiftungen der Mimit, können auch angesehen werden als Mittel, Denen, die feine Phantafie haben, Diesen Mangel möglichst zu ersetzen, Denen aber, die damit begabt find, ben Bebrauch berfelben zu erleichtern.

Obgleich bennach bie eigenthümliche und wefentliche Erfenntnifimeise des Benies die anschauende ift; fo machen den eigentlichen Gegenstand berfelben boch keineswegs bie einzelnen Dinge aus, fondern die in biefen fich aussprechenden Platonischen Bocen, wie beren Auffaffung im 29. Rapitel analyfirt worben. 3m Einzelnen ftets das Allgemeine zu feben, ift gerade ber Grundzug des Genics; mahrend ber Normalmensch im Einzelnen auch nur das Einzelne als folches erkennt, da es nur als folches der Wirklichkeit angehört, welche allein für ihn Intereffe, d. h. Beziehungen zu seinem Billen hat. Der Grad, in welchem Beder im einzelnen Dinge nur biefes, ober aber schon ein mehr oder minder Allgemeines, bis jum Allgemeinsten ber Gattung hinauf, nicht etwan bentt, fondern geradezu erblickt, ift ber Maagftab feiner Unnäherung jum Benie. Diefem entsprechend ift auch nur das Wesen der Dinge überhaupt, das Allgemeine in ihnen, bas Gange, ber eigentliche Gegenstand bes Benies: die Untersuchung der einzelnen Phänomene ift das Feld der Talente, in den Realwiffenschaften, beren Gegenstand eigentlich immer nur die Beziehungen ber Dinge zu einander find.

Was im vorhergegangenen Kapitel ausführlich gezeigt worben, daß nämlich die Auffassung der Ideen dadurch bedingt ift, daß das Erkennende das reine Subjekt der Erkenntniß fei. d. h. daß der Wille gänglich aus dem Bewuftsehn verschwinde, bleibt uns hier gegenwärtig. - Die Freude, welche wir an manchen, die Landschaft uns vor Augen bringenden Liebern Goethe's, oder an den Naturschilderungen Jean Baul's haben. beruht barauf, daß wir badurch ber Objektivität jener Beifter, d. h. der Reinheit theilhaft werden, mit welcher in ihnen die Welt als Vorstellung fich von der Welt als Wille gesondert und gleichsam gang davon abgelöft hatte. - Darans, daß die Erfenntnismeise des Genies wesentlich die von allem Wollen und feinen Beziehungen gereinigte ift, folgt auch, daß die Berfe beffelben nicht aus Absicht oder Willfür hervorgehen, fondern es babei geleitet ist von einer instinktartigen Nothwendigkeit. — Was man das Regewerden des Genius, die Stunde der Beihe, den Angenblick ber Begeisterung nennt, ift nichts Anderes, als bas Freiwerben bes Intellefts, wann biefer, feines Dienftes unter dem Billen einstweilen enthoben, jest nicht in Unthätigkeit ober Abspannung versinkt, sondern, auf eine kurze Weile, ganz allein, aus freien Stücken, thätig ist. Dann ist er von der größten Reinheit und wird zum klaren Spiegel der Welt: denn, von seinem Ursprung, dem Willen, völlig abgetrennt, ist er jetzt die in einem Bewußtschn koncentrirte Welt als Borstellung selbst. In solchen Augenblicken wird gleichsam die Seele unsterblicher Werke erzeugt. Hingegen ist bei allem absichtlichen Nachdenken der Intellekt nicht frei, da ja der Wille ihn leitet und sein Thema ihm vorschreibt.

Der Stempel der Gewöhnlichkeit, der Ausdruck von Bulgarität, welcher den allermeiften Gesichtern aufgedrückt ist, besteht eigentlich darin, daß die ftrenge Unterordnung ihres Erkennens unter ihr Wollen, die feste Rette, welche beibe zusammenschließt, und die daraus folgende Unmöglichkeit, die Dinge anders als in Beziehung auf den Willen und feine Zwecke aufzufaffen, darin fichtbor ift. Dingegen liegt ber Ausbruck bes Benies, welcher Die augenfällige Familienahnlichfeit aller Hochbegabten ausmacht, oarin, daß man das Losgesprochensehn, die Manumission des Intellefts vom Dienste des Willens, das Borherrichen des Erfennens über bas Wollen, beutlich barauf lieft: und weil alle Bein aus dem Wollen hervorgeht, das Erfennen hingegen an und für fich schmerglos und heiter ift; fo giebt dies ihren hohen Stirnen und ihrem fluren, ichauenden Blick, als welche bem Dienste des Willens und seiner Roth nicht unterthan find, jenen Auftrich großer, gleichsam überirdischer Heiterkeit, welcher gu Beiten burchbricht und fehr wohl mit der Melancholie ber übrigen Gefichtszüge, besonders des Mundes, zusammenbesteht, in biefer Beziehung aber treffend bezeichnet werden fann durch bas Motto des Jordanus Brunus: In tristitia hilaris, in hilaritate tristis.

Der Wille, welcher die Wurzel des Intellekts ist, widersetzt sich jeder auf irgend etwas Underes als seine Zwecke gerichteten Thätigkeit desselben. Daher ist der Intellekt einer rein objektiven und tiesen Auffassung der Außenwelt nur dann fähig, wann er sich von dieser seiner Burzel wenigstens einstweilen abgelöst hat. So lange er derselben noch verbunden bleibt, ist er aus eigenen Mitteln gar keiner Thätigkeit fähig, sondern schläft in Dumpspeit, so oft der Wille (das Interesse) ihn nicht weckt und in

Bewegung fett. Gefchieht dies jedoch, fo ift er zwar fehr tanglich, dem Intereffe bes Willens gemäß, Die Relationen ber Dinge zu erkennen, wie dies der kluge Ropf thut, der immer auch ein aufgeweckter, b. h. vom Wollen lebhaft erregter Ropf fenn muß; aber er ift eben deshalb nicht fähig, das rein objet= tive Befen der Dinge zu erfaffen. Denn das Wollen und die 3mede maden ihn fo einseitig, daß er an ben Dingen nur das ficht, was sich darauf bezieht, das Uebrige aber theils ver= ichwindet, theils verfälscht ins Bewußtsehn tritt. Go wird 3. B. ein in Angst und Gile Reisender den Rhein mit feinen Ufern nur als einen Queerstrich, die Brücke barüber nur als einen Diesen schneidenden Strich sehen. Im Ropfe des von feinen 3weden erfüllten Menschen ficht die Welt aus, wie eine ichone Gegend auf einem Schlachtfeldplan aussieht. Freilich find dies Ertreme, der Deutlichkeit wegen genommen: allein auch jede nur geringe Erregung bes Willens wird eine geringe, jedoch ftete jenen analoge Verfälschung ber Erkenntniß zur Folge haben. In ihrer wahren Farbe und Geftalt, in ihrer ganzen und richtigen Bedeutung kann die Welt erft dann hervortreten, mann ber Intelleft, des Wollens ledig, frei über den Objekten schwebt und ohne vom Willen angetrieben zu fehn, bennoch energisch thatig ift. Allerdings ift dies ber Natur und Bestimmung des Intelletts entgegen, also gewiffermaagen widernatürlich, daher eben über= aus felten: aber gerade hierin liegt das Wefen des Genies. als bei welchem allein jener Zustand in hohem Grade und anhaltend Statt findet, mahrend er bei ben Uebrigen nur annahe= rungs= und ausnahmsweise eintritt. - In dem hier dargelegten Sinne nehme ich es, wenn Jean Paul ("Borschule ber Aesthe= tif", §. 12) das Wefen des Genies in die Befonnenheit fett. Nämlich ber Normalmensch ift in ben Strudel und Tumult des Lebens, dem er durch seinen Willen angehört, eingesenkt: fein Intellett ift erfüllt von den Dingen und den Borgangen des Lebens: aber diefe Dinge und das Leben felbst, in objektiver Be= deutung, wird er gar nicht gewahr; wie der Raufmann auf der Umfterdammer Borfe vollfommen vernimmt was fein Nachbar fagt, aber bas bem Rauschen bes Meeres ähnliche Gesumme ber gangen Borfe, barüber ber entfernte Beobachter erstaunt, gar nicht hort. Dem Genie hingegen, beffen Intelleft vom Billen.

also von der Person, abgelöst ist, bedeckt das diese Betreffende nicht die Welt und die Dinge selbst; sondern es wird ihrer deutlich inne, es nimmt sie, an und für sich selbst, in objektiver Auschauung, wahr: in diesem Sinne ist es besonnen.

Dieje Besonnenheit ift es, welche ben Maler befähigt, die Natur, die er vor Augen hat, treu auf der Leinwand wieder= zugeben, und ben Dichter, Die anschauliche Wegenwart, mittelft abstrafter Begriffe, genau wieder hervorzurufen, indem er fie ausspricht und jo gum deutlichen Bewußtsehn bringt; imgleichen Alles, mas die Uebrigen blog fühlen, in Worten auszudrücken. - Das Thier lebt ohne alle Besonnenheit. Bewußtsehn hat es, d. h. es erkennt fich und sein Wohl und Wehe, dazu auch Die Gegenstände, welche folche veraulaffen. Aber feine Erkennt= nig bleibt ftets subjektiv, wird nie objektiv: alles darin Borkommende scheint sich ihm von selbst zu verstehen und kann ihm daher nie weder zum Vorwurf (Dbjekt der Darstellung), noch gum Problem (Objett ber Meditation) werden. Sein Bewußtfenn ift also gang immanent. Zwar nicht von gleicher, aber toch von verwandter Beschaffenheit ift das Bewußtsehn des gemeinen Menschenschlages, indem auch seine Wahrnehmung der Dinge und der Welt überwiegend subjektiv und vorherrschend im= manent bleibt. Es nimmt die Dinge in der Welt mahr, aber nicht die Welt; sein eigenes Thun und Leiben, aber nicht sich. Wie nun, in unendlichen Abstufungen, die Deutlichkeit des Bewußtsehns sich steigert, tritt mehr und mehr die Besonnenheit ein, und dadurch fommt es allmälig dahin, daß bisweilen, wenn auch felten und dann wieder in höchft verschiedenen Graden der Deutlichkeit, es wie ein Blit durch den Ropf fahrt, mit "was ift das Alles?" oder auch mit "wie ist es eigentlich beschaffen?" Die erftere Frage wird, wenn fie große Deutlichkeit und anhaltende Gegenwart erlangt, den Philosophen, und die andere, ebenjo, den Künftler oder Dichter machen. Dieserhalb also hat der hohe Beruf dieser Beiden feine Burgel in der Besonnenheit, Die junachst aus ber Deutlichkeit entspringt, mit welcher fie ber Welt und ihrer felbft inne werden und dadurch zur Befinnung barüber fommen. Der gange Bergang aber entspringt baraus, daß der Intellett, burch fein lebergewicht, fich vom Willen, dem er urfprünglich dienftbar ift, ju Zeiten losmacht.

Die hier dargelegten Betrachtungen über das Genie schließen sich ergänzend an die im 22. Napitel enthaltene Darstellung des in der ganzen Reihe der Wesen wahrnehmbaren, immer weistern Auseinandertretens des Willens und des Intelsletts. Dieses eben erreicht im Genie seinen höchsten Grad, als wo es dis zur völligen Ablösung des Intellekts von seiner Wurzel, dem Willen, geht, so daß der Intellekt hier völlig frei wird, wodurch allererst die Welt als Vorstellung zur vollkommenen Objektivation gelangt.

Best noch einige die Individualität des Genics betreffende Bemerkungen. — Schon Aristoteles hat, nach Cicero (Tusc., I, 33) bemerkt, omnes ingeniosos melancholicos esse; welches sich, ohne Zweisel, auf die Stelle des Aristoteles Problemata,

30, 1, bezieht. Auch Goethe fagt:

Meine Dichtergluth war sehr gering, So lang ich bem Guten entgegenging: Dagegen brannte sie lichterloh, Wann ich vor brohendem Uebel sloh. — Zart Gebicht, wie Regenbogen, Wird nur auf bunkeln Grund gezogen: Darum behagt dem Dichtergenie Das Element der Melancholie.

Dies ist baraus zu erklären, daß, da ber Wille feine ursprüngliche Herrschaft über den Intellekt stets wieder geltend macht. Diefer, unter ungunftigen perfoulichen Berhaltniffen, fich leichter derselben entzieht; weil er von widerwärtigen Umftänden sich gern abwendet, gewissermaagen um sich zu zerstreuen, und nun mit desto größerer Energie sich auf die fremde Aukenwelt richtet. alfo leichter rein objektiv wird. Gunftige perfonliche Verhaltniffe wirken umgekehrt. Im Ganzen und Allgemeinen jedoch beruht die dem Genie beigegebene Melancholie barauf, daß der Wille zum Leben, von je hellerem Intellekt er fich beleuchtet findet, besto beutlicher das Elend feines Zustandes mahrnimmt. - Die fo häufig bemerkte trübe Stimmung hochbegabter Geifter hat ihr Sinnbild am Montblanc, beffen Gipfel meiftens bewölft ift: aber wann bisweilen, jumal fruh Morgens, ber Bolfenfchleier reift und nun ber Berg vom Sonnenlichte roth, aus feiner Simmelshöhe über ben Wolfen, auf Chamouni berabfieht; bann ift es ein Anblick, bei welchem Jedem das Herz im tiefsten Grunde aufgeht. So zeigt auch das meistens melancholische Genie zwischendurch die schon oben geschilderte, nur ihm mögliche, aus der vollkommensten Objektivität des Geistes entspringende, eigenschümliche Heiterkeit, die wie ein Lichtglanz auf seiner hohen Stirne schwebt: in tristitia hilaris, in hilaritate tristis.

Alle Pfuscher find es, im letten Grunde, badurch, daß ihr Intelleft, bem Willen noch zu fest verbunden, nur unter beffen Unspornung in Thatigfeit gerath, und baber eben gang in beffen Dienste bleibt. Sie find demgufolge feiner andern, ale perfonlicher Zwecke fähig. Diefen gemäß schaffen fie ichlechte Gemälbe, geiftlose Gedichte, seichte, absurde, fehr oft auch unredliche Philojopheme, wann es nämlich gilt, durch fromme Unredlichkeit, sich hohen Borgefetten zu empfehlen. All ihr Thun und Denten ift also persönlich. Daber gelingt es ihnen höchstens, sich das Meugere, Bufallige und Beliebige frember, achter Berte als Manier anqueignen, wo fie bann, ftatt bes Rerns, die Schaale faffen, jedoch vermeinen, Alles erreicht, ja, jene übertroffen gu haben. Wird bennoch bas Mifflingen offenbar; fo hofft Mander, es burch feinen guten Willen am Ende boch zu erreichen. Aber gerade biefer gute Wille macht es unmöglich; weil berfelbe boch nur auf perfonliche 3mede hinausläuft: bei folden aber fann es weder mit Kunft, noch Poefie, noch Philosophie je Ernft werden. Auf Jene paßt baber gang eigentlich die Redensart: fie stehen fich felbst im Lichte. Ihnen ahndet es nicht, daß allein der von der Herrschaft des Willens und allen feinen Projekten losgeriffene und badurch frei thätige Intellekt, weil nur er ben mahren Ernft verleiht, ju achten Produktionen befähigt: und das ift gut für fie; fonst sprängen fie ine Waffer. - Der gute Bille ift in der Moral Alles; aber in der Runft ift er nichts: da gilt, wie ichon bas Wort andeutet, allein bas Rönnen. -Alles tommt zulett barauf an, wo der eigentliche Ernft bes Menichen liegt. Bei fast Allen liegt er ausschlieglich im eigenen Bohl und bem ber Ihrigen; baher fie dies und nichts Underes ju fordern im Stande find; weil eben fein Borfat, feine will fürliche und absichtliche Unftrengung, den mahren, tiefen, eigent lichen Ernft verleift, ober erfett, ober richtiger verlegt. Denn er bleibt ftets ba, wo die Ratur ihn hingelegt hat: ohne ihn

aber fann Alles nur halb betrieben werden. Daher forgen, aus bem felben Grunde, geniale Individuen oft fchlecht für ihre eigene 28ohlfohrt. Wie ein bleiernes Anhängsel einen Körper immer wieder in die Lage gurudbringt, die fein durch daffelbe determi= nirter Schwerpunkt erfordert; fo gicht ber mahre Ernft bes Menichen die Kraft und Aufmerksamkeit des Intellekte immer dabin suriick, wo er liegt: alles Andere treibt der Mensch ohne mahren Ernft. Daher find allein die höchft feltenen, abnormen Menichen, beren mahrer Ernft nicht im Berfonlichen und Prattiichen, sondern im Obiektiven und Theoretischen liegt, im Stande, das Wesentliche der Dinge und der Welt, also die höchsten Wahrbeiten, aufzufaffen und in irgend einer Art und Weise wiederjugeben. Denn ein folder außerhalb bes Individui, in bas Sbieftive fallender Ernst besselben ift etwas der menschlichen Natur Fremdes, etwas Unnatürliches, eigentlich Uebernatürliches: jedoch allein durch ihn ift ein Mensch groß, und demgemäß wird aledann fein Schaffen einem von ihm verschiedenen Benius zugeschrieben, der ihn in Besitz nehme. Ginem folden Menschen ift sein Bilden, Dichten ober Denken Zweck, ben Uebrigen ift ce Mittel. Diese suchen babei ihre Sache, und wiffen, in der Regel, sie wohl zu fordern, da sie sich den Zeitgenoffen anichmiegen, bereit, den Bedürfniffen und Launen berfelben gu dienen: baber leben fie meistens in glücklichen Umständen: Jener oft in schr elenden. Denn fein perfonliches Wohl opfert er bem objektiven Zweck: er kann eben nicht anders; weil dort fein Ernst liegt. Sie halten es umgekehrt: barum find fie klein: er aber ift groß. Demgemäß ift fein Werk für alle Zeiten, aber die Anerkennung deffelben fängt meistens erft bei der Rachwelt an: fie leben und fterben mit ihrer Zeit. Groß überhaupt ift nur Der, welcher bei feinem Wirken, dieses fei nun ein prattisches, ober ein theoretisches, nicht feine Sache fucht; fondern allein einen objektiven Zweck verfolgt: er ist es aber selbst bann noch, wann, im Praktischen, bieser 3med ein migverstanbener, und fogar wenn er, in Folge bavon, ein Berbrechen fenn follte. Daß er nicht fich und feine Sache fucht, bies madt ihn, unter allen Umftanden, groß. Rlein hingegen ift alles auf persönliche Zwecke gerichtete Treiben; weil der dadurch in Thatigfeit Berfette fich nur in feiner eigenen, verschwindend kleinen Person erkennt und findet. Hingegen wer groß ist, erkennt sich in Allem und daher im Ganzen: er lebt nicht, wie Jener, allein im Mikrofosmos, sondern noch mehr im Makrofosmos. Darum eben ist das Ganze ihm angelegen, und er sucht es zu erfassen, um es darzustellen, oder um es zu erkären, oder um praktisch darauf zu wirken. Denn ihm ist es nicht fremd; er fühlt daß es ihn angeht. Wegen dieser Ausdehnung seiner Sphäre nennt man ihn groß. Dennach gebührt nur dem wahren Pelden, in irgend einem Sinn, und dem Genie senes erhabene Prädikat: es besagt, daß sie, der menschlichen Natur eutgegen, nicht ihre eigene Sache gesucht, nicht für sich, sondern sir Alle gelebt haben. — Wie nun offenbar die Allermeisten stets klein sehn müssen und niemals groß sehn können; so ist doch das Umgekehrte nicht möglich, daß nämlich Siner durchaus, d. h. stets und seden Augenblick, groß sei:

Denn aus Gemeinem ift ber Mensch gemacht, Und bie Gewohnbeit nennt er seine Amme.

Veder große Mann nämlich nuß bennoch oft nur das Indivisum schu, nur sich im Auge haben, und das heißt klein sehn. Hierauf beruht die sehr richtige Bemerkung, daß kein Held es vor seinem Kammerdiener bleibt; nicht aber darauf, daß der Kammerdiener den Helden nicht zu schätzen verstehe; — welches Goethe, in den "Wahlverwandtschaften" (Bd. 2, Kap. 5), als Einfall der Ottilie auftischt. —

Das Genie ist sein eigener Lohn: benn das Beste was Siner ist, muß er nothwendig für sich selbst sehn. "Ber mit einem Talente, zu einem Talente geboren ist, sindet in demsselben sein schönstes Dasehn", sagt Goethe. Wenn wir zu einem großen Mann der Vorzeit hinausblicken, denken wir nicht: "Wie glücklich ist er, von uns Allen noch jetzt bewundert zu werden"; sondern: "Wie glücklich muß er gewesen sehn im uns mittelbaren Genuß eines Geistes, an dessen zurückgelassenen Spusren Jahrhunderte sich erquicken." Nicht im Ruhme, sondern in Dem, wodurch man ihn erlangt, liegt der Werth, und in der Zengung unsterblicher Kinder der Genuß. Daher sind Die, welche die Nichtigkeit des Nachruhmes daraus zu beweisen suchen, daß wer ihn erlangt, nichts davon erfährt, dem Klügling zu versgleichen, der einem Manne, welcher auf einen Hausen Ausster

schaalen im Sofe seines Nachbarn neibische Blicke würfe, fehr weise die gänzliche Unbranchbarteit derselben demonstriren wollte.

Der gegebenen Darstellung des Wesens des Genies zusolge ist dasselbe in sosern naturwidrig, als es darin besteht, daß der Intellekt, dessen eigentliche Bestimmung der Dienst des Willens ist, sich von diesem Dienste emancipirt, um auf eigene Hand thätig zu sehn. Dennach ist das Genie ein seiner Bestimmung untreu gewordener Intellekt. Hierauf beruhen die demselben beisgegebenen Nachtheile, zu deren Betrachtungen wir jeht den Weg uns dadurch bahnen, daß wir das Genie mit dem weniger entsichiedenen Ueberwiegen des Intellekts verzleichen.

Der Intellett bes Normalmenschen, ftreng an den Dienft feines Willens gebunden, mithin eigentlich bloß mit der Aufnahme der Motive beschäftigt, läßt sich ausehen als der Rompler von Drahtfäden, womit jede diefer Buppen auf dem Welttheater in Bewegung gesetst wird. Sieraus entspringt ber trockene, ge= jette Ernft der meiften Leute, der nur noch von dem der Thiere übertroffen wird, als welche niemals lachen. Dagegen könnte man das Genie, mit seinem entfesselten Intelleft, einem unter den großen Drahtpuppen des berühmten Mailandischen Buppentheaters mitspielenden, lebendigen Menschen vergleichen, der unter ihnen der Einzige wäre, welcher Alles wahrnähme und daher gern fich von der Bühne auf eine Beile losmachte, um aus den Logen das Schauspiel zu genießen: - das ist die geniale Bejonnenheit. - Aber selbst ber überaus verftändige und vernünftige Mann, den man beinahe weise nennen könnte, ist vom Genie gar fehr und zwar dadurch verschieden, daß sein Intellett eine praktische Richtung behält, auf die Wahl ber allerbeften Zwecke und Mittel bedacht ift, baber im Dienste des Willens bleibt und bemnach recht eigentlich naturgemäß beschäftigt ift. Der feste, praktische Lebenserust, welchen die Römer als gravitas bezeichneten, fetzt voraus, daß der Intellekt nicht den Dienft des Willens verlaffe, um hinauszuschweifen zu Dem, mas diefen nicht angeht: darum läßt er nicht jenes Auseinandertreten des Intellefts und des Willens zu, welches Bedingung des Genies ift. Der kluge, ja der eminente Ropf, ber zu großen Leiftungen im Praktischen Geeignete, ift es gerade badurch, daß die Objekte feinen Willen lebhaft erregen und jum raftlofen Rachforichen ihrer Berhaltniffe und Beziehungen aufpornen. Auch fein Intel= lett ift also mit dem Willen fest verwachsen. Bor bem geniglen Ropf hingegen fcmebt, in feiner objektiven Auffaffung, Die Gra icheinung der Welt als ein ihm Fremdes, ein Wegenftand ber Routemplation, der fein Wollen aus dem Bewußtfehn verbranat. 11m diesen Punkt dreht sich der Unterschied zwischen der Befühigung zu Thaten und der zu Werken. Die lettere verlangt Objeftivität und Tiefe ber Erkenntnig, welche gangliche Sonderung des Intellefts vom Willen jur Boraussetzung hat: Die erftere hingegen verlangt Unwendung ber Erkenntnig, Beiftes gegenwart und Entschloffenheit, welche erfordert, daß ber Intelictt unausgesetzt den Dienft des Willens beforge. Wo das Band zwischen Intellekt und Wille gelöft ift, wird ber von feiner natürlichen Bestimmung abgewichene Intellekt ben Dienft bes Willens vernachläffigen: er wird z. B. felbst in der Roth bes Angenblicks noch feine Emancipation geltend machen und etwan die Umgebung, von welcher dem Individuo gegenwärtige Gefahr droht, ihrem malerischen Gindruck nach aufzufassen nicht umbin tonnen. Der Intellett bes vernünftigen und verständigen Mannes hingegen ift ftets auf feinem Posten, ift auf die Umstände und deren Erforderniffe gerichtet: ein folder wird daher in allen Fällen das der Cache Angemeffene befchließen und ausführen, folglich keineswegs in jene Excentricitäten, personliche Fehltritte, ja, Thorheiten verfallen, benen bas Genie barum ausgesett ift, daß sein Intellett nicht ausschließlich der Führer und Wächter feines Willens bleibt, fondern, bald mehr bald weniger, vom rein Objettiven in Unspruch genommen wird. Den Gegensat, in welchem bie beiden hier abstratt bargestellten, ganglich verichiedenen Arten ber Befähigung zu einander stehen, hat Goethe uns im Widerspiel des Taffo und Antonio veranschaulicht. Die oft bemerkte Berwandtschaft des Genies mit dem Wahnfinn beruht eben hauptfächlich auf jener, dem Genie wefentlichen, dennoch aber naturwidrigen Sonderung des Intellefts vom Willen. Diefe aber felbst ift feineswege Dem zuzuschreiben, daß das Genie von geringerer Intensität des Willens begleitet fei; da es vielmehr burch einen heftigen und leidenschaftlichen Charafter be bingt ift: fondern fie ift barans ju erklären, daß ber praktifch Ausgezeichnete, der Mann ber Thaten, blog bas gange und volle Maaß des für einen energischen Willen erforderten Intellekts hat, während den meisten Menschen sogar dieses abgeht; das Genie aber in einem völlig abnormen, wirklichen Uebermaaß von Intellekt besteht, dergleichen zum Dienste keines Willens erfordert ist. Dieserhalb eben sind die Männer der ächten Werke tausend Mal seltener, als die Männer der Thaten. Jenes abnorme Uebermaaß des Intellekts eben ist es, vermöge dessen dieser das entschiedene Uebergewicht erhält, sich vom Willen losmacht und nun, seines Ursprungs vergessend, aus eigener Kraft und Elastieität frei thätig ist; worans die Schöpfungen des Genies hers vorgehen.

Eben diefes nun ferner, daß das Genie im Wirken des freien, d. h. vom Dienste des Willens emancipirten Intelletts bofteht, hat zur Folge, daß die Produktionen deffelben keinen nützlichen Zwecken dienen. Es werde musicirt, oder philosophirt, gemalt, oder gedichtet; - ein Werk des Genies ift kein Ding zum Nuben. Unnütz zu fenn, gehört zum Charafter der Werte des Genies: es ift ihr Abelsbrief. Alle übrigen Menschenwerte find da zur Erhaltung, oder Erleichterung unferer Erifteng; bloß die hier in Rede ftehenden nicht: fie allein find ihrer felbst wegen ba, und sind, in diesem Sinn, als die Blüthe, oder ber reine Ertrag des Dafenns anzusehen. Deshalb geht beim Genuf derfelben uns das Berg auf: denn wir tauchen dabei aus dem schweren Erdenäther ber Bedürftigkeit auf. — Diesem analog schen wir, auch außerbem, das Schone felten mit dem Rüplichen vereint. Die hohen und schönen Bäume tragen kein Obit: Die Obstbäume find fleine, hafliche Rruppel. Die gefüllte Gartenrose ist nicht fruchtbar, sondern die kleine, wilde, fast geruchlose ift es. Die schönften Gebäude find nicht die nütlichen: ein Tempel ift kein Wohnhaus. Gin Mensch von hohen, seltenen Geiftesgaben, genöthigt einem blog nütlichen Geschäft, dem ber Bewöhnlichste gewachsen ware, obzuliegen, gleicht einer foftlichen, mit schönfter Malerei geschmückten Bafe, die als Rochtopf ver= brancht wird; und die nühlichen Leute mit den Leuten von Benie vergleichen, ift wie Baufteine mit Diamanten vergleichen.

Der bloß praktische Mensch also gebraucht seinen Intellekt zu Dem, wozu ihn die Natur bestimmte, nämlich zum Auffassen der Beziehungen der Dinge, theils zu einander, theils zum

Willen des erkennenden Individuums. Das Genie hingegen gebraucht ihn, der Beftimmung beffelben entgegen, gum Auffaffen des objektiven Befens der Dinge. Sein Ropf gehört daher nicht ihm, fondern der Welt an, zu deren Erleuchtung in irgend einem Sinne er beitragen wirb. Hieraus muffen dem damit begünftigten Individuo vielfältige Rachtheile erwachsen. Denn sein Intellekt wird überhaupt die Fehler zeigen, die bei jedem Wertzeng, welches zu Dem, wozu es nicht gemacht ift, gebraucht wird, nicht auszubleiben pflegen. Zunächst wird er gleichsam ber Diener zweier Berren fenn, indem er, bei jeder Gelegenheit, fich von dem seiner Bestimmung entsprechenden Dienste losmacht, um seinen eigenen Zwecken nachzugehen, wodurch er den Willen oft fehr zur Unzeit im Stich läßt und hienach bas fo begabte Individuum für das Leben mehr oder weniger unbrauchbar wird, ja, in feinem Betragen bisweilen an den Wahnfinn erinnert. Sodann wird es, vermöge feiner gesteigerten Erfenntnigfraft, in ben Dingen mehr das Allgemeine, als das Ginzelne feben; mahrend der Dienft des Willens hauptfächlich die Erkenntniß des Einzelnen erfordert. Aber wann nun wieder gelegentlich jene ganze, abnorm erhöhte Erkenntniftraft fich plöglich, mit aller ihrer Energie, auf die Ungelegenheiten und Miferen des Willens richtet; fo wird fie diese leicht zu lebhaft auffassen, Alles in gu grellen Farben, zu hellem Lichte, und ins Ilngcheure vergrößert erblicen, wodurch das Individuum auf lauter Extreme verfällt. Dies noch näher zu erklären, diene Folgendes. Alle große theoretifche Leiftungen, worin es auch fei, werben baburch zu Stande gebracht, daß ihr Urheber alle Kräfte feines Beiftes auf Ginen Bunft richtet, in welchen er fie zusammenschießen läßt und toucentrirt, fo ftart, fest und ausschließlich, daß die ganze übrige Welt ihm jett verschwindet und sein Gegenstand ihm alle Realität ausfüllt. Gben biefe große und gewaltsame Koncentration, die zu den Privilegien des Genies gehört, tritt nun für daffelbe bisweilen auch bei ben Gegenständen der Wirklichfeit und ben Angelegenheiten des täglichen Lebens ein, welche alsbann, unter einen folden Foins gebracht, eine fo monftrofe Bergrößerung er= halten, daß fie fich darftellen wie der im Connenmitroffop bie Statur des Elephanten annehmende Floh. Sieraus entsteht es, daß hochbegabte Individuen bisweilen über Meinigfeiten in hef-

tige Affeste ber verschiedensten Art gerathen, die ben Andern unbegreiflich find, als welche sie in Trauer, Freude, Sorge, Furcht, Born u. j. w. versetzt sehen, durch Dinge, bei welchen ein All= tagomenfch gang gelaffen bliebe. Darum alfo fehlt bem Benie Die Rüchternheit, als welche gerade barin besteht, daß man in ben Dingen nichts weiter ficht, als was ihnen, besonders in Sinficht auf unsere möglichen Zwecke, wirklich zukommt: baber tann fein nüchterner Menfch ein Genie fenn. Bu ben angegebenen Rachtheilen gefellt fich nun noch die übergroße Genfibilität, welche ein abnorm erhöhtes Nerven- und Cerebral-Leben mit sich bringt, und zwar im Berein mit der das Genie ebenfalls bedingenden Beftigkeit und Leidenschaftlichkeit des Wollens, die sich physisch als Energie des Herzschlages darftellt. Aus allem Diesen entspringt fehr leicht jene Ueberspanntheit ber Stimmung, jene Heftigkeit der Affette, jener schnelle Wechsel der Laune, unter porherrschender Melancholie, die Goethe uns im Taffo vor Mugen gebracht hat. Belche Bernünftigfeit, rubige Kaffung, abgeschloffene lleberficht, völlige Sicherheit und Gleichmäßigkeit des Betragens zeigt doch der wohlausgestattete Normalmensch, im Bergleich mit der bald träumerischen Bersunkenheit, bald leiden= ichaftlichen Aufregung des Genialen, beffen innere Quaal der Mutterschoof unfterblicher Werke ift. - Bu biesem Allen fommt noch, daß das Genie wesentlich einsam lebt. Es ift zu felten. als daß es leicht auf seines Gleichen treffen könnte, und zu verschieden von den Uebrigen, um ihr Gefelle zu fehn. Bei ihnen ift das Wollen, bei ihm das Erkennen bas Bormaltende: daher find ihre Freuden nicht feine, feine nicht ihre. Sie find bloß moralische Wesen und haben bloß perfönliche Verhältniffe: er ist zugleich ein reiner Intellekt, der als folcher der ganzen Menschheit angehört. Der Gebankengang bes von feinem mütterlichen Boden, dem Willen, abgelöften und nur periodisch gu ihm zurückfehrenden Intellekts wird sich von bem des nor= malen, auf feinem Stamme haftenben, balb burchweg unterideiben. Daher, und wegen der Ungleichheit des Schritts, ift Bener nicht zum gemeinschaftlichen Denken, b. h. zur Konversation mit den Andern geeignet: fie werden an ihm und seiner drückenden Ueberlegenheit so wenig Freude haben, wie er an ihnen. Sie werden baber fich behaglicher mit ihres Gleichen

fühlen, und er wird die Unterhaltung mit feines Gleichen, obschon sie in der Regel nur durch ihre nachgelaffenen Werke moasich ist, vorziehen. Sehr richtig sagt daher Chamfort: Il y a peu de vices qui empêchent un homme d'avoir beaucoup d'amis, autant que peuvent le faire de trop grandes qualités. Das glüdlichfte Loos, was bem Genie werden fann, ift Entbindung vom Thun und Laffen, als welches nicht fein Glement ift, und freie Muge zu feinem Schaffen. - Ans biefem Allen ergiebt fich, daß wenn gleich das Genie ben damit Begabten in den Stunden, wo er, ihm hingegeben, ungehindert im Genuß beffelben ichweigt, hoch beglücken mag; baffelbe bennoch feineswege geeignet ift, ihm einen glücklichen Lebenslauf gu bereiten, vielmehr bas Gegentheil. Dies bestätigt auch die in ben Biographien niedergelegte Erfahrung. Dazu kommt noch ein Migverhältnig nach außen, indem das Genie, in feinem Treiben und Leiften felbit, meiftens mit feiner Zeit im Widerspruch und Rampfe fieht. Die blogen Talentmänner fommen ftets zu rechter Beit: benn, wie fie vom Geifte ihrer Zeit angeregt und vom Bedürfniß berjelben hervorgerufen werden; fo find fie auch gerade nur fähig diefem ju genugen. Gie greifen baher ein in ben fortichreitenden Bilbungsgang ihrer Zeitgenoffen, oder in bie ichritzweise Forderung einer speciellen Wiffenschaft: bafur wird ihnen Cohn und Beifall. Der nächsten Generation jedoch find ihre Werfe nicht mehr geniegbar: fie muffen durch andere erfett werden, die dann auch nicht ausbleiben. Das Genie hingegen trifft in feine Beit, wie ein Komet in die Planetenbahnen, beren mohlgeregelter und übersehbarer Ordnung fein völlig excentrischer Lauf fremd ift. Demnach fann es nicht eingreifen in den vorgefundenen, regelmäßigen Bilbungegang der Zeit, fondern wirft seine Werke weit hinaus in die vorliegende Bahn (wie der sich bem Tode weihende Imperator feinen Speer unter die Feinde), auf welcher die Zeit folche erft einzuholen hat. Gein Berhältniß au ben mahrend beffen kulminirenden Talentmannern könnte co in den Worten des Evangelisten ausdrücken: 'O καιρος & εμος ουπω παζεστιν. ό δε καιρος δ ύμετερος παντοτε εστιν έτοιμος (30h. 7, 6). - Das Talent vermag zu leiften was die Veiftungsfähigfeit, jedoch nicht die Apprehenfionsfähigfeit der Uebrigen überichreitet: baber findet es fogleich feine Schater. Singegen

geht die Leiftung bes Genies nicht nur über die Leiftungs-, jondern auch über die Apprehenfionsfähigfeit der Andern hinaus: daher werden biefe seiner nicht unmittelbar inne. Das Talent gleicht dem Schützen, der ein Ziel trifft, welches die llebrigen nicht erreichen fonnen; das Genie dem, der eines trifft, bis gu welchem sie nicht ein Mal zu sehen vermögen: daher sie nur mittelbar, alfo fpat, Runde bavon erhalten, und fogar bieje nur auf Tren und Glauben annehmen. Demgemäß fagt Goethe im Behrbrief: "Die Nachahmung ift uns angeboren; ber Rach= zuahmende wird nicht leicht erkannt. Selten wird das Treffliche gefunden, seltner geschätt." Und Chamfort sagt: Il en est de la valeur des hommes comme de celle des diamans, qui, à une certaine mesure de grosseur, de pureté, de perfection, ont un prix fixe et marqué, mais qui, par-delà cette mesure, restent sans prix, et ne trouvent point d'acheteurs. Auch ichon Bako von Verulam hat es ausgesprochen: Infimarum virtutum, apud vulgus, laus est, mediarum admiratio, supremarum sensus nullus (De augm. sc., L. VI, c. 3). Ja, möchte vielleicht Giner entgegnen, apud vulgus! -Dem muß ich jedoch zu Gulfe kommen mit Machiavelli's Bersicherung: Nel mondo non è se non volgo\*); wie denn auch Thilo (über den Ruhm) bemerkt, daß zum großen Saufen gewöhnlich Giner mehr gehört, als Jeder glaubt. - Gine Folge biefer späten Unerkennung ber Werke bes Benies ift, daß fie selten von ihren Zeitgenossen und bemnach in der Frische des Rolorits, welche die Gleichzeitigkeit und Gegenwart verleiht, ge= noffen werden, fondern, gleich den Teigen und Datteln, viel mehr im trockenen, als im frischen Zustande. -

Wenn wir nun endlich noch das Genie von der somatischen Seite betrachten; so sinden wir es durch mehrere anatomische und phhsiologische Sigenschaften bedingt, welche einzeln selten vollstommen vorhanden, noch seltener vollständig beisammen, dennoch alle unerläßlich erfordert sind; so daß daraus erklärlich wird, warum das Genie nur als eine völlig vereinzelte, fast portentose Ausnahme vorkommt. Die Grundbedingung ist ein abnormes Aleberwiegen der Sensibilität über die Irritabilität und Repro-

<sup>\*)</sup> Es giebt nichts Unberes auf ber Welt, als Bulgus.

buftionsfraft, und zwar, was die Sache erschwert, auf einem männlichen Körper. (Beiber können bedeutendes Talent, aber fein Benie haben: benn fie bleiben ftete subjektiv.) Jugleichen muß das Cerebralfuftem vom Gangliensuftem durch vollkommene Ifolation rein geschieden senn, fo daß es mit diesem in vollfommenem Gegenfatz ftehe, wodurch das Behirn fein Parafiten= leben auf bem Organismus recht entschieden, abgesondert, fraftig und unabhängig führt. Freilich wird es dadurch leicht feindlich auf den übrigen Organismus wirken und, durch fein erhöhtes Leben und raftlofe Thätigfeit, ihn frühzeitig aufreiben, wenn nicht auch er felbst von energischer Lebensfraft und wohl konsti= tuirt ift: auch dieses Lettere also gehört zu den Bedingungen. Ja, sogar ein auter Magen gehört bagu, wegen bes speciellen und engen Konsensus dieses Theiles mit dem Gehirn. Hauptfächlich aber nuß das Gehirn von ungewöhnlicher Entwickelung und Größe, besonders breit und hoch sehn: hingegen wird die Diefendimenfion gurudftehen, und bas große Gehirn im Berhaltniß gegen das fleine abnorm überwiegen. Auf die Beftalt deffelben im Gangen und in den Theilen fommt ohne Zweifel fehr viel an: allein bies genau zu beftimmen, reichen unsere Renntniffe noch nicht aus; obwohl wir die cole, hohe Intelligenz verkundende Form eines Schadels leicht erkennen. Die Tertur der Gehirnmaffe muß von der äußerften Feinheit und Bollendung fehn und aus ber reinsten, ausgeschiedensten, garteften und erregbarften Nervensubstang bestehen: gewiß hat auch das quantitative Berhält= niß der weißen zur grauen Substang entschiedenen Ginfluß, ben wir aber ebenfalls noch nicht anzugeben vermögen. Inzwischen befagt der Obduftionsbericht der Leiche Byron's\*), daß bei ihm bie weiße Substang in ungewöhnlich ftartem Berhältniß gur granen ftand; desgleichen, daß fein Gehirn 6 Pfund gewogen hat. Cu= vier's Gehirn hat 5 Pfund gewogen: das normale Gewicht ift 3 Pfund. - Im Gegenfat bes überwiegenden Gehirus muffen Rückenmark und Nerven ungewöhnlich bunn fenn. Gin fcon gewölbter, hoher und breiter Schabel, von dunner Knochenmaffe, muß bas Gehirn ichüten, ohne es irgend einzuengen. Diefe gange Beschaffenheit bes Gehirns und Nervensustems ift das Erbiheil

<sup>\*)</sup> In Medwin's Conversations of L. Byron, p. 333. Shopenhauer, Die Welt. II.

von der Mutter; worauf wir im folgenden Buche gurudtommen werden. Dieselbe ift aber, um das Phanomen des Genies hervorgubringen, durchaus ungureichend, wenn nicht, das Erbtheil vom Bater, ein lebhaftes, leidenschaftliches Temperament hinzukommt, fich somatisch darftellend als ungewöhnliche Energie des Berzens und folglich des Blutumlaufs, zumal nach dem Ropfe hin. Denn hiedurch wird junachit jene bem Gehirn eigene Turgescenz vermehrt, vermöge deren ce gegen feine Wände brudt; baher ce aus jeder durch Berletzung entftandenen Deffnung in Diefen hervorquillt: zweitens erhält burch die gehörige Rraft des Berzens bas Wehirn biejenige innere, von feiner beftanbigen Sebung und Senfung bei jedem Athemauge noch verschiedene Bewegung, welche in einer Erschütterung feiner gangen Maffe bei jedem Bulsschlage der vier Cerebral-Arterien besteht und deren Energie seiner hier vermehrten Quantität entsprechen muß, wie benn biese Bewegung überhaupt eine unerläßliche Bedingung feiner Thätigkeit ift. Diefer ift eben daher auch eine kleine Statur und befonders ein kurzer Hals günftig, weil, auf bem fürzern Wege, bas Blut mit mehr Energie jum Behirn gelangt: beshalb find die großen Beifter felten von großem Körper. Jedoch ist jene Rurze des Weges nicht unerläßlich: z. B. Goethe mar von mehr als mittlerer Sohe. Wenn nun aber die ganze den Blutumlauf betreffende und daher vom Bater kommende Bedingung fehlt; jo wird die von der Mutter ftammende gunftige Beschaffenheit des Wehirns höchstens ein Talent, einen feinen Berftand, den das alsdann eintretende Phlegma unterstütt, hervorbringen: aber ein phlegmatisches Genie ift unmöglich. Aus diefer vom Bater tommenden Bedingung bes Genies erklären sich viele der oben geschilderten Temperaments= fehler deffelben. Ift hingegen diese Bedingung ohne die erftere, also bei gewöhnlich oder gar schlecht konftruirtem Gehirn vorhanden; fo giebt fie Lebhaftigkeit ohne Beift, Sitze ohne Licht, liefert Tollföpfe, Menschen von unerträglicher Unruhe und Petulang. Daß von zwei Brudern nur der eine Genie hat, und bann meiftens ber altere, wie es 3. B. Rants Fall war, ift gu= nächft baraus erklärlich, bag nur bei feiner Zeugung ber Bater im Alter der Kraft und Leidenschaftlichkeit war; wiewohl auch die andere, von der Mutter ftammende Bedingung burch ungunftige Umftande verfümmert merben fann.

Noch habe ich hier eine besondere Bemerkung hingugufügen über den findlichen Charafter des Genies, d. h. über eine ge= wisse Achulichkeit, welche zwischen dem Genie und dem Rindesalter Statt findet. - In der Rindheit nämlich ift, wie beim Genie, das Cerebral- und Nervensnstem entschieden überwiegend: benn feine Entwickelung eilt ber bes übrigen Organismus weit voraus; fo daß bereits mit dem fiebenten Jahre das Wehirn feine volle Ausdehnung und Maffe erlangt hat. Schon Bichat fagt baher: Dans l'enfance le système nerveux, comparé au musculaire, est proportionnellement plus considérable que dans tous les âges suivans, tandis que, par la suite, la pluspart des autres systèmes prédominent sur celui-ci. On sait que, pour bien voir les nerfs, on choisit toujours les enfans (De la vie et de la mort, Art. 8, §. 6). Am späteften hingegen fängt die Entwickelung des Genitalfnftems an, und erft beim Gintritt des Mannesalters find Irritabilität, Reproduktion und Genitalfunktion in voller Rraft, wo fie bann, in der Regel, das Uebergewicht über die Gehirnfunktion haben. Sieraus ift es erklärlich, daß die Rinder, im Allgemeinen, fo flug, vernünftig, wigbegierig und gelehrig, ja, im Gangen, gu aller theoretischen Beschäftigung aufgelegter und tauglicher, als die Erwachsenen, sind: sie haben nämlich in Folge jenes Entwickelungsganges mehr Intellekt als Willen, d. h. als Neigung, Begierbe, Leidenschaft. Denn Intelleft und Gehirn find Gins, und eben so ift das Genitalsuftem Gins mit der heftigsten aller Begierden: baber ich daffelbe den Brennpunft des Willens genannt habe. Eben weil die heillose Thätigkeit diefes Spftems noch schlummert, mahrend die des Gehirns schon volle Regsam= feit hat, ift die Rindheit die Zeit der Unschuld und des Blückes, bas Paradies des Lebens, das verlorene Eden, auf welches wir, unfern gangen übrigen Lebensweg hindurch, fehnfüchtig guructbliden. Die Basis jenes Glückes aber ift, daß in der Rindheit unfer ganges Dasehn viel mehr im Erfennen, als im Wollen lieat; welcher Zustand zudem noch von außen durch die Neuheit aller Gegenstände unterfrütt wird. Daher liegt die Welt, im Morgenglanze des Lebens, fo frisch, so zauberisch schimmernd, so angiehend vor uns. Die fleinen Begierben, schwankenben Reigungen und geringfügigen Gorgen ber Rindheit find gegen jenes Bor-29\*

walten ber erkennenden Thätigkeit nur ein schwaches Gegengewicht. Der unschuldige und flare Blick ber Rinder, an bem wir uns erquicken, und ber bisweilen, in einzelnen, den erhabenen, fontemplativen Ausbruck, mit welchem Raphael feine Engelstöpfe verherrlicht hat, erreicht, ift aus bem Befagten erflärlich. Demnach entwickeln die Geisteskräfte fich viel früher, als die Bedürfnisse, welchen zu dienen fie bestimmt find: und hierin verfährt die Natur, wie überall, fehr zweckmäßig. Denn in dieser Zeit der vorwaltenden Intelligenz sammelt der Mensch einen großen Vorrath von Erfenntniffen, für fünftige, ihm gur Beit noch fremde Bedürfniffe. Daher ift fein Intelleft jett un= abläffig thätig, fant begierig alle Erscheinungen auf, brütet darüber und speichert fie forgfältig auf, für die tommende Zeit, der Biene gleich, die fehr viel mehr Honig fammelt, als fie vergehren kann, im Borgefühl fünftiger Bedürfniffe. Gewiß ift was ber Mensch bis zum Eintritt ber Pubertät an Ginsicht und Renntniß erwirbt, im Gangen genommen, mehr, als Alles was er nachher lernt, wurde er auch noch so gelehrt: denn es ist die Grundlage aller menschlichen Erkenntniffe. -- Bis zur felben Zeit waltet im findlichen Leibe die Plafticität vor, beren Kräfte späterhin, nachdem sie ihr Werk vollendet hat, durch eine Metaftafe, sich auf das Generationsspftem werfen, wodurch mit der Bubertät der Geschlechtstrieb eintritt und jetzt allmälig der Bille das Uebergewicht erhält. Dann folgt auf die vorwaltend theoretische, lernbegierige Rindheit bas unruhige, balb stürmische. bald schwermüthige Jünglingsalter, welches nachher in das heftige und ernfte Mannesalter übergeht. Gerade weil im Kinde jener unheilschwangere Trieb fehlt, ift das Wollen deffelben fo ge= mäkigt und dem Erkennen untergeordnet, woraus jener Charakter von Unichuld, Intelligenz und Bernünftigkeit entsteht, welcher dem Kindesalter eigenthümlich ift. - Worauf nun die Achulich= feit des Kindesalters mit dem Genic beruhe, brauche ich kaum noch auszusprechen: im Ueberschuß ber Erfenntniffrafte über bie Bedürfnisse des Willens, und im daraus entspringenden Borwalten der bloß erkennenden Thätigkeit. Wirklich ift jedes Rind aemiffermaagen ein Benie, und jedes Benie gemiffermaagen ein Rind. Die Bermandtschaft Beiber zeigt fich zunächst in der Raivetät und erhabenen Ginfalt, welche ein Grundzug bes achten

Genies ift: fie tritt auch außerdem in manchen Zügen an ben Tag; fo daß eine gewisse Rindlichkeit allerdings zum Charakter bes Genies gehört. In Riemers Mittheilungen über Goethe wird (Bd. I. S. 184) erwähnt, daß Herder und Andere Goethen tadelnd nachfagten, er fei ewig ein großes Rind: gewiß haben fie es mit Recht gefagt, nur nicht mit Recht getadelt. Auch von Mozart hat es geheißen, er sei zeitlebens ein Rind geblieben. (Niffens Biographie Mozarts: S. 2 und 529.) Schlichtegrolls Nefrolog (von 1791, Bb. II, S. 109) fagt von ihm: "Er wurde fruh in feiner Runft ein Mann; in allen übrigen Berhaltniffen aber blieb er beftändig ein Rind." Jedes Genie ift schon barum ein großes Kind, weil es in die Welt hineinschaut als in ein Fremdes, ein Schauspiel, baher mit rein objektivem Interesse. Demgemäß hat es, fo wenig wie das Rind, jene trocene Ernfthaftigfeit der Gewöhnlichen, als welche, feines andern als des subjektiven Jutereffes fahig, in den Dingen immer bloß Motive für ihr Thun feben. Wer nicht zeitlebens gewiffermaagen ein großes Rind bleibt, fondern ein ernsthafter, nüchterner, durchweg gesether und vernünftiger Mann wird, tann ein fehr nütlicher und tuchtiger Burger diefer Welt febn; nur nimmermehr ein Genie. In der That ift das Genie es dadurch, daß jenes, bem Rindesalter natürliche, lleberwiegen des fenfibeln Suftems und ber erkennenden Thätigkeit sich bei ihm, abnormer Beife, das gange Leben hindurch erhalt, alfo hier ein perennirendes wird. Eine Spur davon zieht fich freilich auch bei manchen gewöhn= lichen Menschen noch bis ins Junglingsalter hinüber; baber g. B. an manchen Studenten noch ein rein geistiges Streben und eine geniale Excentricität unverfennbar ift. Allein die Natur fehrt in ihr Gleis zurud: fie verpuppen fich und erftehen, im Mannesalter, als eingefleischte Philifter, über die man erschrickt, wann man fie in spätern Jahren wieder antrifft. - Auf bem gangen hier bargelegten Bergang beruht auch Goethe's fcone Bemerkung: "Rinder halten nicht mas fie versprechen; junge Leute fehr felten, und wenn sie Wort halten, hält es ihnen die Welt nicht." (Wahlverwandtschaften, Th. I, Kap. 10.) Die Welt nämlich, welche die Kronen, die fie für das Berdienft hoch emporhielt, nachher Denen aufsetzt, welche Werkzeuge ihrer niedrigen Absichten merden, oder aber fie zu betrügen verftehen. - Dem Gefagten

gemäß giebt ce, wie eine bloße Jugenbichönheit, die fast Ieber Ein Mal besitt (beauté du diable), auch eine bloße Jugends Intellektualität, ein gewisses geistiges, zum Auffassen, Berstehen, Lernen geneigtes und geeignetes Wesen, welches Jeder in der Kindheit, Einige noch in der Jugend haben, das aber danach sich verliert, eben wie jene Schönheit. Nur bei höchst Wenigen, den Auserwählten, dauert das Eine, wie das Andere, das ganze Leben hindurch fort; so daß selbst im höhern Alter noch eine Spur davon sichtbar bleibt: dies sind die wahrhaft schönen, und die wahrhaft genialen Menschen.

Das hier in Erwägung genommene Ueberwiegen bes cere= bralen Rervensuftems und der Intelligeng in der Rindheit, nebft bem Burücktreten berselben im reifen Alter, erhalt eine wichtige Erläuterung und Beftätigung badurch, bag bei bem Thiergeschlechte, welches dem Menschen am nächsten ftebet, den Affen, das felbe Berhältniß in auffallendem Grade Statt findet. Es ift allmälig gewiß geworden, daß der so höchst intelligente Drang-Iltan ein junger Pongo ift, welcher, wann herangewachsen, die große Menschenähnlichkeit des Antlites und angleich die erstaunliche Intelligenz verliert, indem der untere, thierische Theil des Besichts sich vergrößert, die Stirn badurch gurücktritt, große cristae, zur Mensfelanlage, ben Schabel thierisch geftalten, die Thätigkeit des Nervensustems finkt und an ihrer Stelle eine außerordentliche Mustelfraft fich entwickelt, welche, als zu feiner Er= haltung ausreichend, die große Intelligenz jest überflüffig macht. Besonders wichtig ist, was in dieser Hinsicht Friedrich Envier gesagt und Flourens erläutert hat in einer Recension ber Histoire naturelle des Erstern, welche sich im Septemberheft des Journal des Savans von 1839 befindet und auch, mit einigen Bufaten, besonders abgedruckt ift unter dem Titel: Résumé analytique des observations de Fr. Cuvier sur l'instinct et l'intelligence des animaux, p. Flourens. 1841. Dascibst, S. 50. hcift es: "L'intelligence de l'orang outang, cette intelligence si développée, et développée de si bonne heure, décroit avec l'âge. L'orang-outang, lorsqu'il est jeune, nous étonne par sa pénétration, par sa ruse, par son adresse; l'orangoutang, devenu adulte, n'est plus qu'un animal grossier. brutal, intraitable. Et il en est de tous les singes comme de l'orang-outang. Dans tous, l'intelligence décroit à mesure que les forces s'accroissent. L'animal qui a le plus d'intelligence, n'a toute cette intelligence que dans le jeune âge." - Ferner S. 87: "Les singes de tous les genres offrent ce rapport inverse de l'âge et de l'intelligence. Ainsi, par exemple, l'Entelle (espèce de guenon du sousgenre des Semno-pithèques et l'un des singes vénérés dans la religion des Brames) a, dans le jeune âge, le front large, le museau peu saillant, le crâne élevé, arrondi, etc." Avec l'âge le front disparait, recule, le museau proémine; et le moral ne change pas moins que le physique: l'apathie, la violence, le besoin de solitude, remplacent la pénétration, la docilité, la confiance. "Ces différences sont si grandes", dit Mr. Fréd. Cuvier, "que dans l'habitude où nous sommes de juger des actions des animaux par les nôtres, nous prendrions le jeune animal pour un individu de l'âge, où toutes les qualités morales de l'espèce sont acquises, et l'Entelle adulte pour un individu qui n'aurait encore que ses forces physiques. Mais la nature n'en agit pas ainsi avec ces animaux, qui ne doivent pas sortir de la sphère étroite, qui leur est fixée, et à qui il suffit en quelque sorte de pouvoir veiller à leur conservation. Pour cela l'intelligence était nécessaire, quand la force n'existait pas, et quand celle-ci est acquise, toute autre puissance perd de son utilité." und S. 118: "La conservation des espèces ne repose pas moins sur les qualités intellectuelles des animaux, que sur leurs qualités organiques." Dieses Letztere bestätigt meinen Sat, daß ber Intelleft, fo gut wie Rlauen und Bahne, nichts Anderes, als ein Wertzeng zum Dienfte des Willens ift.

## Rapitel 32\*).

## Heber ben Wahnsinn.

Die eigentliche Gesundheit des Beiftes befteht in der vollfommenen Rückerinnerung. Freilich ift diese nicht fo zu verstehen, daß unfer Gedächtniß Alles aufbewahrte. Denn unfer zurückgelegter Lebensweg schrumpft in der Zeit zusammen, wie der des zurücksehenden Wanderers im Raum: bisweilen wird es uns schwer, die einzelnen Jahre zu unterscheiden; die Tage find mei= ftens unkenntlich geworden. Gigentlich aber follen nur die gang gleichen und ungählige Mal wiederkehrenden Borgange, beren Bilber gleichsam einander beden, in der Erinnerung fo gufammenlaufen, daß fie individuell unkenntlich werden: hingegen muß jeder irgend eigenthümliche, oder bedeutsame Borgang in der Erinnerung wieder aufzufinden febn; wenn ber Intellekt normal, fraftig und gang gesund ift. - Als ben gerriffenen Faben dieser, wenn auch in stets abnehmender Fulle und Deutlichkeit, boch gleichmäßig fortlaufenden Erinnerung habe ich im Texte den Wahnsinn bargestellt. Bur Bestätigung hievon biene folgende Betrachtung.

Das Gedächtniß eines Gesunden gewährt über einen Borsgang, dessen Zeuge er gewesen, eine Gewißheit, welche als eben so fest und sicher angesehen wird, wie seine gegenwärtige Wahrsnehmung einer Sache; daher derselbe, wenn von ihm beschworen, vor Gericht dadurch sestgestellt wird. Hingegen wird der bloße Berdacht des Wahnsinns die Aussage eines Zeugen sosort entsträften. Hier also liegt das Ariterium zwischen Geistesgesundheit und Verrücktheit. Sobald ich zweisle, ob ein Vorgang, dessen ich mich erinnere, auch wirklich Statt gefunden, werse ich auf mich selbst den Verdacht des Wahnsinns; es sei denn, ich wäre ungewiß, ob es nicht ein bloßer Traum gewesen. Zweiselt ein Anderer an der Wirklichkeit eines von mir als Augenzeugen erzählten Vorgangs, ohne meiner Redlichkeit zu mißtrauen; so hält er mich für verrückt. Wer durch häusig wiederholtes Erzählen

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf die zweite Balfte bes §. 36 bes erften Banbes.

eines ursprünglich von ihm erlogenen Vorganges endlich bahin kommt, ihn selbst zu glauben, ist, in diesem Sinen Punkt, eigentlich schon verrückt. Man kann einem Verrückten witige Sinfälle, einzelne gescheute Gedanken, selbst richtige Urtheile zutrauen: aber seinem Zeugniß über vergangene Vegebenheiten wird man keine Gültigkeit beilegen. In der Lalitavistara, bekanntlich der Lebenssgeschichte des Buddha Schakya-Muni, wird erzählt, daß, im Augenblicke seiner Geburt, auf der ganzen Welt alle Kranke gesund, alle Blinde sehend, alle Taube hörend wurden und alle Wahnssinnigen "ihr Gedächtniß wiedererhielten". Letzteres wird sogar an zwei Stellen erwähnt\*).

Meine eigene, vieljährige Erfahrung hat mich auf die Vermuthung geführt, daß Wahnsinn verhältnißmäßig am häufigsten bei Schauspielern eintritt. Welchen Mißbrauch treiben aber auch diese Leute mit ihrem Gedächtniß! Täglich haben sie eine neue Rolle einzulernen, oder eine alte aufzufrischen: diese Rollen sind aber sämmtlich ohne Zusammenhang, ja, im Widerspruch und Kontrast mit einander, und jeden Abend ist der Schauspieler bemüht, sich selbst ganz zu vergessen, um ein völlig Anderer zu sehn. Dergleichen bahnt geradezu den Weg zum Wahnsinn.

Die im Texte gegebene Darstellung der Entstehung des Wahnsiuns wird faßlicher werden, wenn man sich erinnert, wie ungern wir an Dinge denken, welche unser Interesse, unsern Stolz, oder unsere Wünsche stark verletzen, wie schwer wir uns entschließen, Dergleichen dem eigenen Intellekt zu genauer und ernster Untersuchung vorzulegen, wie leicht wir dagegen undewußt davon wieder abspringen, oder abschleichen, wie hingegen ansgenehme Angelegenheiten ganz von selbst uns in den Sinn kommen und, wenn verscheucht, uns stets wieder beschleichen, daher wir ihnen stundenlang nachhängen. In jenem Widerstreben des Wilslens, das ihm Widrige in die Beleuchtung des Intellekts kommen zu lassen, liegt die Stelle, an welcher der Wahnsinn auf den Geist einbrechen kann. Ieder widrige neue Vorfall nämlich muß vom Intellekt assimilier werden, d. h. im System der sich auf unsern Willen und sein Interesse beziehenden Wahrheiten

<sup>\*)</sup> Rgya Tcher Rol Pa, Hist. de Bouddha Chakya Mouni, trad. du Tibétain p. Foucaux, 1848, p. 91 et 99.

eine Stelle erhalten, mas immer Befriedigenderes er auch zu verbrangen haben mag. Sobald dies geschehen ift, schmerzt er schon viel weniger: aber diese Operation selbst ift oft fehr schmerzlich, geht auch meistens nur langsam und mit Widerstreben von Statten. Jugwifchen fann nur, fofern fie jedesmal richtig vollgogen worden, die Gefundheit des Geiftes bestehen. Erreicht bin= acaen, in einem einzelnen Fall, das Widerftreben und Sträuben des Willens wider die Aufnahme einer Erkenntnig den Grad, daß jene Operation nicht rein durchgeführt wird; werden bennach dem Intellekt gewisse Vorfalle oder Umftande völlig unterschlagen, weil der Wille ihren Anblick nicht extragen kann; wird alsdann, des nothwendigen Zusammenhangs wegen, die dadurch entstandene Lücke beliebig ausgefüllt; - fo ift der Wahnfinn da. Denn der Intellett hat feine Natur aufgegeben, bem Willen zu gefallen: der Mensch bildet sich jetzt ein was nicht ist. Jedoch wird der fo entstandene Wahnsinn jett der Lethe unerträglicher Leiden: er war das lette Sulfsmittel der geanastigten Ratur, d. i. des Willens.

Beiläufig sei hier ein beachtungswerther Beleg meiner Ansicht erwähnt. Rarlo Gozzi, im Mostro turchino, Aft 1, Scene 2, führt uns eine Person vor, welche einen Vergessenheit herbeisführenden Zaubertrank getrunken hat, diese stellt sich ganz wie eine Wahnsinnige dar.

Der obigen Darstellung zusolge kann man also den Urssprung des Wahnsinns ansehen als ein gewaltsames "Sich aus dem Sinn schlagen" irgend einer Sache, welches jedoch nur möglich ist mittelst des "Sich in den Kopf setzen" irgend einer ansern. Seltener ist der umgekehrte Hergang, daß nämlich das "Sich in den Kopf setzen" das Erste und das "Sich aus dem Sinn schlagen" das Zweite ist. Er sindet jedoch Statt in den Fällen, wo Siner den Anlaß, über welchen er verrückt geworden, beständig gegenwärtig behält und nicht davon sos kommen kann: so z. B. bei manchem verliedten Wahnsinn, Erotomanie, wo dem Anlaß sortwährend nachgehangen wird; auch bei dem aus Schreck über einen plötzlichen, entsetzlichen Borfall entstandenen Wahnsinn. Solche Kranke halten den gefaßten Gedanken gleichsam krampshaft set, so daß kein anderer, am wenigsten ein ihm entgegenstehens der, aussonmen kann. Bei beiden Hergängen bleibt aber das

Wesentliche des Wahnsinns das Selbe, nämlich die Unmöglichseit einer gleichförmig zusammenhängenden Rückerinnerung, wie solche die Basis unserer gesunden, vernünftigen Besonnenheit ist. — Bielleicht könnte der hier dargestellte Gegensatz der Entstehungs-weise, wenn mit Urtheil angewandt, einen scharfen und tiesen Eintheilungsgrund des eigentlichen Irrwahns abgeben.

Uebrigens habe ich nur den psychischen Ursprung des Wahnfinns in Betracht genommen, alfo den durch äußere, objektive Anläffe herbeigeführten. Defter jedoch beruht er auf rein fomatijden Urfachen, auf Migbilbungen, ober partiellen Desorganifationen des Gehirns, oder feiner Gullen, auch auf dem Ginfluß, welchen andere frankhaft affizirte Theile auf das Gehirn ausüben. Hauptfächlich bei letterer Urt bes Wahnfinns mögen falsche Sinnes= anichauungen, Sallucinationen, vorfommen. Bedoch werden beiberlei Urfachen des Wahnsinns meistens von einander participiren, zumal die psnchische von der somatischen. Es ist damit wie mit bem Selbstmorde: felten mag biefer burch ben äußern Unlag allein herbeigeführt fenn, sondern ein gewiffes forperliches Migbehagen liegt ihm zum Grunde, und je nach dem Grade, den dieses er= reicht, ist ein größerer ober kleinerer Anlag von außen erforder= lich; nur beim höchsten Grade beffelben gar feiner. Daher ift fein Unglud jo groß, bag es Jeden jum Gelbstmord bewöge, und feines jo flein, daß nicht ichon ein ihm gleiches dahin geführt hätte. Ich habe die psychische Entstehung des Wahnsinns dargelegt, wie sie bei dem, wenigstens allem Anschein nach, Ge= funden burch ein großes Unglück herbeigeführt wird. Bei dem somatisch bereits stark bazu Disponirten wird eine fehr geringe Widerwärtigkeit dazu hinreichend fenn: fo 3. B. erinnere ich mich eines Menschen im Irrenhause, welcher Colbat gewesen und wahnsinnig geworden war, weil sein Offizier ihn mit Er angerebet batte. Bei entichiedener forperlicher Unlage, bedarf es, fo= bald biefe zur Reife gefommen, gar feines Unlaffes. Der aus bloß pinchischen Urfachen entsprungene Wahnsinn fann vielleicht, burch die ihn erzengende, gewaltsame Berfehrung des Gedantenlaufe, auch eine Urt Lähmung ober fouftige Depravation irgend welcher Gehirntheile herbeiführen, welche, wenn nicht bald aehoben, bleibend wird; daher Wahnfinn nur im Anfang, nicht aber nach längerer Zeit heilbar ift.

Daß ce eine mania sine delirio, Raferei ohne Berrücktheit, gebe, hatte Binel gelehrt, Esquirol beftritten, und feitbem ist viel bafür und bawider gefagt worden. Die Frage ift nur empirisch zu entscheiden. Wenn aber ein folder Zuftand wirklich portommt; so ist er baraus zu erklären, daß hier der Wille fich ber Herrschaft und Leitung des Intellekts, und mithin der Motive, periodisch gang entzieht, wodurch er dann als blinde, ungeftume, zerftorende Naturkraft auftritt, und bemnach sich äußert als die Sucht, Alles, was ihm in den Weg kommt, zu vernichten. Der fo losgelaffene Wille gleicht bann bem Strome, ber ben Damm burchbrochen, bem Roffe, bas ben Reiter abgeworfen hat, der Uhr, aus welcher die hemmenden Schrauben heraus= genommen find. Jedoch wird blog die Bernunft, alfo die reflettive Erkenntniß, von jener Suspenfion getroffen, nicht auch die intuitive; da fonft der Wille ohne alle Leitung, folglich der Meusch unbeweglich bliebe. Bielmehr nimmt der Rasende die Objette mahr, da er auf sie losbricht; hat auch Bewuftfenn seines gegenwärtigen Thuns und nachher Erinnerung beffelben. Aber er ift ohne alle Reflexion, also ohne alle Leitung burch Bernunft. folglich jeder Ueberlegung und Rücksicht auf das Abwesende, das Bergangene und Zukunftige gang unfähig. Wann ber Anfall vorüber ift und die Bernunft die Herrschaft wiedererlangt hat, ift ihre Funktion regelrecht, da ihre eigene Thätigkeit hier nicht verruckt und verdorben ift, fondern nur der Wille das Mittel gefunben hat, sich ihr auf eine Weile gang zu entziehen.

## Rapitel 33\*).

## Bereinzelte Bemerkungen über Naturichonheit.

Den Anblick einer schönen Landschaft so überaus erfreulich zu machen, trägt unter Anderm auch die durchgängige Wahr= heit und Konsequenz der Natur bei. Diese befolgt hier frei=

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel fteht in Beziehung gu §. 38 bes erften Banbes.

lich nicht ben logischen Leitfaben, im Zusammenhange ber Er= fenntnifgrunde, der Borberfage und Nachfage, Pramiffen und Ronflusionen; aber doch den ihm analogen bes Rausalitäts= gesetzes, im fichtlichen Zusammenhange ber Urfachen und Wirfungen. Jede Modififation, auch die leifefte, welche ein Gegen= ftand burch feine Stellung, Berturgung, Berdeckung, Entfernung, Beleuchtung, Lincar= und Luft=Perspektive u. f. w. erhält, wird durch seine Wirtung auf das Auge unfehlbar angegeben und genau in Rechnung gebracht: das Indische Sprichwort "Jedes Reisförnden wirft feinen Schatten" findet bier Bewährung. Daher zeigt fich hier Alles fo burchgängig folgerecht, genau regel= recht, zusammenhängend und ffrupulos richtig: hier giebt es feine Winfelzüge. Wenn wir nun ben Unblick einer fconen Aussicht bloß als Gehirnphanomen in Betracht nehmen; fo ift er das einzige stets gang regelrechte, tadellose und vollkom= mene, unter den fomplicirten Gehirnphanomenen; da alle übrigen. zumal unjere eigenen Gedankenoperationen, im Formalen oder Materialen, mit Mängeln ober Unrichtigkeiten, mehr ober weniger, behaftet find. Aus diesem Vorzug des Anblicks der schönen Natur ift zunächst das Sarmonische und durchaus Befriedigende feines Eindrucks zu erklaren, dann aber auch die gunftige Wirfung, welche derfelbe auf unfer gesammtes Denken hat, als welches dadurch, in feinem formalen Theil, richtiger gestimmt und gewiffermaagen geläutert wird, indem jenes allein gang tadellofe Gehiruphänomen das Gehirn überhaupt in eine völlig normale Aftion verfetzt und nun das Denfen im Ronfequenten, Zusammenhangenden, Regelrechten und Sarmonischen aller seiner Broceffe, jene Methode ber Natur zu befolgen fucht, nachdem es burch fie in den rechten Schwung gebracht worden. Gine ichone Aussicht ift baber ein Rathartifon des Beiftes, wie die Musik, nach Aristoteles, des Gemüthes, und in ihrer Gegenwart wird man am richtigsten benten. -

Daß der sich plötzlich vor uns aufthuende Anblick der Gesbirge uns so leicht in eine eruste, auch wohl erhabene Stimmung versetzt, mag zum Theil darauf beruhen, daß die Form der Berge und der daraus entstehende Umriß des Gebirges die einzige stets bleibende Linie der Landschaft ist, da die Berge allein dem Verfall trotzen, der alles Uebrige schnell hinwegrasst,

zumal unsere eigene, ephemere Person. Nicht, daß beim Anblick ver Gebirgs alles Dieses in unser deutliches Bewußtschn träte, sondern ein dunkles Gefühl davon wird der Grundbaß unserer Stimmung. —

3ch möchte wissen, warum, während für die menschliche Gestalt und Antlitz die Belenchtung von oben durchaus die vortheils hafteste und die von unten die ungünstigste ist, hinsichtlich der

landschaftlichen Natur gerade bas Umgekehrte gilt. -

Wie äfthetisch ift doch die Natur! Jedes gang unangebaute und verwilderte, b. h. ihr felber frei überlaffene Flecken, fei es auch klein, wenn nur die Tate des Menschen davon bleibt, detorirt fie alsbald auf die geschmachvollste Weise, bekleidet es mit Pflanzen, Blumen und Gefträuchen, beren ungezwungenes Befen, natürliche Grazie und anmuthige Gruppirung davon zeugt, daß fie nicht unter der Zuchtruthe des großen Egoiften aufgewachsen find, fondern hier die Natur frei gewaltet hat. Bedes vernachtäffigte Plätichen wird alsbald fcon. hierauf beruht bas Princip der Englischen Garten, welches ift, Die Runft möglichst zu verbergen, damit es aussche, als habe hier die Natur frei gewaltet. Denn nur dann ift fie vollkommen fcon, b. h. zeigt in größter Deutlichkeit die Objektivation des noch erkenntniklosen Willens jum Leben, der fich hier in größter Naivetät entfaltet, weil die Geftalten nicht, wie in der Thierwelt, bestimmt find durch außerhalb liegende Zwecke, sondern allein unmittelbar durch Boden, Klima und ein geheinnifvolles Drittes, vermoge beffen fo viele Pflanzen, die urfprünglich dem felben Boden und Rlima entsprossen sind, doch so verschiedene Gestalten und Charaftere zeigen.

Der mächtige Unterschied zwischen ben Englischen, richtiger Chinesischen Gärten und den jetzt immer seltener werdenden, jedoch noch in einigen Prachtevemplaren vorhandenen, alt-französischen, beruht im letzten Grunde darauf, daß jene im objetztiven, diese im subjektiven Sinne angelegt sind. In jenen nämzlich wird der Wille der Natur, wie er sich in Baum, Stande, Berg und Gewässer objektivirt, zu möglichst reinem Ausdruck dieser seiner Iden, also seines eigenen Wesens, gebracht. In den Französisschen Gärten hingegen spiegelt sich nur der Wille des Besitzers, welcher die Natur unterjocht hat, so daß sie, statt ihrer

Ideen, die ihm entsprechenden, ihr aufgezwungenen Formen, als Abzeichen ihrer Stlaverei, trägt: geschorene Hecken, in allerhand Gestalten geschnittene Bäume, gerade Alleen, Bogengänge u. f. w.

# Rapitel 34\*).

#### Heber bas innere Befen der Runft.

Nicht blog die Philosophie, fondern auch die schönen Rünste arbeiten im Grunde darauf hin, das Problem des Dasehns zu losen. Denn in jedem Geifte, der fich ein Mal der rein objettiven Betrachtung der Welt hingiebt, ift, wie verftect und unbewußt es auch fehn mag, ein Streben rege geworben, bas mahre Wefen der Dinge, des Lebens, des Dasehns, zu erfassen. Denn Diefes allein hat Intereffe für den Intellett als folchen, b. h. für das von den Zwecken des Willens frei gewordene, also reine Subjekt des Erfennens; wie für das als bloges Individuum erkennende Subjekt die Zwecke des Willens allein Interesse haben. - Dieserhalb ift das Ergebniß jeder rein objektiven, also auch jeder fünstlerischen Auffassung der Dinge ein Ausdruck mehr vom Wefen des Lebens und Dasenns, eine Antwort mehr auf die Frage: "Was ift das Leben?" - Diese Frage beantwortet jedes achte und gelungene Runftwerk, auf feine Beife, völlig richtig. Allein die Künfte reden fammtlich nur die naive und findliche Sprache ber Unschauung, nicht die abstrakte und ernfte der Reflexion: ihre Untwort ist daher ein flüchtiges Bild; nicht eine bleibende allgemeine Erfenntnig. Alfo für die Anschauung beantwortet jedes Runftwerk jene Frage, jedes Gemälbe, jede Statue, jedes Gedicht, jede Scene auf der Buhne: auch die Musik beantwortet sie; und zwar tiefer als alle andern, indem fie, in einer gang unmittelbar verständlichen Sprache, die jedoch in die der Bernunft nicht übersetbar ift, das innerfte Wefen alles Lebens und Dasehns ausspricht. Die übrigen Rünfte also halten fammtlich bem Frager ein anschauliches Bilb vor und fagen:

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel fteht in Beziehung ju §. 49 bes erften Bantes.

"Siehe hier, das ist das Leben!" — Ihre Antwort, so richtig sie anch sehn mag, wird jedoch immer nur eine einstweilige, nicht eine gänzliche und sinale Befriedigung gewähren. Denn sie geben immer nur ein Fragment, ein Beispiel statt der Regel, nicht das Ganze, als welches nur in der Allgemeinheit des Begriffes gegeben werden kann. Für diesen daher, also für die Reslexion und in abstracto, eine eben deshalb bleibende und auf immer genügende Beantwortung jener Frage zu geben, — ist die Aufsgabe der Philosophie. Inzwischen sehen wir hier, worauf die Verwandtschaft der Philosophie mit den schönen Künsten beruht, und können darans abnehmen, inwiesern auch die Fähigkeit zu Beiden, wiewohl in ihrer Richtung und im Sekundären sehr versschieden, doch in der Wurzel die selbe ist.

Sedes Aunstwerk ist demgemäß eigentlich bemüht, uns das Leben und die Dinge so zu zeigen, wie sie in Wahrheit sind, aber, durch den Nebel objektiver und subjektiver Zufälligkeiten hindurch, nicht von Jedem unmittelbar erfaßt werden können. Diesen Nebel nimmt die Kunst hinweg.

Die Werke der Dichter, Bildner und darstellenden Künftler überhaupt enthalten anerkanntermaaßen einen Schat tiefer Weisheit: eben weil aus ihnen die Beisheit der Natur der Dinge felbst redet, deren Aussagen fie bloß durch Berdeutlichung und reinere Wiederholung verdolmetschen. Deshalb muß aber freilich auch Jeder, der das Gedicht lieft, oder das Runftwerk betrachtet, aus eigenen Mitteln beitragen, jene Beisheit zu Tage zu forbern: folglich faßt er nur fo viel bavon, als feine Fähigkeit und feine Bildung guläßt; wie ins tiefe Meer jeder Schiffer fein Sentblei so tief hinabläßt, als beffen Länge reicht. Bor ein Bild hat Jeder sich hinzustellen, wie vor einen Fürsten, abwartend, ob und was es zu ihm sprechen werde; und, wie jenen, auch dieses nicht selbst anzureden: denn da würde er nur fich felbst vernehmen. -Dem allen zufolge ift in den Werken der darstellenden Rünfte zwar alle Weisheit enthalten, jedoch nur virtualiter oder implicite: hingegen dieselbe actualiter und explicite zu liefern ift die Philosophie bemuht, welche in diesem Ginne fich zu jenen ver= hält, wie der Wein zu den Trauben. Was sie zu liefern verfpricht, mare gleichsam ein schon realisirter und baarer Gewinn, ein fester und bleibender Befit; mahrend ber aus den Leiftungen

und Werken der Kunst hervorgehende nur ein stets nen zu erscugender ist. Dafür aber macht sie nicht bloß an Den, der ihre Werke schaffen, sondern auch an Den, der sie genießen soll, abschreckende, schwer zu erfüllende Anforderungen. Daher bleibt ihr Publikum klein, während das der Künste groß ist. —

Die oben zum Genuf eines Runftwerkes verlangte Withotr= fung des Beschauers beruht zum Theil darauf, daß jedes Runft= werk nur durch das Medium der Phantasie wirken tann, Dager es diese auregen muß und fie nie aus bem Spiel gelaffen werden und unthätig bleiben darf. Dies ift eine Bedingung Der ange= rijden Wirfung und baher ein Grundgefet aller ichonen Runfte. Mus demfelben aber folgt, daß, durch das Runftwert, nicht Alles geradezu den Sinnen gegeben werden barf, vielmehr nur fo viel, als erfordert ift, die Phantafie auf den rechten Weg zu leiten: ihr muß immer noch etwas und zwar das Lette zu thun übrig bleiben. Dug boch fogar ber Schriftsteller ftete bem Lefer noch etwas zu benten übrig laffen; ba Boltaire fehr richtig gefagt hat: Le secret d'être ennuyeux, c'est de tout dire. In der Runft aber ift überdies das Allerbefte zu geistig, um geradezu ben Sinnen gegeben zu werden: es muß in ber Phantafie bes Beichauers geboren, wiewohl durch das Runftwerk erzeugt merben. Hierauf beruht es, daß die Stiggen großer Meister oft mehr wirfen, als ihre ausgemalten Bilder; wozu freilich noch ber anbere Bortheil beiträgt, daß fie, aus einem Bug, im Augenblid ber Ronception vollendet find; mahrend das ausgeführte Gemalbe, Da die Begeifterung boch nicht bis zu feiner Bollendung anhalten fann, nur unter fortgefetter Bemühung, mittelft fluger leber= legung und beharrlicher Absichtlichkeit zu Stande fommt. - Mus bem in Rede stehenden afthetischen Grundgesetze wird ferner auch erflärlich, warum Wachsfiguren, obgleich gerade in ihnen die Nachahmung ber Natur den höchsten Grad erreichen fann, nie eine afthetische Wirkung hervorbringen und daher nicht eigentliche Werte der schönen Runft find. Denn sie laffen der Phantafie nichts zu thun übrig. Die Stulptur nämlich giebt die bloge Form, ohne die Farbe; die Malerei giebt die Farbe, aber den blogen Schein ber Form: Beibe alfo wenden fich an die Phantafie des Beschauers. Die Wachsfigur hingegen giebt Alles, Form und Farbe jugleich; worans ber Schein der Birflichkeit entsteht und die Phantasie aus dem Spiele bleibt. — Dagegen wendet die Poesie sich sogar allein an die Phantasie, welche sie mittelst bloker Worte in Thätigkeit versetzt. —

Gin willfürliches Spielen mit den Mitteln der Kunft, ohne eigentliche Kenntniß des Zweckes, ift, in jeder, der Grundcharakter der Pfuscherei. Ein solches zeigt sich in den nichts tragenden Stützen, den zwecklosen Voluten, Bauschungen und Vorsprüngen ichliechter Architektur, in den nichtssagenden Läufen und Figuren, nebst dem zwecklosen Lerm schlechter Musik, im Klingklang der Reime sinnarmer Gedichte, u. s. w.

In Folge ber vorhergegangenen Kapitel und meiner gangen Unficht von ber Runft, ist ihr Zwed bie Erleichterung ber Erfenntniß ber Ideen der Welt (im Platonischen Ginn, dem eingigen, ben ich für bas Wort Ibee anerkenne). Die Ibeen aber find wesentlich ein Anschauliches und baber, in feinen nähern Bestimmungen, Unerschöpfliches. Die Mittheilung eines folchen fann daher nur auf dem Wege der Anschauung geschehen, welches ber der Runft ift. Wer also von der Auffassung einer Idee erfüllt ift, ift gerechtfertigt, wenn er die Runft zum Medium feiner Mittheilung wählt. - Der bloge Begriff hingegen ift ein vollfommen Bestimmbares, baber zu Erschöpfendes, beutlich Gedachtes, welches sich, seinem ganzen Inhalt nach, burch Worte, kalt und nüchtern mittheilen läßt. Ein Solches nun aber burch ein Runftwerk mittheilen zu wollen, ift ein fehr unnüter Ummeg, ja, gehört zu bem eben gerügten Spielen mit ben Mitteln ber Runft, ohne Renntniß des Zwecks. Daber ift ein Runftwerk. beffen Konception aus blogen beutlichen Begriffen hervorgegangen, allemal ein unächtes. Wenn wir nun, bei Betrachtung eines Wertes der bildenden Runft, oder beim Lefen einer Dichtung, oder beim Anhören einer Musik (die etwas Bestimmtes zu fchilbern bezweckt), burch alle die reichen Runstmittel hindurch, ben beutlichen, begrängten, kalten, nüchternen Begriff burchschimmern und am Ende hervortreten feben, welcher ber Rern biefes Berfes war, deffen ganze Konception mithin nur im deutlichen Denken beffelben beftanden hat und demnach durch die Mittheilung deffelben von Grund aus erschöpft ift; fo empfinden wir Efel und Unwillen: benn wir fehen uns getäuscht und um unfere Theil= nahme und Aufmerksamkeit betrogen. Bang befriedigt burch ben

Eindruck eines Runftwerks find wir nur dann, wann er ctwas hinterläßt, das wir, bei allem Nachbenken barüber, nicht bis zur Deutlichkeit eines Begriffs herabziehen fonnen. Das Merkmal jenes hybriden Urfprungs aus blogen Begriffen ift, daß ber Urheber eines Kunftwerts, ehe er an die Ausführung ging, mit deutlichen Worten angeben konnte, was er darzustellen beabsichtigte: benn da ware durch biefe Worte felbst fein ganger Zweck zu erreichen gewesen. Daber ift es ein fo unwürdiges, wie albernes Unternehmen, wenn man, wie heut zu Tage öfter versucht morben, eine Dichtung Chakespeare's, ober Goethe's, gurudführen will auf eine abstrafte Wahrheit, beren Mittheilung ihr Zweck gewesen ware. Denken foll freilich der Runftler, bei der Anordnung feines Werkes: aber nur bas Gedachte, mas gefchaut murbe che ce gedacht war, hat nachmale, bei der Mittheilung, anregende Kraft und wird baburch unvergänglich. — Hier wollen wir nun die Bemerkung nicht unterdrücken, daß allerdings die Werfe aus einem Guf, wie die bereits erwähnte Sfigge ber Maler, welche in der Begeifterung der erften Konception vollendet, und wie unbewußt hingezeichnet wird, besgleichen die Melodie, welche ohne alle Reflexion und völlig wie durch Eingebung fommt, endlich auch das eigentlich Ihrische Gedicht, das bloge Lied, in welches die tief gefühlte Stimmung ber Wegenwart und ber Eindruck ber Umgebung fich mit Worten, beren Gilbenmaage und Reime von felbst eintreffen, wie unwillfürlich ergießt, daß, fage ich, diefe Alle den großen Borzug haben, das lautere Werk ber Begeifterung bes Augenblicks, ber Inspiration, der freien Regung des Genius zu febn, ohne alle Einmischung der Albsichtlichkeit und Reflexion; daher fie eben durch und durch erfreulich und geniegbar find, ohne Schaale und Rern, und ihre Wirfung viel unfehlbarer ift, ale die der größten Runftwerfe, von langfamer und überlegter Ausführung. An allen diefen nämlid, alfo an ben großen hiftorischen Gemählben, an ben langen Epopoen, ben großen Opern u. f. w. hat die Reflexion, die Abficht und durchdachte Bahl bedeutenden Antheil: Berftand, Technif und Routine muffen hier die Luden ausfüllen, welche die geniale Konception und Begeifterung gelaffen hat, und allerlei notis wendiges Nebenwerk muß, als Cament ber eigentlich allein ächten Glangpartien, Diese burchziehen. Hieraus ift ce erflärlich, bag

alle solche Werke, die vollkommensten Meisterstücke der allergrößten Meister (wie z. B. Hamlet, Faust, die Oper Don Juan) allein ausgenommen, einiges Schaales und Langweiliges unvermeidlich beigemischt enthalten, welches ihren Genuß in etwas verkümmert. Belege hiezu sind die Messiade, die Gerusalemme liberata, sogar Paradise lost und die Aeneide: macht doch schon Honeraz die fühne Bemerkung: Quandoque dormitat bonus Homerus. Daß aber Dies sich so verhält ist eine Folge der Beschränkung menschslicher Kräfte überhaupt. —

Die Mutter der nüglichen Künste ist die Noth; die der schönen der Neberssuf. Zum Bater haben jene den Berstand, diese das Genie, welches selbst eine Art Neberssuf ist, nämlich der der Erkenntnißkraft über das zum Dienste des Willens erforder-

liche Maaß.

## Rapitel 35\*).

### Bur Acsthetik der Architektur.

In Gemäßheit der im Texte gegebenen Ableitung des rein Alesthetischen ber Baufunft aus den untersten Stufen der Obiettivation des Willens, ober der Natur, deren Ideen fie zu deutlicher Anschaulichkeit bringen will, ift bas einzige und beftändige Thema derfelben Stüte und Laft, und ihr Grundgeset, baf feine Laft ohne genügende Stüte, und feine Stüte ohne angemeffene Laft, mithin das Berhältnig diefer Beiden gerade bas passende sei. Die reinfte Ausführung dieses Themas ift Gaule und Gebalt: daher ift die Säulenordnung gleichsam der General= bag ber gangen Architektur geworden. In Saule und Gebalf nämlich find Stüte und Laft vollkommen gefondert; woburch die gegenseitige Wirkung Beider und ihr Berhältniß gu einander augenfällig wird. Denn freilich enthält felbst jede schlichte Mauer ichon Stütze und Laft: allein hier find Beide noch in einander verschmolzen. Alles ift hier Stüte und Alles Laft: daher keine afthetische Wirkung. Diese tritt erft burch bie

<sup>\*,</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §. 43 bes erften Bantes.

Sonderung ein und fällt bem Grade derfelben gemäß aus. Denn zwischen der Säulenreihe und der fchlichten Mauer find viele Zwischenftufen. Schon auf ber bloß zu Fenftern und Thuren durchbrochenen Mauer eines Hauses sucht man jene Sonderung wenigstens anzudeuten, durch flach hervortretende Pilaster (Anten) mit Kapitellen, welche man dem Gesimse unterschiebt, ja, im Nothfall, sie durch bloge Malerei darstellt, um doch irgendwie bas Gebalt und eine Säulenordnung zu bezeichnen. Wirkliche Pfeiler, auch Konfolen und Stüten mancherlei Art, realifiren schon mehr jene von der Baufunft durchgängig angestrebte reine Sonderung ber Stütze und Laft. In Binficht auf Diefelbe fteht ber Saule mit dem Gebalte junadift, aber als eigenthumliche, nicht diesen nachahmende Konftruktion, bas Gewölbe mit bem Pfeiler. Die äfthetische Wirkung Jener freilich erreichen Diese bei Weitem nicht; weil hier Stute und Last noch nicht rein gefonbert, sondern in einander übergehend verschmolzen find. 3m Gewölbe felbst ift jeder Stein zugleich Laft und Stütze, und fogar Die Pfeiler werden, zumal im Kreuggewölbe, vom Drud entgegengesetter Bogen, wenigstens für ben Augenschein, in ihrer Lage erhalten; wie benn auch, eben biefes Seitendruckes megen, nicht nur Gewölbe, fondern felbst bloge Bogen nicht auf Gaulen ruhen follen, sondern den massiveren, vierectigen Pfeiler verlangen. In ber Gäulenreihe allein ift die Sonderung vollständig, indem hier bas Gebalt ale reine Laft, die Saule ale reine Stute auftritt. Demnach ift bas Verhältniß ber Kolonade zur ichlichten Mauer bem zu vergleichen, welches zwischen einer in regelmäßigen Intervallen aufsteigenden Tonleiter und einem aus der felben Tiefe bis gur felben Sohe allmälig und ohne Abstufungen hinaufgehenben Tone mare, ber ein bloges Geheul abgeben murbe. Denn im Ginen wie im Andern ift ber Stoff ber felbe, und nur aus ber reinen Sonderung geht ber mächtige Unterschied hervor.

Der Last angemessen ist übrigens die Stütze nicht dann, wann sie solche zu tragen nur eben ausreicht; sondern wann sie dies so bequem und reichlich vermag, daß wir, beim ersten Ansblick, darüber vollkommen bernhigt sind. Jedoch darf auch dieser leberschuß der Stütze einen gewissen Grad nicht übersteigen; da wir sonst Stütze ohne Last erblicken, welches dem ästhetischen Zweck entgegen ist. Zur Bestimmung jenes Grades haben die

Alten, als Regulativ, die Linie des Gleichgewichts ersonnen, welche man erhält, indem man die Verjüngung, welche die Dicke der Säule von unten nach oben hat, fortsetzt, dis sie in einem spitzen Winkel auslänft, wodurch die Säule zum Kegel wird: jetzt wird jeder beliedige Dueer-Durchschnitt den untern Theil so stark lassen, daß er den abgeschnittenen oberen zu tragen hinreicht. Gewöhnlich aber wird mit zwanzigsacher Festigkeit gebaut, d. h. man legt jeder Stütze nur ½0 bessen auf, was sie höchstens tragen könnte. — Ein lukulentes Beispiel von Last ohne Stütze bieten die, an den Ecken mancher, im geschmackvollen Stil der "Rehtzeit" erbauten Hänser hinausgeschobenen Erker dem Auge dar. Man sieht nicht was sie trägt: sie scheinen zu schweben und beunruhigen das Gemüth.

Daß in Italien sogar die einfachsten und schmucklosesten Gebäude einen ästhetischen Eindruck machen, in Deutschland aber nicht, beruht hauptsächlich darauf, daß dort die Dächer sehr flach sind. Ein hohes Dach ist nämlich weder Stütze noch Last: denn seine beiden Hälften unterstützen sich gegenseitig, das Ganze aber hat kein seiner Ausdehnung entsprechendes Gewicht. Daher bietet es dem Auge eine ausgebreitete Masse dar, die dem ästhetischen Zwecke völlig fremd, bloß dem nützlichen dient, mithin jenen stört, dessen Thema immer nur Stütze und Last ist.

Die Form der Säule hat ihren Grund allein darin, daß fie bie einfachste und zwedmäßigste Stütze liefert. In der gewunbenen Säule tritt die Zwedwidrigkeit wie absichtlich trotend und baher unverschämt auf: beswegen bricht ber aute Geschmad. beim ersten Unblick, den Stab über sie. Der vieredige Pfeiler hat, da die Diagonale die Seiten übertrifft, ungleiche Dimenfionen der Dicke, die durch keinen Zweck motivirt, fondern durch die zufällig leichtere Ausführbarkeit veranlagt find: barum eben gefällt er uns fo fehr viel weniger, als die Saule. Schon der feches ober acht= ectige Pfeiler ift gefälliger; weil er sich ber runden Säule mehr nähert: denn die Form diefer allein ift ausschließlich burch ben Zweck bestimmt. Dies ist sie nun aber auch in allen ihren übrigen Proportionen: zunächst im Berhältniß ihrer Dide zur Sohe, innerhalb der Grangen, welche die Berichiedenheit der drei Cäulenordnungen guläßt. Sodann beruht ihre Berjungung, vom ersten Drittel ihrer Bohe an, wie auch eine geringe Anschwel-

lung an eben diefer Stelle (entasis Vitr.), barauf, bak ber Druck ber Laft bort am ftartften ift: man glaubte bisher, bag Dieje Auschwellung nur der Jonischen und Korinthischen Säule eigen fei; allein neuere Meffungen haben fie auch an ber Dorifchen, fogar in Paftum, nachgewiesen. Alfo Alles an ber Gaule. ihre durchweg bestimmte Form, das Berhältnig ihrer Bohe gur Dicke, Beider zu den Zwischenräumen der Gäulen, und das der ganzen Reihe zum Gebälf und der darauf ruhenden Laft, ift bas genau berechnete Resultat aus bem Berhältniß ber nothwendigen Stute jur gegebenen Laft. Weil diefe gleichformig vertheilt ift; jo muffen es auch die Stüten fenn: beshalb find Säulengruppen geschmachtos. Bingegen rudt, in ben beften Dorischen Tempeln, Die Ecffäule etwas näher an die nächste; weil das Zusammentreffen der Gebälfe an der Ede die Laft vermehrt: hiedurch aber ipricht fich deutlich das Princip der Architektur aus, daß die konftruftionellen Berhältniffe, d. f. die zwischen Stute und Laft, die wesentlichen sind, welchen die der Symmetrie, als untergeordnet, fogleich weichen muffen. Je nach ber Schwere ber ganzen Laft überhaupt wird man die Dorische, oder die zwei leichteren Säulenordnungen mählen, da die erstere, nicht nur durch die größere Dicke, sondern auch durch die ihr wesentliche, nahere Stellung ber Säulen, auf ichwere Laften berechnet ift, zu welchem Zwecke auch die beinahe rohe Einfachheit ihres Kapitells pagt. Die Ka= vitelle überhaupt haben den Zweck, sichtbar zu machen, daß die Säulen bas Gebälf tragen und nicht wie Zapfen hineingesteckt find: zugleich vergrößern fie, mittelft ihres Abafus, die tragende Fläche. Weil nun also aus dem wohl verstandenen und fonjequent durchgeführten Begriff ber reichlich angemeffenen Stütze zu einer gegebenen Laft alle Gefete ber Gaulenordnung, mithin auch die Form und Proportion der Gaule, in allen ihren Thei= len und Dimenfionen, bis ins Gingelne herab, folgt, alfo insofern a priori bestimmt ist; so erhellt die Berkehrtheit des so oft wiederholten Gedankens, daß Baumftamme oder gar (was leider felbst Bitruvins, IV, 1, vorträgt) die menschliche Geftalt das Borbild der Gaule gewesen fei. Dann ware die Form ber= felben für die Architektur eine rein zufällige, von Aufen auf= genommene: eine folche aber konnt: une nicht, fobald wir fie in ihrem gehörigen Ebenmaaß erblicken, fo harmonisch und befriedigend ansprechen; noch könnte andererseits jedes, selbst geringe Mißverhältniß derselben vom feinen und geübten Sinne sogleich unangenehm und störend, wie ein Mißton in der Musik, empfunden
werden. Dies ist vielmehr nur dadurch möglich, daß, nach gegebenem Zweck und Mittel, alles Uebrige im Wesentlichen a priori
bestimmt ist, wie in der Musik, nach gegebener Melodie und
Grundton, im Wesentlichen die ganze Harmonie. Und wie die
Musik, so ist auch die Architektur überhaupt keine nachahmende
Kunst; — obwohl Beide oft fälschlich dafür gehalten worben sind.

Das äfthetische Wohlgefallen beruht, wie im Text ausführlich bargethan, überall auf der Auffassung einer (Platonischen) 3dee. Für die Architektur, allein als schöne Aunft betrachtet find die Ideen der untersten Naturftufen, als Schwere, Starrheit, Kohafion, das eigentliche Thema; nicht aber, wie man bisher annahm, bloß die regelmäßige Form, Proportion und Symmetrie, als welche ein rein Geometrisches, Eigenschaften des Raumes, nicht Ideen sind, und daher nicht das Thema einer schönen Kunft febn können. Auch in der Architektur also find fie nur schundaren Ursprungs und haben eine untergeordnete Bedeutung, welche ich sogleich hervorheben werde. Wären sie es allein, welche darzulegen die Architeftur, als schöne Kunft, zur Aufgabe hatte; fo mußte das Modell die gleiche Wirkung thun, wie das ausgeführte Werk. Dies aber ist ganz und gar nicht der Gall: vielmehr muffen die Werke der Architektur, um afthetisch zu wirken, durchaus eine beträchtliche Größe haben; ja, fie fonnen nie zu groß, aber leicht zu klein sehn. Sogar steht, ceteris paribus, die äfthetische Wirkung im geraden Berhältniß der Größe ber Gebäude; weil nur große Maffen die Birtfamteit der Schwerfraft in hohem Grade augenfällig und eindringlich machen. Diedurch bestätigt fich abermals meine Ansicht, daß das Streben und der Untagonismus jener Grundfräfte ber Natur den eigentlichen äfthetischen Stoff ber Baukunft ausmacht, welcher, seiner Natur nach, große Maffen verlangt, um fichtbar, ja fühlbar zu werben. - Die Formen in der Architektur werden, wie oben an der Caule gezeigt worden, zunächst durch den unmittelbaren, fonstruktionellen Zweck jedes Theiles bestimmt. Soweit nun aber berselbe irgend ctwas unbestimmt läßt, tritt, da die Architektur ihr Dafenn gunächst in unserer räumlichen Anschauung hat, und bemnach an unser Vermögen a priori zu dieser sich wendet, das Gesetz der vollkommenften Anschaulichkeit, mithin auch der leichteften Faklichfeit, ein. Diese aber entsteht allemal burch die größte Regelmäßigkeit der Formen und Rationalität ihrer Berhältniffe. Demgemäß mahlt die ichone Architektur lauter regelmäßige Figuren, aus geraden Linien, oder gesetymäßigen Rurven, imgleichen bie aus folden hervorgehenden Körper, wie Würfel, Parallelopipeden, Cylinder, Augeln, Pyramiden und Regel; als Deffnungen aber bisweilen Cirkel, oder Ellipsen, in der Regel jedoch Quadrate und noch öfter Reftangel, lettere von durchaus rationalem und gang leicht faglichem Berhältniß ihrer Seiten (nicht etwan wie 6:7, sondern wie 1:2, 2:3), endlich auch Blenden oder Mischen, von regelmäßiger und faglicher Proportion. Aus dem felben Grunde wird fie ben Webauden felbft und ihren großen 2(b. theilangen gern ein rationales und leicht fagliches Berhältniß der Sohe gur Breite geben, 3. B. die Sohe einer Faffade die Salfte der Breite fenn laffen, und die Gaulen fo ftellen, daß je 3 oder 4 berfelben mit ihren Zwischenräumen eine Linie ausmeffen, welche der Bohe gleich ift, also ein Duadrat bilben. Das felbe Princip der Unichaulichkeit und leichten Faglichkeit verlangt auch leichte lleberschbarkeit: biefe führt die Symmetrie herbei, welche überdies nothig ift, um das Werk als ein Ganzes abzufteden und beffen wefentliche Begränzung von der zufälligen gu unterscheiben, wie man benn 3. B. bisweisen nur an ihrem Leitfaben erkennt, ob man brei neben einander ftehende Gebände ober nur eines vor sich hat. Nur mittelft ber Symmetrie also fünbigt sich bas architettonische Werk fogleich als individuelle Ginheit und als Entwickelung eines Hauptgebankens an.

Wenn nun gleich, wie oben beiläusig gezeigt worden, die Baufunst keineswegs die Formen der Natur, wie Baumstämme, oder gar menschliche Gestalten, nachzuahmen hat; so soll sie doch im Geiste der Natur schaffen, namentlich indem sie das Gesetz natura nihil agit frustra, nihilque supervacaneum, et quod commodissimum in omnibus suis operationibus sequitur, auch zu dem ihrigen macht, dennach alles, selbst nur scheindar, Zweckslose vermeidet und ihre jedesmalige Absicht, sei diese nun eine rein architektonische, d. h. konstruktionelle, oder aber eine die

3mede ber Müglichfeit betreffende, ftets auf bem fürzeften und natürlichften Bege erreicht und fo diefelbe, burch bas Werk felbft, offen barlegt. Daburch erlangt fie eine gemiffe Grazie, ber analog, welche bei lebenden Wefen in der Leichtigkeit und der Un= gemeffenheit jeder Bewegung und Stellung gur Abficht berfelben besteht. Demgemäß feben wir, im guten antiken Bauftil, jeglichen Theil, fei es nun Pfeiler, Saule, Bogen, Gebalf, ober Thure, Fenfter, Treppe, Balton, feinen Zwed auf die geradefte und einfachste Beife erreichen, ihn dabei unverhohlen und naiv an den Tag legend; eben wie die organische Natur es in ihren Berken auch thut. Der geschmacklose Bauftil hingegen sucht bei Illem unnüte Umwege und gefällt fich in Billfürlichfeiten, gerath badurch auf zwecklos gebrochene, heraus und hereinrudende Gebälfe, gruppirte Säulen, zerftückelte Rornischen an Thurbogen und Giebeln, finnlose Boluten, Schnörkel u. bergl.: er fpielt, wie oben als Charafter der Pfuscherei angegeben, mit den Mitteln ber Runft, ohne die Zwecke berfelben zu verstehen, wie Rinder mit dem Geräthe der Erwachsenen spielen. Diefer Art ist schon jede Unterbrechung einer geraden Linie, jede Menderung im Schwunge einer Rurve, ohne augenfälligen Zweck. Jene naive Einfalt hingegen in der Darlegung und dem Erreichen des Zweckes, die dem Geifte entspricht, in welchem die Natur schafft und bilbet, ift es eben auch, welche ben antifen Thongefäßen eine folche Schönheit und Grazie der Form verleiht, daß wir ftete von Neuem darüber erftaunen; weil fie fo ebel absticht gegen unfere modernen Befäge im Driginalgeschmad, als welche ben Stempel ber Gemeinheit tragen, fie mogen nun aus Porzellan, oder grobent Töpferthon geformt febn. Beim Anblick ber Wefage und Gerathe ber Alten fühlen wir, daß wenn die Ratur bergleichen Dinge hätte schaffen wollen, sie es in diefen Formen gethan haben würde. — Da wir also die Schönheit ber Baukunft hauptfächlich aus der unverhohlenen Darlegung der Zwede und dem Erreichen berselben auf bem fürzesten und natürlichsten Wege hervorgeben feben; fo gerath hier meine Theorie in geraden Widerspruch mit der Rantischen, als welche das Wesen alles Schönen in eine anicheinende Zwedmäßigkeit ohne Zwed fett.

Das hier dargelegte alleinige Thema ber Architeftur, Stüte und Laft, ift so fehr einfach, daß eben deshalb diese Runft, soweit

sie schöne Kunst ist (nicht aber sofern sie dem Nuten dient), schon seit der besten Griechischen Zeit, im Wesentlichen vollendet und abgeschlossen, wenigstens keiner bedeutenden Bereicherung mehr fähig ist. Hingegen kann der moderne Architekt sich von den Regeln und Vorbildern der Alten nicht merklich entsernen, ohne eben schon auf dem Wege der Verschlechterung zu sehn. Ihm bleibt daher nichts übrig, als die von den Alten überlieserte Kunst anzuwenden und ihre Regeln, so weit es möglich ist, unter den Beschränkungen, welche das Bedürsniß, das Klima, das Zeitalter, und sein Land ihm unabweisdar auslegen, durchzusehen. Denn in dieser Kunst, wie auch in der Stulptur, fällt das Streben nach dem Ideal mit der Nachahmung der Alten zusammen.

Ich brauche wohl kaum zu erinnern, daß ich, bei allen Diefen architektonischen Betrachtungen, allein den antiken Bauftit und nicht den sogenannten Gothischen, welcher, Saracenischen Urfprungs, burch die Gothen in Spanien bem übrigen Europa jugeführt worden ift, im Auge gehabt habe. Bielleicht ift auch Diesem eine gewiffe Schönheit, in seiner Art, nicht gang abzuiprechen: wenn er jedoch unternimmt, sich jenem als ebenbürtig gegenüberzustellen; so ift dies eine barbarifche Bermeffenheit, welche man durchaus nicht gelten laffen darf. Wie wohlthätig wirft boch auf unfern Beift, nach bem Unschauen folcher Gothiicher Berrlichkeiten, ber Unblick eines regelrechten, im antifen Stil aufgeführten Bebäudes! Wir fühlen fogleich, daß dies das allein Rechte und Wahre ift. Könnte man einen alten Griechen vor unfere berühmteften Gothischen Rathebralen führen; was würde er wohl dazu sagen? — Bapfacoi! — Unfer Wohlgefallen an Gothischen Werken beruht ganz gewiß größten Theils auf Gedankenaffociationen und historischen Erinnerungen, also auf einem der Runft fremden Gefühl. Alles was ich vom eigentlich äfthetischen Zweck, vom Ginn und Thema ber Baufunft gejagt habe, verliert bei biefen Werken feine Gultigkeit. Denn bas frei liegende Gebalf ift verschwunden und mit ihm die Saule: Stute und Laft, geordnet und vertheilt, um ben Rampf zwischen Starrheit und Schwere zu veranschaulichen, find hier nicht mehr bas Thema. Auch ift jene burchgängige, reine Rationalität, vermöge welcher Alles ftrenge Rechenschaft juläßt, ja, fie bem bentenden Beichauer ichon von felbit entgegenbringt, und welche gum Charafter des antifen Bauftile gehört, hier nicht mehr zu finden: wir werden bald inne, daß hier, statt ihrer, eine von fremdartigen Begriffen geleitete Willfür gewaltet hat; baher Bieles uns unerflärt bleibt. Denn nur ber antife Bauftil ift in rein objet= tivem Ginne gedacht, ber gothische mehr in fubjektivem. -Wollen wir jedoch, wie wir als ben eigentlichen, afthetischen Grundgedanken der antifen Bankunft die Entfaltung des Rampfes zwischen Starrheit und Schwere erfannt haben, auch in ber Gothiichen einen analogen Grundgedanken auffinden; fo mußte es diefer fenn, daß hier die gangliche Ueberwältigung und Befiegung ber Edwere durch die Starrheit bargeftellt werden foll. Denn demgemäß ist hier die Horizontallinie, welche die der Last ist, fast gang verschwunden, und das Wirken der Schwere tritt nur noch indireft, nämlich in Bogen und Gewölbe verlarbt, auf, mahrend die Vertikallinie, welche die der Stütze ift, allein herrscht, und in unmäßig hohen Strebepfeilern, Thurmen, Thurmchen und Spitzen ohne Bahl, welche unbelaftet in die Sohe geben, bas fiegreiche Wirten der Starrheit versinnlicht. Während in der antiken Banfunft das Streben und Drängen von oben nach unten eben fo wohl vertreten und dargelegt ift, wie das von unten nach oben; so herrscht hier das lettere entschieden vor: wodurch auch jene oft bemerkte Analogie mit dem Rrhftall entsteht, da deffen Unichießen ebenfalls mit Ueberwältigung ber Schwere geschieht. Wenn wir nun diefen Sinn und Grundgebanken ber Gothischen Baufunft unterlegen und diese badurch als gleichberechtigten Gegensat der antiken aufstellen wollten; so wäre dagegen zu erinnern, daß ber Kampf zwischen Starrheit und Schwere, welchen die antike Baufunst so offen und naiv darlegt, ein wirklicher und mahrer, in der Natur gegründeter ist; die gangliche lleberwindung der Schwere durch die Starrheit hingegen ein bloger Schein bleibt. eine Fiftion, durch Täuschung beglaubigt. - Wie aus dem hier angegebenen Grundgedanken und ben oben bemerkten Eigenthumlichkeiten der Gothischen Baukunft der musteriose und hpperphysische Charafter, welcher derselben zuerkannt wird, hervorgeht. wird Jeder fich leicht deutlich machen können. Sauptfächlich ent= steht er, wie schon erwähnt, dadurch, daß hier das Willkürliche an die Stelle des rein Rationellen, fich als durchgängige Ungemessenheit des Mittels zum Zweck Rundgebenden, getreten ift. Das viele eigentlich Zwecklose und doch so forgfältig Vollendete erregt die Voraussetzung unbekannter, unerforschlicher, geheimer Zwecke, d. i. das myfteriofe Ausehen. Bingegen ift die glangende Seite der Gothischen Rirchen die innere; weil hier die Wirkung bes von ichlanken, frustallinisch aufstrebenden Pfeilern getragenen, hoch hinaufgehobenen und, bei verschwundener Laft, ewige Sicherheit verheißenden Areuggewölbes auf das Gemüth eindringt, die meisten der erwähnten Uebelstände aber draufen liegen. antifen Gebäuden ift die Außenseite die vortheilhaftere; weil man bort Stüte und Last beffer übersieht, im Innern hingegen die flache Dece ftete etwas Niederdrückendes und Brofgifches behalt. Un den Tempeln der Alten war auch meistentheils, bei vielen und großen Außenwerken, das eigentliche Innere klein. Ginen erhabeneren Unftrich erhielt es durch das Rugelgewölbe einer Ruppel, wie im Bantheon, von welcher baher auch die Stalianer, in diesem Stil bauend, ben ausgedehntesten Gebrauch gemacht haben. Dazu ftimmt, dag bie Alten, ale fubliche Bolfer, mehr im Freien lebten, als die nordischen Nationen, welche die Gothische Baukunft vorgezogen haben. - Wer nun aber ichlechter= dings die Gothische Baufunft als eine wesentliche und berechtigte gelten laffen will, mag, wenn er zugleich Analogien liebt, fie den negativen Pol der Architektur, oder auch die Moll-Tonart derfelben benennen. - 3m Intereffe des guten Geschmacks muß ich munichen, daß große Geldmittel dem objettiv, d. h. wirklich Guten und Rechten, dem an sich Schönen, zugewendet werden, nicht aber Dem. beffen Werth blog auf Ideenaffociationen beruht. Wenn ich nun febe, wie diefes ungläubige Zeitalter bie vom gläubigen Mittelalter unvollendet gelaffenen Gothifchen Rirchen jo emfig ausbaut, fommt es mir vor, als wolle man das dahingeschiedene Chriftenthum einbalfamiren.

## Rapitel 36\*).

Bereinzelte Bemerkungen gur Alefthetit ber bildenden Rünfte.

In der Sfulptur find Schönheit und Grazie die Hauptsache: in der Malerei aber erhalten Ausdruck, Leidenschaft, Charafter bas Hebergewicht: baber bon der Forderung ber Schönheit eben jo viel nachgelaffen werden muß. Denn eine durchgängige Schonheit aller Geftalten, wie die Stulptur fie forbert, murbe bem Charafteriftischen Abbruch thun, auch durch die Monotonie ermüden. Demnach barf die Malerei auch häßliche Gesichter und abgezehrte Geftalten barftellen: Die Stulptur hingegen verlangt Schönheit, wenn auch nicht ftets vollkommene, burchaus aber Rraft und Fülle der Gestalten. Folglich ift ein magerer Chriftus am Rreng, ein von Alter und Krankheit abgezehrter, sterbender heiliger Hieronymus, wie das Meifterstück Domenichino's, ein für die Malerei vaffender Gegenstand: hingegen der durch Fasten auf Sant und Anochen reducirte Johannes der Täufer, in Marmor, von Donatello, auf der Gallerie zu Florenz, wirkt, trot der meisterhaften Ausführung, widerlich. - Bon diesem Wefichtspunkt aus scheint die Skulptur der Bejahung, die Malerei der Berneinung des Willens jum Leben angemeffen, und hierans liene sich erklären, warum die Stulptur die Runft der Alten, die Malerei die der driftlichen Zeiten gewesen ift. -

Bei der §. 45 des erften Bandes gegebenen Auseinanderssetzung, daß das Herausfinden, Erkennen und Feststellen des Thepus der menschlichen Schönheit auf einer gewissen Anticipation derselben bernht und daher zum Theil a priori begründet ist, sinde ich noch hervorzuheben, daß diese Anticipation dennoch der Erfahrung bedarf, um durch sie angeregt zu werden; analog dem Instinkt der Thiere, welcher, obwohl das Handeln a priori seistend, dennoch in den Sinzelnheiten desselben der Bestimmung durch Motive bedarf. Die Erfahrung und Wirklichkeit nämlich hält dem Intellekt des Künstlers menschliche Gestalten vor, welche, im einen oder andern Theil, der Natur mehr oder minder gelunsgen sind, ihn gleichsam um sein Urtheil darüber befragend, und

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §§. 44-50 bes erften Banbes.

ruft fo, nach Sokratischer Methode, aus jener bunkeln Anticipation die deutliche und bestimmte Erkenntniß des Ideals hervor. Dieferhalb leiftete es ben Griechischen Bildhauern allerdings großen Borichub, daß Klima und Gitte bes Landes ihnen ben gangen Tag Gelegenheit gaben, halb nachte Geftalten, und in den Symnafien auch gang nachte zu feben. Dabei forderte jedes Glied ihren plaftischen Ginn auf zur Beurtheilung und zur Bergleichung beffelben mit dem Ideal, welches unentwickelt in ihrem Bewußtsehn lag. Go übten fie beständig ihr Urtheil an allen Formen und Gliedern, bis zu den feinsten Ruancen berselben herab; wodurch benn allmälig ihre ursprünglich nur dumpfe Unticipation des Ideals menschlicher Schönheit zu folder Deutlichfeit des Bewuftsenns erhoben werden fonnte, daß fie fahig wurden, daffelbe im Kunftwerk zu objektiviren. - Auf gang analoge Weise ift bem Dichter, zur Darftellung ber Charaftere, eigene Erfahrung nütlich und nöthig. Denn obgleich er nicht nach der Erfahrung und empirischen Rotigen arbeitet, sondern nach dem flaren Bewußtsehn des Wefens der Menschheit, wie er foldes in feinem eigenen Innern findet; fo dient doch diesem Bewußtsehn die Erfahrung jum Schema, giebt ihm Anregung und lebung. Sonach erhält feine Erkenntniß der menfchlichen Natur und ihrer Berichiedenheiten, obwohl fie in der Sauptfache a priori und anticipirend verfährt, boch erft durch die Erfahrung Leben, Bestimmtheit und Umfang. - Dem fo bewundrungs= würdigen Schönheitsfinn der Griechen aber, welcher fie allein, unter allen Bölfern der Erde, befähigte, den mahren Normalthpus ber menschlichen Gestalt herauszufinden und demnach die Mufterbilder der Schönheit und Grazie für alle Zeiten zur Nachahmung aufzustellen, können wir, auf unfer voriges Buch und Kapitel 44 im folgenden une ftutend, noch tiefer auf den Grund gehen, und fagen: Das Gelbe, mas, wenn es vom Willen unger: trennt bleibt, Gefchlechtstrieb mit fein fichtender Auswahl, d. i. Geschlechteliebe (die bei den Griechen befanntlich großen Berirrungen unterworfen mar), giebt; eben Dieses wird, wenn es, burch bas Borhandensehn eines abnorm überwiegenden Intelletts, fich vom Willen ablöft und doch thätig bleibt, jum objektiven Schonheitssinn für menschliche Geftalt, welcher nun gunächst fich zeigt ale urtheilender Runftfinn, fich aber fteigern fann, bis

zur Anffindung und Darstellung der Norm aller Theile und Proportionen; wie dies der Fall war im Phidias, Praxiteles, Stopas u. s. w. — Alsbann geht in Erfüllung, was Goethe den Künstler sagen läßt:

Daß ich mit Götterfinn Und Menschenhand Bermöge zu bilben, Bas bei meinem Beib' Ich animalisch kann und muß.

lind auch hier abermals analog, wird im Dichter eben Das, was, wenn es vom Willen unzertrennt bliebe, bloße Weltstlugheit gäbe, wenn es, durch das abnorme Ueberwiegen des Intelletts, sich vom Willen sondert, zur Fähigkeit objektiver, dramatischer Darstellung.

Die moderne Stulptur ist, was sie immer auch leisten mag, boch der modernen lateinischen Poesie analog und, wie diese, ein Kind der Nachahmung, aus Reminiscenzen entsprungen. Läßt sie sich beigehen, originell sehn zu wollen; so geräth sie alsbald auf Abwege, namentlich auf den schlimmen, nach der vorgefunzdenen Natur, statt nach den Proportionen der Alten zu formen. Canova, Thorwaldsen u. a. m. sind dem Johannes Secundus und Owenus zu vergleichen. Mit der Architektur vershält es sich eben so: allein da ist es in der Kunst selbst gegründet, deren rein ästhetischer Theil von geringem Umfange ist und von den Alten bereits erschöpft wurde; daher der moderne Baumeister nur in der weisen Anwendung desselben sich hervorsthun kann; und soll er wissen, daß er stets so weit vom guten Geschmack sich entsernt, als er vom Stil und Vorbild der Griechen abgeht.

Die Kunst bes Malers, bloß betrachtet sofern sie den Schein der Birklichkeit hervorzubringen bezweckt, ist im letzten Grunde darauf zurückzuführen, daß er Das, was beim Schen die bloße Empfindung ist, also die Affektion der Retina, d. i. die allein unmittelbar gegebene Birkung, rein zu sondern versteht von ihrer Ursache, d. i. dem Objektiven der Außenwelt, deren Anschauung im Berstande allererst daraus entsteht; wodurch er, wenn die Technik hinzukommt, im Stande ist, die selbe Wirkung im Auge durch eine ganz andere Ursache, nämlich aufgetragene Farbenslecke,

hervorzubringen, woraus dann im Berstande des Betrachters, durch die unausbleibliche Zurückführung auf die gewöhnliche Ursfache, die nämliche Anschauung wieder entsteht. —

Wenn man betrachtet, wie in jedem Menfchengeficht etwas fo gang Uriprüngliches, jo durchaus Driginelles liegt und daffelbe eine Gangheit zeigt, welche nur einer aus lauter nothwendigen Theilen bestehenden Ginheit gufommen fann, vermoge welcher wir ein bekanntes Individuum, aus jo vielen Taufenden, felbst nach langen Jahren wiedererkennen, obgleich die möglichen Berichiedenheiten menschlicher Gesichtszüge, zumal einer Raffe, innerhalb äußerst enger Grengen liegen; so muß man bezweifeln, daß etwas von jo mesentlicher Ginheit und so großer Ursprünglichkeit je aus einer andern Quelle hervorgehen konne, als aus den geheimnißvollen Tiefen des Innern der Natur: daraus aber murbe folgen, daß fein Runftler fähig fenn konne, die ursprüngliche Eigenthumlichkeit eines Menschengesichtes wirklich zu ersinnen, noch auch nur, fie aus Reminiscenzen naturgemäß zusammenzuseten. Was er bemnach in diefer Urt gu Stande brachte, murbe immer nur eine halbwahre, ja vielleicht eine unmögliche Zusammensetzung fenn: benn wie follte er eine wirkliche physiognomische Ginheit gufammensetzen, da ihm doch das Princip dieser Einheit eigentlich unbefannt ift? Danach muß man bei jedem von einem Rünftler blok ersonnenen Gesicht zweifeln, ob es in der That ein mögliches fei, und ob nicht die Natur, als Meister aller Meister, es für eine Pfuicherei erklaren murde, indem jie völlige Widerfpruche barin nachwiese. Das murde allerdings ju dem Grundsatz führen, daß auf hiftorifchen Bildern immer nur Porträtte figuriren burften, welche bann freilich mit ber größten Sorgfalt auszumahlen und in etwas zu idealifiren waren. Befanntlich haben große Rünftler immer gern nach lebenden Modellen gemalt und viele Porträtte angebracht. -

Obgleich, wie im Text ausgeführt, der eigentliche Zweck der Maserei, wie der Kunft überhaupt, ist, uns die Auffassung der (Platonischen) Ideen der Wesen dieser Welt zu erleichtern, wobei wir zugleich in den Zustand des reinen, d. i. willensosen, Erkennens versetzt werden; so kommt ihr angerdem noch eine davon unabhängige und für sich gehende Schönheit zu, welche hervorgebracht wird durch die bloße Harmonie der Farben, das Wohls

gefällige ber Gruppirung, die günstige Vertheilung des Lichts und Schattens und den Ton des ganzen Vildes. Diese ihr beigegebene, untergeordnete Art der Schönheit befördert den Zustand des reinen Erkennens und ist in der Malerei Das, was in der Poesie die Diktion, das Metrum und der Reim ist: Beide nämlich sind nicht das Wesentliche, aber das zuerst und unmittelbar Wirkende.

Ru meinem, im ersten Bande §. 50, über die Unstatthaftigfeit der Allegorie in der Malerei abgegebenen Urtheil bringe ich noch einige Belege bei. Im Palaft Borghese, zu Rom, befindet fich folgendes Bild von Michael Angelo Caravaggio: Befus, als Rind von etwan gehn Jahren, tritt einer Schlange auf den Ropf, aber gang ohne Furcht und mit großer Belaffenheit, und eben so gleichgültig bleibt dabei feine ihn begleitende Mutter: daneben steht die heilige Elisabeth, feierlich und tragisch zum Himmel blidend. Bas möchte wohl bei diefer kyriologischen Hieroglyphe ein Menfch benken, ber nie etwas vernommen hatte vom Samen des Weibes, welcher ber Schlange ben Ropf zertreten foll? - Bu Florenz, im Bibliothekfaal bes Palaftes Riccardi, finden wir auf dem von Luca Giordano gemalten Plafond folgende Allegorie, welche besagen foll, daß die Wiffenschaft den Berftand aus den Banden der Unwissenheit befreit: ber Berftand ift ein ftarfer Mann, von Stricken umwunden, die eben abfallen: eine Nymphe halt ihm einen Spiegel vor, eine andere reicht ihm einen abgelöften großen Flügel: darüber fitt die Wiffenschaft auf einer Rugel und, mit einer Rugel in der Hand, neben ihr die nachte Wahrheit. — Bu Ludwigsburg bei Stuttgart zeigt uns ein Bild Die Zeit, als Saturn, mit einer Scheere bem Amor Die Flügel beschneidend: wenn das besagen soll, daß wann wir altern, ber Unbestand in der Liebe sich schon giebt; so wird es hiemit wohl feine Richtigfeit haben. -

Meine Lösung des Problems, warum der Laokoon nicht schreit, zu bekräftigen, diene noch Folgendes. Bon der versehlten Wirkung der Darstellung des Schreiens durch die Werke der bildenden, wesentlich stummen Künste, kann man sich faktisch überzeugen an einem auf der Kunstakademie zu Bologna befindlichen Bethlehemitischen Kindermord von Guido Reni, auf welchem dieser große Künstler den Mißgriff begangen hat, sechs schreiende Mundzaufreißer zu malen. — Wer es noch deutlicher haben will, denke

fich eine pantomimifche Darftellung auf ber Buhne, und in irgend ciner Scene berfelben einen bringenden Anlaß zum Schreien einer ber Personen: wollte nun der diese darftellende Tanger das Ge= fchrei dadurch ausdrücken, daß er eine Beile mit weit aufgesperr= tem Munde baftanbe; fo murbe bas laute Gelachter bes gangen Haufes die Abgeschmacktheit der Sache bezeugen. - Da nun bemnach aus Gründen, welche nicht im barguftellenden Gegenftande, fondern im Befen ber barftellenden Runft liegen, bas Schreien bes Laokoon unterbleiben mußte; fo entstand hieraus bem Rünftler die Aufgabe, eben biefes Nicht-Schreien zu motiviren, um es uns plaufibel zu machen, daß ein Mensch in folder Lage nicht fcreie. Diese Aufgabe hat er baburch gelöft, daß er den Schlangen= big nicht als ichon erfolgt, auch nicht als noch brobend, fondern als gerade jett und zwar in die Seite geschehend barftellte: benn badurch wird ber Unterleib eingezogen, bas Schreien baber unmöglich gemacht. Diefen nächften, eigentlich aber nur fefundaren und untergeordneten Grund ber Sache hat Goethe richtig heraus= gefunden und ihn bargelegt am Ende des elften Buches feiner Selbstbiographie, wie auch im Auffat über ben Laofoon im erften Beft ber Prophläen; aber ber entferntere, primare, jenen bebingende Grund ift der von mir bargelegte. Ich fann die Bemerfung nicht unterdrücken, daß ich hier zu Goethen wieder im felben Berhältniß ftehe, wie hinfichtlich der Theorie der Farbe. -In der Sammlung des Herzogs von Aremberg zu Bruffel befindet fich ein antifer Ropf des Laotoon, welcher fpater aufgefunben worden. Der Kopf in der weltberühmten Gruppe ift aber fein restaurirter, wie auch aus Goethe's specieller Tafel aller Restaurationen dieser Gruppe, welche sich am Ende des erften Bandes ber Prophlaen befindet, hervorgeht und zudem badurch beftätigt wird, daß der später gefundene Ropf dem der Gruppe höchft ähnlich ift. Wir muffen also annehmen, daß noch eine andere antike Repetition der Gruppe existirt hat, welcher der Arembergische Ropf angehörte. Derfelbe übertrifft, meiner Meinung nach, fowohl an Schönheit als an Ausbruck ben ber Gruppe: ben Mund hat er bedeutend weiter offen, ale biefer, jedoch nicht bis jum eigentlichen Schreien.

### Rapitel 37\*).

#### Bur Aefthetit ber Dichtfunft.

Mis die einfachste und richtigste Definition der Boefic möchte ich diese aufstellen, daß fie die Runft ift, burch Worte die Gin= bildungefraft ine Spiel zu verfeten. Wie fie bies zu Wege bringt, habe ich im erften Bande, &. 51, angegeben. Gine fpecielle Bestätigung bes bort Gefagten giebt folgende Stelle aus einem seitdem veröffentlichten Briefe Bielands an Merd: "3ch habe drittehalb Tage über eine einzige Strophe zugebracht, wo im Grunde die Sache auf einem einzigen Worte, das ich brauchte und nicht finden konnte, beruhte. Ich brehte und wandte das Ding und mein Behirn nach allen Seiten; weil ich natürlicherweise, wo es um ein Gemählbe zu thun ift, gern die nämliche bestimmte Bision, welche vor meiner Stirn schwebte, auch vor die Stirn meiner Lefer bringen möchte, und bagu oft, ut nosti, von einem einzigen Buge, oder Drucker, oder Reflex, Alles abhängt." (Briefe an Merck, herausgegeben von Bagner, 1835. S. 193.) - Dadurch, daß die Phantasie des Lesers der Stoff ift, in welchem die Dichtkunft ihre Bilder darstellt, hat diese den Bortheil, daß die nähere Ausführung und die feineren Buge in der Phantafie eines Jeden so ausfallen, wie es scincr Individualität, feiner Erfenntniffphäre und feiner Laune gerade am angemeffenften ift und ihn daher am lebhafteften anreat; ftatt bak die bilbenden Runfte fich nicht fo anbequemen konnen, fondern hier ein Bild, eine Geftalt Allen genügen foll: biefe aber mird boch immer, in Etwas, das Gepräge der Individualität des Runitlers, oder seines Modells, tragen, als einen subjektiven, ober que fälligen, nicht wirksamen Zusat; wenn gleich um so weniger, je obiektiver, b. h. genialer der Künftler ift. Schon hieraus ift es jum Theil erklärlich, daß die Werke der Dichtkunft eine viel ftarkere, tiefere und allgemeinere Wirkung ausüben, als Bilber und Statuen: Diefe nämlich laffen bas Bolt meiftens gang falt. und überhaupt find die bildenden die am schwächsten wirkenden Rünfte. Biegn giebt einen fonderbaren Beleg das fo häufige Auf-

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht fich auf §. 51 bes erften Banbes.

finden und Entdecken von Bilbern großer Meister in Brivathäusern und allerlei Lokalitäten, wo fie, viele Menschenalter binburd, nicht etwan vergraben und versteckt, sondern blog unbeachtet. alfo wirkungslos, gehangen haben. Bu meiner Zeit in Floreng (1823) wurde fogar eine Raphael'iche Madonna entbedt, welche eine lange Reihe von Jahren hindurch im Bedientenzimmer eines Balaftes (im Quartiere di S. Spirito) an ber Wand gehangen hatte: und Dies geschieht unter Italianern, biefer vor allen übrigen mit Schönheitssinn begabten Ration. Es beweift, wie wenig direkte und unvermittelte Wirkung die Werke ber bilbenden Runfte haben, und daß ihre Schätzung weit mehr, ale bie aller andern, der Bildung und Renntnig bedarf. Wie unfehlbar macht hingegen eine schöne, das Berg treffende Melodie ihre Reife um bas Erdenrund, und wandert eine vortreffliche Dichtung von Bolf gu Bolt. Dag die Großen und Reichen gerade ben bildenden Rünften die fräftigste Unterstützung widmen und nur auf ihre Werke beträchtliche Summen verwenden, ja, heut zu Tage eine Idololatrie, im eigentlichen Ginne, für ein Bild von einem berühmten, alten Meifter den Werth eines großen Landgutes bingiebt, Dies beruht hauptfächlich auf der Geltenheit der Meifter= ftucke, deren Besitz daher dem Stolze zusagt, fodann aber auch barauf, daß ber Genuß berfelben gar wenig Zeit und Unftrengung erfordert und jeden Augenblick, auf einen Augenblick, bereit ift; während Boeije und felbit Mufit ungleich beichwerlichere Bedingungen ftellen. Dem entsprechend laffen die bilbenden Runfte fich auch entbehren: gange Bölfer, z. B. die Mohammedanischen, find ohne fie: aber ohne Musik und Poesie ift keines.

Die Absicht nun aber, in welcher der Dichter unsere Phanstasie in Bewegung setzt, ist, uns die Ideen zu offenbaren, d. h. an einem Beispiel zu zeigen, was das Leben, was die Welt sei. Dazu ist die erste Bedingung, daß er es selbst ersannt habe: je nachdem dies tief oder flach geschehen ist, wird seine Dichtung aussallen. Demgemäß giebt es unzählige Abstusungen, wie der Tiefe und Klarheit in der Auffassung der Natur der Dinge, so der Dichter. Zeder von diesen muß inzwischen sich für vortresslich halten, sosen er richtig dargestellt hat was er ersannte, und sein Bild seinem Original entspricht: er muß sich dem besten gleich stellen, weil er in dessen Bilde auch nicht mehr erkennt, als in

feinem eigenen, nämlich fo viel, wie in der Natur felbft; da fein Blid nun einmal nicht tiefer eindringt. Der beste felbst aber erkennt fich als folchen baran, daß er fieht wie flach der Blick der andern war, wie Bieles noch dahinter lag, das fie nicht wiedergeben konnten, weil fie ce nicht faben, und wie viel weiter fein Blick und fein Bild reicht. Berftande er die Flachen fo wenig, wie sie ihn: da mußte er verzweifeln: benn gerade weil ichon ein außerordentlicher Mann dazu gehört, um ihm Gerechtigfeit widerfahren zu laffen, die schlechten Boeten ihn aber fo wenig hochschätzen können, wie er sie, hat auch er lange an feinem eigenen Beifall zu zehren, ehe ber ber Welt nachkommt. - 3n= zwischen wird ihm auch jener verkümmert, indem man ihm zu= muthet, er folle fein bescheiden fenn. Es ift aber fo unmöglich, daß wer Berdienfte hat und weiß was fie koften, felbst blind da= gegen sei, wie daß ein Mann von sechs Juß Sohe nicht merte, daß er die Andern überragt. Ift von der Basis des Thurms bis zur Spige 300 Fuß; so ist zuverläffig eben so viel von der Spite bis zur Basis. Horaz, Lucrez, Ovid und fast alle Alten haben ftolz von fich geredet, besgleichen Dante, Chakespeare, Bato von Berulam und Viele mehr. Dag Giner ein großer Beift fenn könne, ohne etwas davon zu merken, ift eine Absur= bität, welche nur die trostlose Unfähigkeit sich einreden kann, da= mit fie das Gefühl der eigenen Richtigkeit auch für Bescheidenheit halten könne. Gin Englander hat witig und richtig bemerkt, daß merit und modesty nichts Gemeinsames hätten, als den Anfangsbuchstaben\*). Die bescheidenen Celebritäten habe ich ftets in Berdacht, daß fie wohl Recht haben konnten; und Corneille fagt geradezu:

La fausse humilité ne met plus en crédit: Je sçais ce que je vaux, et crois ce qu'on m'en dit.

Enblich hat Goethe es unumwunden gesagt: "Nur die Lumpe sind bescheiben." Aber noch unsehlbarer wäre die Behauptung gewesen, daß Die, welche so eifrig von Andern Bescheibenheit fordern, auf Bescheibenheit bringen, unablässig rufen: "Nur

<sup>\*)</sup> Lichtenberg führt (Bermischte Schriften, neue Ausgabe, Göttingen 1844, Bb. 3, S. 19) an, daß Stanislaus Leszczhnski gesagt hat: "La modestie devroit être la vertu de ceux, à qui les autres manquent."

bescheiden! um Gotteswillen, nur bescheiden!" guverläffig Lumpe find, d. h. völlig verdienftlose Wichte, Fabrifwaare der Natur, ordentliche Mitalieder bes Packs ber Menschheit. Denn wer felbst Berdienste hat, läßt auch Berdienste gelten. - versteht sich achte und wirkliche. Aber Der, dem felbst alle Borzuge und Berdienste mangeln, wünscht, daß es gar feine gabe: ihr Anblich an Andern spannt ihn auf die Folter; der blaffe, grune, gelbe Reid verzehrt fein Inneres: er möchte alle perfonlich Bevorzugten vernichten und ausrotten: muß er fie aber leider leben laffen, fo foll es nur unter der Bedingung febn, daß fie ihre Borzüge verstecken, völlig verleugnen, ja abschwören. Dies also ift die Burgel der fo häufigen Lobreden auf die Bescheidenheit. Und wenn folche Prafonen derfelben Gelegenheit haben, das Berdienft im Entstehen zu ersticken, ober wenigstens zu verhindern, daß es fich zeige, daß es bekannt werde, - wer wird zweifeln, daß fie es thun? Denn dies ift die Brazis zu ihrer Theorie. -

Wenn nun gleich der Dichter, wie jeder Rünftler, uns immer nur das Einzelne, Individuelle, vorführt; fo ift was er erfannte und une badurch erfennen laffen will, doch die (Platonische) Idee, die gange Gattung; daher wird in feinen Bilbern gleichsam ber Thpus ber menschlichen Charaftere und Situationen ausgeprägt fenn. Der ergählende, auch der dramatische Dichter nimmt aus dem Leben das gang Ginzelne heraus und schildert es genau in feiner Individualität, offenbart aber hiedurch bas gange menschliche Dasenn; indem er zwar scheinbar es mit dem Einzelnen, in Wahrheit aber mit Dem, was überall und zu allen Zeiten ift, ju thun hat. hieraus entspringt es, bag Gentengen, besonders der dramatischen Dichter, selbst ohne generelle Ausfprüche zu febn, im wirklichen Leben häufige Unwendung finden. - Bur Philosophie verhalt fich die Poefie, wie die Erfahrung fich zur empirischen Wiffenschaft verhält. Die Erfahrung nämlich macht uns mit ber Erscheinung im Ginzelnen und beispielsweise befannt: die Wiffenschaft umfaßt bas Bange berfelben, mittelft allgemeiner Begriffe. Go will die Poefie uns mit den (Platonischen) Ideen der Befen mittelft des Gingelnen und beispielsweise befannt machen: die Philosophie will das darin sich aussprechende innere Befen ber Dinge im Ganzen und Allgemeinen erfennen lehren. -Man fieht ichon hieran, daß die Poefie mehr den Charafter der

Jugend, Die Philosophie den des Alters trägt. In der That blüht die Dichtergabe eigentlich nur in der Jugend: auch die Empfänglichkeit für Poefie ift in ber Jugend oft leibenschaftlich: ber Jüngling hat Freude an Berfen als folden und nimmt oft mit geringer Baare vorlieb. Mit den Sahren nimmt diefe Meigung allmälig ab, und im Alter zieht man die Profa vor. Durch jene poetifche Tendeng ber Jugend wird bann leicht ber Ginn für Die Wirflichkeit verdorben. Denn von dieser unterscheidet die Poefie fich dadurch, daß in ihr das Leben intereffant und boch schmerzlos an une vorüberfließt; daffelbe hingegen in der Birklichfeit, fo lange es schmerzlos ift, uninteressant ift, sobald es aber intereffant wird, nicht ohne Schmerzen bleibt. Der früher in die Poesie als in die Wirklichkeit eingeweihte Jüngling verlangt nun von diefer, mas nur jene leiften fann: dies ift eine Sauptquelle des Unbehagens, welches die vorzüglichsten Jünglinge briicft. -

Metrum und Reim find eine Feffel, aber auch eine Sulle, die der Poet um sich wirft, und unter welcher es ihm vergönnt ist zu reden, wie er sonst nicht dürfte: und das ist es, was uns freut. — Er ist nämlich für Alles was er fagt nur halb verantwortlich: Metrum und Reim muffen ce gur andern Salfte vertreten. - Das Metrum, oder Zeitmaaß, hat, als bloger Monthmus, sein Wesen allein in ber Zeit, welche eine reine Auschauung a priori ift, gehört also, mit Kant zu reben, blok ber reinen Sinnlichkeit an; hingegen ift ber Reim Sache ber Empfindung im Gehörorgan, also ber empirischen Sinnlichfeit. Daher ift ber Rhythmus ein viel edleres und murdigeres Sulfemittel, ale ber Reim, ben die Alten bemnach verschmähten, und der in den unvollkommenen, durch Korruption der früheren und in barbarifchen Zeiten entstandenen Sprachen feinen Ursprung fand. Die Armfäligkeit frangösischer Poefie beruht hauptfächlich barauf, daß diefe, ohne Metrum, auf den Reim allein beschränkt ift, und wird badurch vermehrt, daß fie, um ihren Mangel an Mitteln zu verbergen, durch eine Menge pedantifder Satzungen ibre Reimerei erschwert hat, wie 3. B. daß nur gleich geschriebine Gilben reimen, als mar' es für's Auge, nicht für's Dhr; tag der hiatus verpont ift, eine Menge Worte nicht vorfommen blirfen u. bal. m., welchem Allen bie neuere frangofische Dichterschule ein Ende zu machen sucht. — In keiner Sprache jedoch macht, wenigstens für mich, der Reim einen so wohlgefälligen und mächtigen Eindruck, wie in der lateinischen: die mittelalterslichen gereimten lateinischen Gedichte haben einen eigenthümlichen Zauber. Man muß es daraus erklären, daß die lateinische Sprache ohne allen Vergleich vollkommener, schöner und edler ist, als irgend eine der neueren, und nun in dem, eben diesen angehörigen, von ihr selbst aber ursprünglich verschmähten Putzund Flitter so anmuthig einhergeht.

Der ernfthaften Erwägung konnte es fast als ein Soch= verrath gegen die Bernunft ericheinen, wenn einem Gedanten, ober feinem richtigen und reinen Ausbruck, auch nur bie leifefte Bewalt geschieht, in der findischen Absicht, daß nach einigen Gilben der gleiche Wortklang wieder vernommen werde, oder auch. da= mit biefe Gilben felbft ein gewiffes Sopfafa barftellen. Ohne folche Gewalt aber fommen gar wenige Berfe ju Stande: benn ihr ift es zuzuschreiben, daß, in fremden Sprachen, Berfe viel ichwerer zu verstehen find, ale Profa. Könnten wir in die ge= heime Werkstätte der Poeten sehen; so murden wir gehn Mal öfter finden, daß ber Gedanke zum Reim, als daß ber Reim zum Gedanken gesucht wird: und felbst im lettern Fall geht es nicht leicht ohne Nachgiebigkeit von Seiten des Gedankens ab. -Diesen Betrachtungen bietet jedoch die Bersfunft Trot, und hat dabei alle Zeiten und Bolfer auf ihrer Seite: fo groß ift die Macht, welche Metrum und Reim auf bas Bemuth ausüben, und fo wirkfam das ihnen eigene, geheimnigvolle lenocinium. 3ch möchte diefes baraus erflären, daß ein glücklich gereimter Bers, burch feine unbeschreiblich emphatische Wirkung, die Empfindung erregt, als ob der darin ausgedrückte Gedanke ichon in ber Sprache pradestinirt, ja praformirt gelegen und ber Dichter ihn nur herauszufinden gehabt hatte. Gelbft triviale Ginfalle erhalten durch Rhythmus und Reim einen Auftrich von Bedeutsam= feit, figuriren in diefem Schnuck, wie unter ben Madchen Alltagsacfichter durch den But die Augen fesseln. Ja, selbst schiefe und faliche Bedanken gewinnen burch die Berfiftation einen Schein von Bahrheit. Undererfeits wieder schrumpfen fogar berühmte Stellen aus berühmten Dichtern zusammen und werden unscheinbar, wenn getreu in Profa wiedergegeben. Ift nur das Wahre

fcon, und ift ber liebste Schmud ber Wahrheit die Radtheit; fo wird ein Gedanke, ber in Profa groß und icon auftritt, mehr mahren Werth haben, als einer, ber in Berfen fo wirkt. - Daß nun fo geringfügig, ja, kindisch scheinende Mittel, wie Metrum und Reim, eine fo mächtige Wirkung ausüben, ift febr auffallend und wohl ber Untersuchung werth: ich erkläre es mir auf folgende Beife. Das bem Gehör unmittelbar Gegebene, alfo ber bloge Wortklang, erhält burch Rhythmus und Reim eine gewiffe Bolltommenheit und Bedeutsamfeit an fich felbft, indem er da= durch zu einer Art Musik wird; daher scheint er jest feiner felbst wegen dazusehn und nicht mehr als bloges Mittel, bloges Zeichen eines Bezeichneten, nämlich bes Sinnes ber Worte. Durch feinen Rlang bas Dhr zu ergöten, icheint feine ganze Beftimmung, mit diefer baber Alles erreicht und alle Aufprüche befriedigt zu fehn. Dag er nun aber zugleich noch einen Ginn enthält, einen Gedanken ausdrückt, stellt sich jett bar als eine unerwartete Bugabe, gleich den Worten zur Musit; als ein unerwartetes Beschenk, das uns angenehm überrascht und daher, indem wir gar feine Forderung der Art machten, fehr leicht zufrieden ftellt: wenn nun aber gar dieser Gebanke ein folder ift, der an fich felbst, also auch in Brofa gesagt, bedeutend mare; bann find wir entzückt. Mir ist aus früher Kindheit erinnerlich, daß ich mich eine Zeit lang am Wohlflang der Berfe ergott hatte, ehe ich die Entbeckung machte, daß fie auch durchweg Sinn und Gedanken enthielten. Demgemäß giebt es, wohl in allen Sprachen, auch eine bloße Rlingklangspoesie, mit fast ganglicher Ermangelung bes Sinnes. Der Sinologe Davis, im Vorbericht zu feiner Nebersetzung des Laou-sang-urh, oder an heir in old age (London 1817), bemerkt, daß die Chinesischen Dramen zum Theil aus Berfen bestehen, welche gesungen werden, und fest hinzu: "ber Sinn berfelben ift oft dunkel, und ber Aussage ber Chine= fen felbst zufolge, ist ber Zweck dieser Berse vorzüglich, dem Ohre zu schmeicheln, wobei ber Ginn vernachläffigt, auch wohl ber harmonie gang jum Opfer gebracht ift". Wem fallen hiebei nicht die oft fo fcmer zu enträthselnden Chore mancher Griechi= ichen Trauerspiele ein?

Das Zeichen, woran man am unmittelbarften den ächten Dichter, sowohl höherer als nieberer Gattung, erkennt, ist die

Ungezwungenheit seiner Reime: sie haben sich, wie durch göttliche Schickung, von selbst eingefunden: seine Gedanken kommen ihm schon in Reimen. Der heimliche Prosaiker hingegen sucht zum Gedanken den Reim; der Pfuscher zum Reim den Gedanken. Sehr oft kann man aus einem gereimten Versepaar heraussinden, welcher von beiden den Gedanken, und welcher den Reim zum Bater hat. Die Kunst besteht darin, das Letztere zu verbergen, damit nicht dergleichen Verse beinahe als bloße ausgefüllte boutsrimés auftreten.

Meinem Gefühl zufolge (Beweise finden hier nicht Statt) ift der Reim, feiner Natur nach, blog binar: feine Birffamkeit beschränkt fich auf die einmalige Wiederkehr bes felben Lauts und wird durch öftere Wiederholung nicht verstärft. Sobald bemnach eine Endfilbe die ihr gleichklingende vernommen hat, ift ihre Wirkung erschöpft: die dritte Wiederkehr des Tons wirft bloß als ein abermaliger Reim, der zufällig auf ben felben Rlang trifft, aber ohne Erhöhung ber Wirfung: er reihet fich dem porhandenen Reime an, ohne jedoch sich mit ihm zu einem stärkern Eindruck zu verbinden. Denn der erste Ton schallt nicht burch ben zweiten bis zum britten herüber: biefer ift alfo ein aftheti= icher Bleonasmus, eine doppelte Courage, die nichts hilft. Am wenigsten verdienen baher bergleichen Reimanhäufungen bie fcmeren Opfer, die sie in Ottavarimen, Terzerimen und Sonetten fosten, und welche die Urfache ber Geelenmarter find, unter ber man bisweilen folche Produktionen lieft: denn poetischer Genuf unter Ropfbrechen ift unmöglich. Dag der große dichterische Geift auch jene Formen und ihre Schwierigkeiten bisweilen überwinden und fich mit Leichtigkeit und Grazie barin bewegen kann, gereicht ihnen felbft nicht zur Empfehlung: benn an fich find fie fo unwirtsam wie beschwerlich. Und selbst bei guten Dichtern, mann fie dieser Formen sich bedienen, fieht man häufig den Rampf amischen dem Reim und dem Gedanken, in welchem bald ber eine. bald ber andere ben Sieg erringt, also entweder ber Gebante bes Reimes megen verkummert, oder aber diefer mit einem ichmachen à peu près abgefunden wird. Da dem so ist, halte ich es nicht für einen Beweis von Unwiffenheit, fondern von gutem Beschmach. baf Shakespeare, in feinen Sonetten, jedem der Quadernarien andere Reime gegeben hat. Jedenfals ift ihre akuftische Wirkung

dadurch nicht im Mindesten verringert, und kommt ber Gebanke viel mehr zu seinem Nechte, als er gekonnt hätte, wenn er in bie herkömmlichen Spanischen Stiefel hätte eingeschnürt werden muffen.

Es ist ein Nachtheil für die Poesie einer Sprache, wenn sie viele Worte hat, die in der Prosa nicht gebräuchlich sind, und andererseits gewisse Worte der Prosa nicht gebrauchen darf. Ersteres ist wohl am meisten im Lateinischen und Italiänischen, Letzteres im Französischen der Fall, wo es kürzlich sehr treffend la degeulerie de la langue française genannt wurde: Beides ist weniger im Englischen und am wenigsten im Deutschen zu sinden. Solche der Poesie ausschließlich angehörige Worte bleiben nämlich unserm Herzen fremd, sprechen nicht unmittelbar zu uns, lassen ms daher kalt. Sie sind eine poetische Konventionssprache und gleichsam bloß gemalte Empfindungen statt wirklicher: sie schließen die Innigseit aus. —

Der in unsern Tagen so oft besprochene Unterschied zwischen flaffifcher und romantischer Poefie icheint mir im Grunde darauf zu beruhen, daß jene keine anderen, als die rein mensch= lichen, wirklichen und natürlichen Motive fennt; diese hingegen auch erfünstelte, konventionelle und imaginare Motive als wirkfam geltend macht: dahin gehören die aus dem Chriftlichen Mythos stammenden, sodann bie bes ritterlichen, überspannten und phantastischen Chrenprincips, ferner die der abgeschmackten und lächerlichen chriftlichgermanischen Beiberverehrung, endlich bie ber faselnden und mondsüchtigen hpperphhsischen Verliebtheit. welcher fratenhaften Bergerrung menschlicher Berhältniffe und menschlicher Natur diese Motive aber führen, fann man fogar an den besten Dichtern der romantischen Gattung ersehen, 3. B. an Calberon. Bon den Autos gar nicht zu reden, berufe ich mich nur auf Stücke wie No siempre el peor es cierto (Nicht immer ift das Schlimmfte gewiß) und El postrero duelo en España (Das lette Duell in Spanien) und ähnliche Komöbien en capa y espada: zu jenen Elementen gesellt sich bier noch die oft hervortretende icholaftische Spitfindigkeit in ber Ronverfation, welche damals zur Beiftesbildung der höhern Stände aehörte. Wie steht doch dagegen die Poefie der Alten, welche stets ber Ratur treu bleibt, entschieden im Bortheil, und ergiebt fich. daß die klaffische Boesie eine unbedingte, die romantische nur eine

bedingte Bahrheit und Richtigkeit hat; analog der Griechischen und der Gothischen Baufunft. - Andererseits ift jedoch hier gu bemerken, daß alle dramatijden, ober ergahlenden Dichtungen, welche den Schanplatz nach dem alten Griechenland oder Rom versetzen, badurch in Rachtheil gerathen, daß unsere Renntnig bes Alterthums, befonders mas das Detail bes Lebens betrifft, un= zureichend, fragmentarisch und nicht aus ber Anschauung geschöpft ift. Dies nämlich nöthigt ben Dichter Bieles ju umgehen und fich mit Allgemeinheiten zu behelfen, wodurch er ins Abstrafte gerath und fein Werk jene Anschaulichkeit und Individualisation einbüßt, welche der Poesie durchaus wesentlich ift. Dies ift es, was allen folden Werken ben eigenthümlichen Anftrich von Leer= heit und Langweiligfeit giebt. Blog Shakefpeare's Darftellungen ber Art find frei bavon; weil er, ohne Zaudern, unter ben Namen von Griechen und Romern, Englander feines Zeitalters bargeftellt hat. -

Manchen Meisterftuden ber Inrifden Boefie, namentlich einigen Oben bes Horag (man febe g. B. die zweite bes britten Buchs) und mehreren Liedern Goethe's (g. B. Schüfers Rlagelied), ift vorgeworfen worben, daß fie des rechten Zusammenhanges entbehrten und voller Gedankenfprünge waren. Allein hier ift ber logische Zusammenhang absichtlich vernachläffigt, um erfett zu werden burch die Ginheit ber barin ausgedrückten Grund= empfindung und Stimmung, als welche gerade badurch mehr hervortritt, indem fie wie eine Schnur durch die gefonderten Berlen geht und den ichnellen Wechsel ber Gegenftande der Betrach= tung so vermittelt, wie in der Musik den llebergang aus einer Tonart in die andere der Septimenaccord, durch welchen der in ihm fortklingende Grundton zur Dominante der neuen Tonart wird. Um beutlichsten, nämlich bis zur Uebertreibung, findet man die hier bezeichnete Eigenschaft in der Canzone des Betrarfa, welche anhebt: Mai non vo' più cantar, com' io soleva. —

Wie demnach in der lhrischen Poesie das subjektive Element vorherrscht, so ist dagegen im Drama das objektive allein und ansschließlich vorhanden. Zwischen Beiden hat die epische Poesic, in allen ihren Formen und Modifikationen, von der erzählenden Romanze bis zum eigentlichen Spos, eine breite Mitte inne. Denn obwohl sie in der Hauptsache objektiv ist; so enthält sie

boch ein bald mehr bald minder hervortretendes subjektives Elesment, welches am Ton, an der Form des Bortrags, wie auch an eingestrenten Reflexionen seinen Ausbruck findet. Wir verlieren nicht den Dichter so ganz aus den Augen, wie beim Drama.

Der Zweck des Dramas überhaupt ift, uns an einem Beifpiel zu zeigen, was bas Wefen und Dafenn bes Menschen fei. Dabei fann nun die traurige, ober die beitere Seite berfelben uns zugewendet werden, oder auch beren lebergänge. Aber ichon ber Ausdruck "Wesen und Dasehn bes Menschen" enthält ben Reim zu ber Kontroverse, ob das Wesen, b. i. die Charaftere, oder bas Dasenn, d. i. bas Schicksal, die Begebenheit, die Sandlung, die Sauptfache fei. Uebrigens find Beide fo fest mit einanber verwachsen, daß wohl ihr Begriff, aber nicht ihre Darftellung fich trennen läßt. Denn nur die Umftanbe, Schicffale, Begeben= heiten bringen die Charaftere zur Aeugerung ihres Wefens, und nur aus den Charafteren entsteht die Sandlung, aus der die Begebenheiten hervorgeben. Allerdings fann, in ber Darftellung, das Eine oder das Andere mehr hervorgehoben febn; in welcher Sinficht bas Charafterftud und bas Intriguenftud bie beiben Extreme bilden.

Der dem Drama mit dem Spos gemeinschaftliche Zweck, an bedeutenden Charafteren in bedeutenden Situationen, die durch beide herbeigeführten außerordentlichen Handlungen darzustellen, wird vom Dichter am vollkommensten erreicht werden, wenn er uns zuerst die Charaftere im Zustande der Ruhe vorsührt, in welchem bloß die allgemeine Färdung derselben sichtbar wird, dann aber ein Motiv eintreten läßt, welches eine Handlung herbeisührt, aus der ein neues und stärkeres Motiv entsteht, welsches wieder eine bedeutendere Handlung hervorrust, die wiederum neue und immer stärkere Motive gediert, wodurch dann, in der der Form angemessenen Frist, an die Stelle der ursprünglichen Ruhe die leidenschaftliche Aufregung tritt, in der nun die bedeutsamen Handlungen geschehen, an welchen die in den Charasteren vorhin schlummernden Sigenschaften, nehst dem Laufe der Welt, in hellem Lichte hervortreten.

Große Dichter vermandeln fich gang in jede der darzustellens ben Personen und sprechen aus jeder derfelben, wie Bauchredner; jett aus bem Selben, und gleich barauf aus tem jungen unschuls

bigen Mäbchen, mit gleicher Wahrheit und Natürlichkeit: fo Shakespeare und Goethe. Dichter zweiten Ranges verwansbeln die darzustellende Hauptperson in sich: so Byron; wobei dann die Nebenpersonen oft ohne Leben bleiben, wie in den Werfen der Mediokren auch die Hauptperson.

Unfer Gefallen am Trauerspiel gehört nicht bem Gefühl bes Schönen, fondern bem bes Erhabenen an; ja, es ift ber höchfte Grad biefes Gefühls. Denn, wie wir beim Anblick des Erhabenen in der Natur uns vom Intereffe des Willens abmenden, um uns rein anschauend zu verhalten; so wenden wir bei ber tragischen Rataftrophe uns vom Willen zum Leben felbst ab. Im Trauerspiel nämlich wird bie schredliche Seite bes Lebens uns vorgeführt, ber Jammer ber Menschheit, die Berrichaft bes Bufalls und des Irrthums, ber Fall ber Gerechten, ber Triumph der Bofen: also die unserm Willen geradezu widerftrebende Beschaffenheit der Welt wird uns vor Augen gebracht. Bei bicfem Alublick fühlen wir uns aufgefordert, unfern Willen vom Leben abzuwenden, es nicht mehr zu wollen und zu lieben. Gerade dadurch aber werden wir inne, daß aledann noch etwas Anderes an une übrig bleibt, was wir durchaus nicht positiv erkennen fonnen, fondern blog negativ, ale Das, was nicht das Leben will. Wie der Septimenaccord den Grundaccord, wie die rothe Farbe die grune fordert und fogar im Auge hervorbringt; fo for= bert jedes Trauerspiel ein gang anderartiges Dafenn, eine andere Welt, beren Erkenntnig uns immer nur indireft, wie eben bier durch folche Forderung, gegeben werden fann. Im Angenblid der tragischen Katastrophe wird uns, deutlicher als jemals, die Ueberzeugung, daß das Leben ein schwerer Traum fei, aus dem wir zu erwachen haben. Insofern ift die Wirkung des Trauerspiels anglog der des dynamisch Erhabenen, indem es, wie dieses, uns über den Willen und fein Intereffe hinaushebt und uns fo umftimmt, daß wir am Anblick des ihm geradezu Biderftrebenden Gefallen finden. Was allem Tragischen, in welcher Gestalt es auch auftrete, ben eigenthümlichen Schwung jur Erhebung giebt. ift das Aufgehen der Erkenntnig, daß die Welt, das Leben, fein wahres Genugen gemahren fonne, mithin unferer Unhänglichfeit nicht werth fei: darin besteht der tragische Geist: er leitet dems nach zur Resignation bin.

3d raume ein, daß im Trauerspiel ber Alten biefer Beift ber Resignation felten bireft hervortritt und ausgesprochen wirb. Dedipus Koloneus ftirbt zwar refignirt und willig; doch tröftet ihn die Rache an feinem Baterland. Iphigenia Aulika ift fehr willig zu fterben; doch ift es der Gedanke an Griechenlands Bohl, der fie tröftet und die Beränderung ihrer Gefinnung hervorbringt, vermöge welcher fie ben Tod, bem fie erft auf alle Beife entfliehen wollte, willig übernimmt. Raffandra, im Mgamemnon des großen Aeschilos, stirbt willig, αρκειτω βιος (1306); aber auch fie troftet ber Gedanke an Rache. Berkules, in den Trachinerinnen, giebt ber Nothwendigkeit nach, ftirbt gelaffen, aber nicht resignirt. Eben fo ber Sippolytos des Euripides, bei bem es uns auffällt, daß die ihn zu tröften erscheinende Artemis ihm Tempel und Nachruhm verheißt, aber durchaus nicht auf ein über das Leben hinausgehendes Dasehn hindeutet, und ihn im Sterben verläft, wie alle Götter von dem Sterbenden weichen: - im Chriftenthum treten fie zu ihm heran; und eben fo im Brahmanismus und Buddhaismus, wenn auch bei letterem die Götter eigentlich exotisch sind. Sippolytos also, wie fast alle tragischen Selden ber Alten, zeigt Ergebung in das unabwendbare Schicffal und den unbiegfamen Willen der Götter, aber fein Aufgeben des Willens zum Leben felbft. Wie der Stoifche Gleichmuth von der Chriftlichen Resignation sich von Grund aus da= burch unterscheidet, daß er nur gelassenes Ertragen und gefaßtes Erwarten der unabänderlich nothwendigen lebel lehrt, das Chriftenthum aber Entfagung, Aufgeben bes Wollens; eben fo zeigen bie tragischen Selben der Alten standhaftes Unterwerfen unter die . unausweichbaren Schläge bes Schickfals, das Chriftliche Trauer= fpiel dagegen Aufgeben des gangen Billens jum Leben, freudiges Berlaffen der Welt, im Bewußtfenn ihrer Werthlofigfeit und Nichtigfeit. - Aber ich bin auch gang ber Meinung, bag bas Trauerspiel der Meuern höher steht, als das der Alten. Shake= fpeare ift viel größer als Sophotles: gegen Goethe's Iphigenia fonnte man die des Euripides beinahe roh und gemein finden. Die Bakchantinnen des Euripides find ein emporendes Machmerk ju Gunften der heidnischen Pfaffen. Manche antife Stücke haben gar feine tragische Tendeng; wie die Alfeste und Sphigenia Taurifa des Euripides: einige haben widerwärtige, ober gar efelhafte Motive; so die Antigone und Philostet. Tast alle zeigen das Menschengeschlecht unter der entsetzlichen Herrschaft des Zusalls und Irrthums, aber nicht die dadurch veranlaßte und davon erstösende Resignation. Alles, weil die Alten noch nicht zum Gipfel und Ziel des Trancripiels, ja, der Lebensansicht überhaupt, geslangt waren.

Wenn demnach die Alten ben Weift ber Refignation, bas Abwenden des Willens vom Leben, an ihren tragischen Selben selbst, als beren Gesinnung, wenig barftellen; so bleibt es ben= noch die eigenthümliche Tenden; und Wirfung des Trauerspiels. jenen Geift im Zuschauer zu erwecken und jene Gefinnung, wenn auch nur vorübergehend, hervorzurufen. Die Schrechniffe auf ber Bühne halten ihm die Bitterfeit und Werthlofigfeit des Lebens, also die Richtigkeit alles seines Strebens entgegen: die Wirkung biejes Eindrucks muß jenn, daß er, wenn auch nur im bunkeln Gefühl, inne wird, es fei beffer, fein Berg vom leben loszureifen. fein Wollen davon abzumenden, die Welt und bas leben nicht zu lieben; wodurch dann eben, in seinem tiefften Innern, bas Bewußtsenn angeregt wird, daß für ein anderartiges Wollen es auch eine andere Art des Dasehns geben muffe. - Denn ware bies nicht, mare nicht biefes Erheben über alle Zwecke und Guter des Lebens, diejes Abwenden von ihm und feinen Lockungen, und das hierin ichon liegende Hinwenden nach einem anderartigen, wiewohl uns völlig unfagbaren Dasenn die Tenden; des Trauer= fpicls: wie mare es dann überhaupt möglich, daß die Darftellung der ichrecklichen Scite des Lebens, im grellften Lichte uns vor Hugen gebracht, wohlthätig auf uns wirfen und ein hoher Genug . für uns fenn könnte? Furcht und Mitleid, in deren Erregung Uristoteles den letzten Zweck des Trauerspiels setzt, gehören doch wahrhaftig nicht an fich felbst zu den angenehmen Empfindungen: fie können baher nicht Zweck, fondern nur Mittel fenn. - Alfo Aufforderung zur Abwendung des Willens vom Leben bleibt die wahre Tendeng des Trauerspiels, der lette Zweck der absichtlichen Darftellung der Leiden der Menschheit, und ift es mithin auch ba, wo diefe resignirte Erhebung des Geiftes nicht am Belden selbst gezeigt, sondern bloß im Zuschauer angeregt wird, durch ben Unblick großen, unverschuldeten, ja, selbst verschuldeten Leis dens. - Wie die Alten, fo begnugen auch Manche ber Neuern

fich damit, durch die objektive Darstellung menschlichen Unglücks im Großen ben Bufchauer in die beschriebene Stimmung zu verfeten; mahrend Andere diefe durch das Leiden bewirkte Umkehrung ber Wefinnung am Belden felbft barftellen: Jene geben gleichsam nur die Prämissen, und überlassen die Konklusion dem Zuschauer; während diese die Konklusion, oder die Moral der Fabel, mit= geben, als Umkehrung ber Wefinnung des Helden, auch wohl als Betrachtung im Munde bes Chors, wie 3. B. Schiller in ber Braut von Messina: "Das Leben ift ber Güter höchstes nicht." Sier fei es erwähnt, daß felten die acht tragifche Wirkung ber Ratastrophe, also die durch sie herbeigeführte Resignation und Weisteverhebung der Helden, so rein motivirt und deutlich aus= gesprochen hervortritt, wie in der Oper Norma, mo fie eintritt in dem Ductt Qual cor tradisti, qual cor perdesti, in welchem die Umwendung des Willens durch die plötlich eintretende Ruhe der Musik deutlich bezeichnet wird. Ueberhaupt ift dieses Stück, gang abgesehen von feiner vortrefflichen Migft, wie auch anderer= feits von der Diftion, welche nur die eines Operntertes fenn barf, - und allein feinen Motiven und feiner innern Dekonomie nach betrachtet, ein höchst vollkommenes Trauerspiel, ein mahres Muster tragischer Anlage der Motive, tragischer Fortschreitung ber Handlung und tragischer Entwickelung, zusammt der über die Welt erhebenden Wirkung diefer auf die Gefinnung ber Belden, welche dann auch auf den Zuschauer übergeht: ja, die hier er= reichte Wirfung ift um fo unverfänglicher und für das mahre Wefen des Trauerspiels bezeichnender, als keine Chriften, noch chriftliche · Gesinnungen darin vorkommen. —

Die den Neuern so oft vorgeworfene Vernachlässigung der Einheit der Zeit und des Orts wird nur dann schlerhaft, wann sie so weit geht, daß sie die Einheit der Handlung aushebt; wo dann nur noch die Einheit der Hanptperson übrig bleibt, wie z. B. in "Heinrich VIII." von Shakespeare. Die Einheit der Handlung braucht aber auch nicht so weit zu gehen, daß immersfort von der selben Sache geredet wird, wie in den Französsischen Trauerspielen, welche sie überhaupt so strenge einhalten, daß der dramatische Verlauf einer geometrischen Linie ohne Breite gleicht: da heißt es stets "Mur vorwärts! Pensez à votre affaire!" und die Sache wird ganz geschäftsmäßig expedirt und depeschirt

ohne daß man sich mit Allotrien, die nicht zu ihr gehören, aufshalte, oder rechts, oder links umsehe. Das Shakespearesche Trauerspiel hingegen gleicht einer Linie, die auch Breite hat: es läßt sich Zeit, exspatiatur: es kommen Reden, sogar ganze Scenen vor, welche die Handlung nicht fördern, sogar sie nicht eigentlich angehen, durch welche wir jedoch die handelnden Personen, oder ihre Umstände näher kennen sernen, wonach wir dann auch die Handlung gründlicher verstehen. Diese bleibt zwar die Hautsfache, jedoch nicht so ausschließlich, daß wir darüber versgäßen, daß, in seizer Instanz, es auf die Darstellung des menschslichen Wesens und Dasenns überhaupt abgesehen ist.

Der dramatische, oder epische Dichter foll wiffen, baf er bas Schicksal ift, und baber unerbittlich fenn, wie bicfes; - imgleichen, daß er ber Spiegel des Menschengeschiechts ift. und baber febr viele schlechte, mitunter ruchlose Charaftere auftreten laffen, wie auch viele Thoren, verschrobene Köpfe und Narren. bann aber hin und wieder einen Bernünftigen, einen Rlugen, einen Redlichen, einen Guten und nur als feltenfte Ausnahme einen Ebelmüthigen. Im gangen Somer ift, meines Bedünkens, fein eigentlich edelmüthiger Charafter bargeftellt, wiewohl manche gute und redliche: im gangen Shakefpeare mogen allenfalle ein Paar edle, doch keineswegs überschwänglich edle Charaktere zu finden fenn, etwan die Kordelia, ber Koriolan, ichwerlich mehr; hingegen wimmelt es barin von ber oben bezeichneten Gattung. Aber Ifflands und Kotebue's Stude haben viel edelmuthige Charaftere; mahrend Goldoni es gehalten hat, wie ich oben anempfahl, wodurch er zeigt, daß er höher steht. Hingegen Leffings Minna von Barnhelm laborirt ftark an zu vielem und allseitigem Edelmuth: aber gar fo viel Edelmuth, wie der einzige Marquis Boja barbietet, ift in Goethe's fammtlichen Werken zusammengenommen nicht aufzutreiben: wohl aber giebt es ein fleines Deutsches Stud "Pflicht um Pflicht" (ein Titel wie aus der Kritik der praktischen Vernunft genommen), welches nur drei Bersonen hat, jedoch alle drei von überschwänglichem Edelmuth. -

Die Griechen nahmen zu Helden des Trauerspiels durchsgängig königliche Bersonen; die Neuern meistentheils auch. Gewiß nicht, weil der Rang dem Handelnden oder Leidenden mehr Würde giebt: und da es bloß darauf ankommt, menschliche Leiden-

ichaften ins Spiel zu feten; jo ift ber relative Werth ber Dbjette, wodurch dies geschieht, gleichgültig, und Bauerhofe feiften jo viel, wie Königreiche. Auch ift das bürgerliche Trancripiel feineswegs unbedingt zu verwerfen. Personen von großer Macht und Anschen sind jedoch deswegen zum Tranerspiel die geeignete= iten, weil das Unglud, an welchem wir das Schicffal bes Menschentebens erkennen fotlen, eine hinreichende Größe haben muß, um dem Zuschauer, wer er auch sei, als furchtbar zu ericheinen. Euripides selbst sagt: psv, psv, τα μεγαλα, μεγαλα και πασχει κακα. (Stob. Flor. Vol. 2, p. 200.) Mun aber find die Umftande, welche eine Burgerfamilie in Noth und Berzweiflung versetzen, in den Augen der Großen oder Reichen meistens fehr geringfügig und durch menschliche Sulfe, ja bis= weiten durch eine Aleinigkeit, zu befeitigen: folche Zuschauer konnen daher von ihnen nicht tragisch erschüttert werden. Singegen find die Unglücksfälle der Großen und Mächtigen unbedingt furcht= bar, auch keiner Abhülfe von außen zugänglich; da Könige durch ihre eigene Macht fich helfen muffen, ober untergeben. Dazu fommt, daß von der Sohe der Fall am tiefften ift. Den burger= lichen Personen fehlt es bennach an Fallhöhe. -

Wenn nun als die Tendenz und lette Absicht des Trauer= fpiels fich uns ergeben hat ein Sinwenden zur Refignation, gur Berneinung des Willens zum Leben; fo werden wir in feinem Gegenfatz, dem Luftspiel, die Aufforderung gur fortgesetten Bejahung des Willens leicht erkennen. Zwar muß auch das Luft= fpiel, wie unausweichbar jede Darftellung des Menschenlebens, Leiden und Widerwärtigkeiten vor die Augen bringen: allein es zeigt sie uns vor als vorübergehend, sich in Freude auflösend, überhaupt mit Gelingen, Siegen und Hoffen gemischt, welche am Ende doch überwiegen; und babei hebt es den unerschöpflichen Stoff zum Ladjen hervor, von dem das Leben, ja, deffen Wider= wärtigfeiten selbst, erfüllt find, und der une, unter allen Um= ständen, bei guter Laune erhalten follte. Es befagt alfo, im Rejultat, daß das Leben im Ganzen recht gut und besonders burchweg furzweilig fei. Freilich aber muß es fich beeilen, im Beitpunft der Frende den Borhang fallen ju laffen, bamit wir nicht jehen, was nachkommt; mährend das Trauerspiel, in der Regel, jo schließt, daß nichts nachkommen kann. Und überdies. wenn wir jene burseske Seite des Lebens einmal etwas crust ins Auge fassen, wie sie sich zeigt in den naiven Aenserungen und Gebehrden, welche die kleinliche Verlegenheit, die persönliche Furcht, der augenblickliche Zorn, der heimliche Neid und die viesen ähnlichen Affekte den vom Typus der Schönheit beträchtlich ab-weichenden Gestalten der sich hier spiegesnden Wirklichkeit aufsbrücken; — so kann auch von dieser Seite, also auf eine unserwartete Art, dem nachdenklichen Betrachter die Ueberzeugung werden, daß das Dasehn und Treiben solcher Wesen nicht selbst Zweck sehn kann, daß sie, im Gegentheil, nur auf einem Frrwege zum Dasehn gesangen konnten, und daß was sich so darstellt etwas ist, das eigentlich besser nicht wäre.

### Rapitel 38\*). Neber Geschichte.

Ich habe in der unten bemerkten Stelle des ersten Bandes ausführlich gezeigt, daß und warum für die Erkenntniß des Westens der Menschheit mehr von der Dichtung, als von der Gesichichte geleistet wird: insofern wäre mehr eigentliche Belehrung von jener, als von dieser zu erwarten. Dies hat auch Aristosteles eingeschen, da er sagt: \*\*xal φιλοσοφωτερον και σπουδαιστέρον ποιησις ίστοριας έστιν (et res magis philosophien, et melior poësis est, quam historia)\*\*). (De poët., c. 9.) Um jedoch über den Werth der Geschichte kein Misverständniß zu versanlassen, will ich meine Gedanken darüber hier aussprechen.

In jeder Art und Gattung von Dingen sind die Thatsachen unzählig, der einzelnen Wesen unendlich viele, die Mannigfaltigsteit ihrer Verschiedenheiten unerreichbar. Bei einem Blicke bar-

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §. 51 bes erften Bandes.

<sup>\*\*)</sup> Beiläufig sei bier bemerkt, daß aus biesem Gegensat von nochzig und iotopia der Ursprung und damit der eigentliche Ginn des ersteren Wortes ungemein deutlich bervortritt: es bedeutet nämlich das Gemachte, Erfonnene, im Gegensatz des Erfragten.

auf ichwindelt dem wißbegierigen Beifte: er fieht fich, wie weit er auch foriche, zur Unwissenheit verdammt. - Aber ba fommt die Biffenichaft: fie fondert das ungahlbar Biele aus, fammelt es unter Artbegriffe, und diefe wieder unter Gattungs: begriffe, wodurch fie ben Weg zu einer Erfenntnig des Allgemeinnen und des Besondern eröffnet, welche auch das ungählbare Ginzelne befaßt, indem fie von Allem gilt, ohne daß man Jegliches für sich zu betrachten habe. Daburch verspricht fie bem forschenden Geifte Beruhigung. Dann ftellen alle Wiffenschaften fich neben einander und über die reale Welt ber einzelnen Dinge, als welche fie unter sich vertheilt haben. Ueber ihnen allen aber schwebt die Philosophie, als das allgemeinste und deshalb wich= tigfte Wiffen, welches die Auffchluffe verheißt, zu denen die anbern nur vorbereiten. - Blog die Gefchichte barf eigentlich nicht in jene Reihe treten; da sie sich nicht des selben Vortheils wie die andern rühmen kann: denn ihr fehlt der Grundcharakter ber Wiffenschaft, die Subordination des Gewußten, ftatt beren fie bloße Koordination beffelben aufzuweisen hat. Daher giebt es tein Shftem der Geschichte, wie doch jeder andern Wiffenschaft. Sie ift bemnach zwar ein Biffen, jedoch feine Biffenschaft. Denn nirgends erfennt fie das Ginzelne mittelft des Allgemeinen, fondern muß bas Einzelne unmittelbar faffen und fo gleichfam auf dem Boden der Erfahrung fortfricchen; mahrend die mirtlichen Wiffenschaften barüber schweben, indem fie umfaffende Begriffe gewonnen haben, mittelft beren fie das Gingelne beherr= ichen und, wenigstens innerhalb gewiffer Grangen, die Möglich= feit der Dinge ihres Bereiches absehen, fo daß fie auch über bas etwan noch Hingutommende beruhigt febn können. Die Biffenschaften, da fie Shiteme von Begriffen find, reden ftete von Gat= tungen; die Gefchichte von Individuen. Sie mare bemnach eine Wiffenschaft von Individuen; welches einen Widerspruch befaat. Auch folgt aus Ersterem, daß bie Wiffenschaften fammtlich von Dem reden, mas immer ift; die Geschichte hingegen von Dem. was nur ein Mal und dann nicht mehr ift. Da ferner die Beichichte es mit dem schlechthin Einzelnen und Individuellen gu thun hat, welches, feiner Natur nach, unerschöpflich ift; fo weiß fie Alles nur unvollkommen und halb. Dabei muß fie zugleich noch von jedem neuen Tage, in seiner Alltäglichkeit, sich Das

lehren laffen, was fie noch gar nicht wußte. — Wollte man biegegen einwenden, daß auch in der Geschichte Unterordnung des Befondern unter das Allgemeine Statt finde, indem die Zeitperio= ben, die Regierungen und fonstige Saupt= und Staatsverande= rungen, turz, Alles was auf den Geschichtstabellen Blat findet. das Allgemeine seien, dem das Specielle sich unterordnet; fo würde dies auf einer falichen Fassung des Begriffes vom 2111= gemeinen beruhen. Denn das hier angeführte Allgemeine in ber Geschichte ist blog ein subjektives, d. h. ein foldes, beffen Mugemeinheit allein aus der Unzulänglichkeit der individuellen Renntnig von den Dingen entspringt, nicht aber ein objekti= ves, b. h. ein Begriff, in welchem die Dinge wirklich ichon mit= gedacht waren. Selbst bas Allgemeinste in ber Geschichte ift an fich felbst boch nur ein Ginzelnes und Individuelles, nämlich ein langer Zeitabschnitt, oder eine Hauptbegebenheit: zu diesem verhält fich baber bas Besondere, wie der Theil gum Gangen, nicht aber wie der Fall zur Regel; wie dies hingegen in allen eigent= lichen Wiffenschaften Statt hat, weil fie Begriffe, nicht bloße Thatsachen überliefern. Daher eben kann man in diesen durch richtige Renntnig des Allgemeinen das vorkommende Besondere ficher bestimmen. Renne ich z. B. die Gesete des Triangels überhaupt: jo kann ich danach auch angeben, mas dem mir vorgelegten Triangel zukommen muß: und was von allen Säugethieren gilt, z. B. daß fie doppelte Bergkammern, gerade fieben Balswirbel, Lunge, Zwergfell, Urinblafe, fünf Ginne u. f. w. haben, das fann ich auch von der foeben gefangenen fremden Rledermaus, por ihrer Seftion, aussagen. Aber nicht so in der Geschichte, als wo das Allgemeine fein objektives der Begriffe, fondern blog ein subjektives meiner Renntnig ift, welche nur infofern, als fie oberflächlich ift, allgemein genannt werden tann: baher mag ich immerhin vom dreißigjährigen Kriege im Allgcmeinen miffen, daß er ein im 17. Jahrhundert geführter Religionefrieg gemefen; aber diefe allgemeine Kenntnig befähigt mich nicht, irgend etwas Raberes über feinen Berlauf anzugeben. -Der felbe Gegensatz bewährt fich auch darin, daß in den wirtlichen Wiffenschaften bas Befondere und Einzelne bas Gewiffeste ift, ba'es auf unmittelbarer Bahrnehmung beruht: hingegen find Die allaemeinen Wahrheiten erft aus ihm abstrahirt; daher in

diesen eher etwas irrig angenommen sehn fann. In der Geschichte aber ift umgekehrt das Allgemeinfte das Gemiffefte, 3. B. die Beitperioden, die Succeffion ber Konige, die Revolutionen, Kriege und Friedensschlüffe: hingegen das Befondere der Begebenheiten und ihres Zusammenhangs ift ungewisser, und wird es immer mehr, je weiter man ins Gingelne gerath. Daher ift bie Geschichte zwar um so interessanter, je specieller sie ist, aber auch um so unguverlässiger, und nähert sich alsbann in jeder Sinsicht bem Romane. - Bas es übrigens mit dem gerühmten Pragmatismus der Geschichte auf sich habe, wird Der am besten ermeffen tonnen, welcher fich erinnert, daß er bisweilen die Begebenheiten feines eigenen Lebens, ihrem wahren Zusammenhange nach, erft zwanzig Sahre hinterher verstanden hat, obwohl die Data dazu ihm vollständig vorlagen: so schwierig ift die Kombination des Wirkens der Motive, unter den beständigen Gingriffen des Zufalls und bem Berhehlen ber Absichten. — Sofern nun die Beschichte eigentlich immer nur das Einzelne, die individuelle Thatfache, zum Gegenstande hat und diefes als das ausschließlich Reale anficht, ift sie das gerade Gegentheil und Widerspiel der Philosophie, als welche die Dinge vom allgemeinsten Gesichts= punft aus betrachtet und ausdrücklich das Allgemeine gum Gegen= stande hat, welches in allem Einzelnen identisch bleibt; baber fie in diesem stets nur Jenes sieht und den Wechsel an der Erscheinung besselben als unwesentlich erkennt: pedoxaBodou yao έ φιλοσοφος (generalium amator philosophus). Während die Geschichte uns lehrt, daß zu jeder Zeit etwas Anderes gewesen. ift die Philosophie bemüht, uns zu der Ginsicht zu verhelfen. daß zu allen Zeiten gang das Gelbe war, ift und fehn wird. In Wahrheit ift das Wesen des Menschenlebens, wie der Natur überall, in jeder Gegenwart gang vorhanden, und bedarf baber, um erschöpfend erfannt zu werden, nur ber Tiefe ber Auffassung Die Geschichte aber hofft die Tiefe burch die Lange und Breite zu ersetzen: ihr ist jede Gegenwart nur ein Bruchstück, welches ergangt werden muß burch die Bergangenheit, beren Lange aber unendlich ist und an die sich wieder eine unendliche Zufunft ichließt. Hierauf beruht das Widerspiel zwischen ben philofophischen und den hiftorischen Röpfen: jene wollen ergründen: Dieje wollen zu Ende gahlen. Die Geschichte zeigt auf jeder Seite

nur das Selbe, unter verschiedenen Formen: wer aber solches nicht in einer oder wenigen erkennt, wird auch durch das Durch- lausen aller Formen schwerlich zur Erkenntniß davon gelangen. Die Kapitel der Völkergeschichte sind im Grunde nur durch die Namen und Jahreszahlen verschieden: der eigentlich wesentliche Inhalt ist überall der selbe.

Sofern nun alfo der Stoff ber Runft die Idee, ber Stoff ber Biffenichaft ber Begriff ift, feben wir Beibe mit Dem beschäftigt, was immer ba ift und ftets auf gleiche Beife, nicht aber jett ift und jett nicht, jett fo und jett anders: daher eben haben Beide es mit Dem zu thun, was Platon ausschlieflich als ben Gegenstand wirklichen Biffens aufstellt. Der Stoff ber Geschichte hingegen ift das Einzelne in seiner Einzelnheit und Bufälligfeit, mas Ein Mal ift und bann auf immer nicht mehr ift, die vorübergehenden Verflechtungen einer wie Wolfen im Winde beweglichen Menschenwelt, welche oft durch den geringfügigften Bufall gang umgeftaltet werden. Bon diefem Standpunkt aus erscheint uns ber Stoff ber Weichichte foum noch als ein der ernften und mühfamen Betrachtung des Meuschengeiftes würdiger Gegenstand, des Menschengeistes, der, gerade weil er fo vergänglich ift, bas Unvergängliche ju feiner Betrachtung wählen follte.

Was endlich das, besonders durch die überall so geistesverderbliche und verdummende Begeliche Afterphilosophic aufgefommene Beftreben, die Weltgeschichte ale ein planmäßiges Ganges zu faffen, ober, wie fie es nennen, "fie organisch gu fonftruiren", betrifft; jo liegt bemfelben eigentlich ein rober und platter Realismus jum Grunde, der die Ericheinung für bas Befen an fich ber Welt halt und vermeint, auf fie, auf ihre Gestalten und Vorgange fame es an; wobei er noch im Stillen von gewiffen mythologischen Grundanfichten unterftut wird, die er ftillschweigend voranssett: fonft liege fich fragen, für welchen Zuschauer benn eine bergleichen Romodie eigentlich aufgeführt würde? - Denn, ba nur bas Individuum, nicht aber bas Menschengeschlecht wirkliche, unmittelbare Ginheit bes Bewufitfenns hat; fo ift die Ginheit des Lebenslaufes diefes eine blofe Fiftion. Budem, wie in ber Natur nur die Species real, die genera bloge Abstrattionen find, fo find im Menschengeschlecht nur die Individuen und ihr Lebenslauf real, die Bolfer und ihr Peben bloge Abstrattionen. Endlich laufen die Konftruktions= geschichten, von plattem Optimismus geleitet, gulet immer auf einen behaglichen, nahrhaften, fetten Staat, mit wohlgeregelter Konftitution, guter Juftig und Polizei, Technit und Induftrie und höchstens auf intelleftuelle Bervollkommnung hinaus; weil diefe in der That die allein mögliche ift, da das Moralische im Wefentlichen unverändert bleibt. Das Moralische aber ift es, worauf, nach dem Zengniß unfere innerften Bewußtfehne, Alles ankommt: und diefes liegt allein im Individuo, ale die Richtung feines Willens. In Wahrheit hat nur ber Lebenslauf jedes Gingelnen Einheit, Busammenhang und mahre Bedeutsamkeit: er ift als eine Belehrung anzusehen, und ber Sinn derselben ift ein moralischer. Mur die innern Borgange, sofern sie den Willen treffen, haben mahre Realität und find wirkliche Begebenheiten; weil der Wille allein das Ding an fich ift. In jedem Mikrofosmos liegt der gange Makrofosmos, und diefer enthält nichts mehr als jener. Die Vielheit ift Erscheinung, und die äußern Vorgänge find bloge Ronfigurationen der Erscheinungswelt, haben baher unmittelbar weder Realität noch Bedeutung, sondern erft mittelbar, durch ihre Beziehung auf den Willen der Ginzelnen. Das Beftreben fie unmittelbar benten und auslegen zu wollen, gleicht fonach dem, in den Gebilden der Wolfen Gruppen von Menschen und Thieren zu sehen. — Bas die Geschichte erzählt. ist in der That nur der lange, schwere und verworrene Traum ber Menschheit.

Die Hegelianer, welche die Philosophie der Geschichte sogar als den Hauptzweck aller Philosophie ausehen, sind auf Platon zu verweisen, der unermüdlich wiederholt, daß der Gegenstand der Philosophie das Unveränderliche und immerdar Bleibende sei, nicht aber Das, was bald so, bald anders ist. Alle Die, welche solche Konstruktionen des Beltverlaufs, oder, wie sie es nennen, der Geschichte, aufstellen, haben die Hauptwahrheit aller Philosophie nicht begriffen, daß nämlich zu aller Zeit das Selbe ist, alles Werden und Entstehen nur scheinbar, die Ideen allein bleibend, die Zeit ideal. Dies will der Platon, Dies will der Kant. Man soll demnach zu verstehen suchen, was da ist, wirkslich ist, heute und immerdar, — d. h. die Ideen (in Platons

Sinn) erkennen. Die Thoren hingegen mehnen, es folle erft etwas werden und fommen. Daher raumen fie ber Geschichte eine Sauptstelle in ihrer Philosophie ein und tonftruiren dieselbe nach einem vorausgesetzten Weltplane, welchem gemäß Alles gum Beften gelenkt wird, welches bann finaliter eintreten foll und eine große Serrlichkeit sehn wird. Demnach nehmen sie die Welt als vollkommen real und setzen den Zweck berselben in das armfälige Erdenglück, welches, felbst wenn noch fo fehr von Menschen ge= pflegt und vom Schickfal begunftigt, boch ein hohles, täufchendes, hinfälliges und trauriges Ding ift, aus welchem weber Ronftitutionen und Gesetzgebungen, noch Dampfmaschinen und Telegraphen jemals etwas wesentlich Befferes machen fonnen. Befagte Beichichte-Philosophen und Berherrlicher find demnach einfältige Realisten, dazu Optimiften und Gudamonisten, mithin platte Besollen und eingefleischte Philister, zudem auch eigentlich schlechte Chriften; da der mahre Beift und Rern des Chriftenthums, eben jo wie des Brahmanismus und Buddhaismus, die Erfenntniß der Michtigkeit des Erdenglücks, die völlige Verachtung beffelben und Sinwendung ju einem gang anderartigen, ja, entgegengesetten Dasenn ift: Dies, fage ich, ift der Geift und Zweck des Chriftenthums, der mahre "humor der Sache"; nicht aber ift es, wie fie mennen, der Monotheismus; daher eben der atheistische Buddhaismus dem Chriftenthum viel näher verwandt ift, als das optimiftische Judenthum und feine Barictat, ber 38fam.

Eine wirkliche Philosophie der Geschichte soll also nicht, wie Jene alle thun, Das betrachten, was (in Platons Sprache zu reden) immer wird und nie ist, und Dieses für das eigentliche Wesen der Dinge halten; sondern sie soll Das, was immer ist und nie wird, noch vergeht, im Ange behalten. Sie besteht also nicht darin, daß man die zeitlichen Zwecke der Menschen zu ewigen und absoluten erhebt, und nun ihren Fortschritt dazu, durch alle Berwickelungen, künstlich und imaginär konstruirt; sondern in der Einsicht, daß die Geschichte nicht nur in der Ausssührung, sondern schon in ihrem Wesen lügenhaft ist, indem sie, von lauter Individuen und einzelnen Borgängen redend, vorgiebt, alle Mal etwas Anderes zu erzählen; während sie, vom Ansang dis zum Ende, stets nur das Selbe wiederholt, unter andern Namen und in anderm Gewande. Die wahre Philosophie der Geschichte be-

fteht nämlich in der Ginficht, daß man, bei allen diefen endlosen Beränderungen und ihrem Birrwarr, boch ftete nur das felbe, gleiche und unwandelbare Wefen vor fich hat, welches heute bas Selbe treibt, wie gestern und immerdar: fie foll alfo das Identische in allen Borgangen, ber alten wie ber neuen Zeit, bes Drients wie des Occidents, erkennen, und, trot aller Berschiedenheit der fpeciellen Umftande, ber Roftumes und ber Sitten, überall bie selbe Menschheit erblicken. Dies Identische und unter allem 2Bechfel Beharrende besteht in den Grundeigenschaften des menfch= lichen Herzens und Kopfes, - vielen schlechten, wenigen guten. Die Devise ber Geschichte überhaupt mußte lauten: Eadem, sed aliter. Sat Giner den Berodot gelesen, so hat er, in philosophi= scher Absicht, schon genug Geschichte studirt. Denn da steht schon Alles, was die folgende Weltgeschichte ausmacht: das Treiben, Thun, Leiden und Schickfal bes Menschengeschlechts, wie es aus den befagten Eigenschaften und dem physischen Erdenloofe hervorgeht. -

Wenn wir im Bisherigen erkannt haben, daß die Geschichte, als Mittel zur Erkenntniß des Wesens der Menschheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, daß sie nicht im eigentlichen Sinne eine Wissenschaft ist; endlich, daß das Bestreben, sie als ein Ganzes mit Ansang, Mittel und Ende, nebst sinnvollem Zusammenhang, zu konstruiren, ein eitles, auf Misserstand beruhendes ist; so würde es scheinen, als wollten wir ihr allen Werth absprechen, wenn wir nicht nachwiesen, worin der ihrige besteht. Wirklich aber bleibt ihr, nach dieser Besiegung von der Kunst und Albweisung von der Wissenschaft, ein von beiden verschiedenes, ganz eigenthümliches Gebiet, auf welchem sie höchst ehrenvoll dasteht.

Was die Vernunft dem Individuo, das ist die Geschichte dem menschlichen Geschlechte. Vermöge der Vernunft nämlich ist der Meusch nicht, wie das Thier, auf die enge, auschauliche Gegenwart beschränkt; sondern erkennt auch die ungleich ausgedehntere Vergangenheit, mit der sie verknüpft und aus der sie hervorgegangen ist: hiedurch aber erst hat er ein eigentliches Verständniß der Gegenwart selbst, und kann sogar auf die Zukunft Schlüsse machen. Hingegen das Thier, dessen reslexionslose Erkenntniß auf die Anschaung und deshalb auf die Gegenwart beschränkt ist, wandelt, auch wenn gezähmt, uns

fundig, bumpf, einfältig, hulflos und abhängig zwischen ben Menichen umber. - Dem nun analog ift ein Bolt, bas feine eigene Geschichte nicht kennt, auf die Gegenwart der jetzt lebenden Ge= nevation beschräuft: baber versteht es sich selbst und seine eigene Gegenwart nicht; weil es fie nicht auf eine Bergangenheit gu beziehen und aus diefer zu erklären vermag; noch weniger kann es die Zufunft anticipiren. Erft durch die Geschichte wird ein Bolf fich seiner selbit vollständig bewußt. Demnach ift die Ge= ichichte als das vernünftige Selbstbewußtsenn des menschlichen Geschlechts anzusehen, und ift diesem Das, was bem Ginzelnen das durch die Vernunft bedingte, besonnene und zusammenhängende Bewußtsenn ift, burch beffen Ermangelung bas Thier in ber engen anichaulichen Gegenwart befangen bleibt. Daher ift iebe Lücke in der Geschichte wie eine Lücke im erinnernden Selbitbewußtsehn eines Menschen; und vor einem Denkmal des Ur= alterthums, welches feine eigene Aunde überlebt hat, wie 3. B. Die Pyramiden, Tempel und Palafte in Dufatan, stehen wir fo befinnungelos und einfältig, wie das Thier vor der menschlichen Sandlung, in die es dienend verflochten ift, oder wie ein Menfch por feiner eigenen alten Zifferichrift, beren Schluffel er vergeffen hat, ja, wie ein Nachtwandler, ber mas er im Schlafe gemacht hat, am Morgen vorfindet. In diefem Sinne alfo ift die Beichichte anzusehen als die Bernunft, ober bas besonnene Bewuftjenn bes menichlichen Geichtechts, und vertritt bie Stelle eines bem gangen Geschlechte unmittelbar gemeinsamen Gelbstbewußt= jenns, jo dag erft vermöge ihrer daffelbe wirklich zu einem Gangen, ju einer Menscheit, wird. Dies ift ber mahre Werth ber Geichichte; und dem gemäß beruht das fo allgemeine und überwiegende Intereffe an ihr hauptfächlich barauf, daß fie eine perfönliche Angelegenheit des Menschengeschlechts ift. — Bas nun für die Bernunft der Individuen, als unumgängliche Bedingung des Gebrauchs derselben, die Sprache ift, das ift für die hier nachgewiesene Bernunft bes gangen Geschlechts die Schrift: benn erft mit dieser fangt ihre wirkliche Grifteng an; wie die ber individuellen Bernnnft erft mit ber Sprache. Die Schrift namlich dient, das durch den Tod unaufhörlich unterbrochene und bemnach zerftückelte Bewußtsenn bes Menschengeschlechts wieber dur Ginheit herzustellen; fo daß ber Gedante, welcher im Alhu=

herrn aufgeftiegen, vom Urentel ju Ende gedacht wird; dem Berfallen bes menschlichen Gefchlechts und feines Bewußtsenus in eine Ungahl ephemerer Individuen hilft fie ab, und bietet fo ber unaufhaltsam eilenden Zeit, an deren Sand die Bergeffenheit geht, Trot. 218 ein Bersuch, dieses zu leisten, find, wie die geschriebenen, fo auch bie fteinernen Denkmale gu betrachten, welche zum Theil alter find, als jene. Denn wer wird glauben, daß Diejenigen, welche, mit unermeflichen Roften, die Menfchenfrafte vieler Taufende, viele Jahre hindurch, in Bewegung fetten, um Phramiden, Monolithen, Felfengraber, Dbelisten, Tempel und Paläfte aufzuführen, die ichon Sahrtaufende bafteben, dabei nur fich felbst, die furze Spanne ihres Lebens, welche nicht ausreichte das Ende des Baues zu feben, oder auch den oftenfibeln Zweck, welchen vorzuschüten die Robbeit der Menge beischte, im Auge gehabt haben follten? - Offenbar mar ihr wirklicher Zweck, an den fpateften Nachkommen zu reden, in Beziehung zu diefen au treten und fo das Bewußtsehn der Menschheit zur Ginheit heraustellen. Die Bauten der Hindu, Aegupter, felbst Griechen und Römer, waren auf mehrere Jahrtaufende berechnet, weil deren Gesichtsfreis, durch höhere Bildung, ein weiterer war; mährend Die Bauten des Mittelalters und neuerer Zeit höchftens einige Jahrhunderte vor Augen gehabt haben; welches jedoch auch baran lieat, daß man fich mehr auf die Schrift verließ, nachdem ihr Gebrauch allgemeiner geworden, und noch mehr, seitdem aus ihrem Schook die Buchdruckerkunft geboren worden. Doch fieht man auch ben Bebäuden ber fpatern Zeit ben Drang an, gur Rach= fommenschaft zu reden: baher ift es schändlich, wenn man fie ger-. ftort, oder fie verunftaltet, um fie niedrigen, nütlichen Zwecken dienen zu laffen. Die geschriebenen Denkmale haben weniger von den Clementen, aber mehr von der Barbarei zu fürchten, als die steinernen: fie leiften viel mehr. Die Meghpter wollten, indem fie lettere mit Sierogliphen bedeckten, beide Arten vereinigen: ja, fie fügten Malereien hingu, auf ben Fall, daß die Dierogliphen nicht mehr verstanden werden follten.

## Rapitel 39\*). Zur Metaphysik der Musik.

Mus meiner, in der unten angeführten Stelle bes erften Bandes gegebenen und bem Lefer bier gegenwärtigen Darlegung der eigentlichen Bedeutung diefer wunderbaren Runft hatte fich ergeben, daß zwischen ihren Leiftungen und der Belt als Borstellung, d. i. der Matur, zwar keine Aehnlichkeit, aber ein deutlicher Parallelismus Statt finden muffe, welcher fobann auch nachgewiesen murde. Ginige beachtungswerthe nahere Beftimmun= gen deffetben habe ich noch hinzugufügen. — Die vier Stimmen aller Barmonie, also Baf, Tenor, Allt und Copran, oder Grundton, Terz, Quinte und Strave, entsprechen den vier Abstufungen in der Reihe der Wefen, also dem Minerafreich, Pflanzenreich, Thierreich und bem Menschen, Dies erhält noch eine auffallende Bestätigung an ber mufikalischen Grundregel, bag ber Bag in viel weiterem Abstande unter ben brei obern Stimmen bleiben foll, als diese zwischen einander haben; fo daß er sich benselben nie mehr, als bis höchstens auf eine Oftave nähern barf, meiftens aber noch weiter darunter bleibt, wonach dann der regelrechte Dreiflang feine Stelle in der dritten Oftabe bom Grundton hat. Dem entsprechend ift die Wirfung der weiten Sarmonie, wo der Baß fern bleibt, viel mächtiger und ichoner, als die der engen, wo er näher heraufgerückt ift, und die nur wegen des beschräntten Umfange ber Inftrumente eingeführt wird. Dieje gange Regel aber ift keineswegs willfürlich, fondern hat ihre Wurzel in dem natürlichen Ursprung des Tonsustems; sofern nämlich die nächsten, mittelft der Nebenschwingungen mittonenden, harmonis ichen Stufen die Oftave und beren Quinte find. In Diefer Regel nun erfennen wir das mufifalische Unalogon der Grundbeschaffenheit der Natur, vermöge welcher die organischen Wesen unter einander viel näher verwandt find, ale mit der leblosen, unorganischen Maffe des Mineralreiche, zwischen welcher und ihnen Die entschiedenste Granze und die weiteste Kluft in ber gangen Natur Statt findet. - Daß die hohe Stimme, welche die

<sup>\*)</sup> Diefes Rapitel bezieht fich auf §. 52 bes erften Banbes.

Melodie singt, doch zugleich integrirender Theil der Harmonie ist und darin selbst mit dem tiefsten Grundbaß zusammenhängt, läßt sich betrachten als das Analogon davon, daß die selbe Materie, welche in einem menschlichen Organismus Träger der Idee des Menschen ist, dabei doch zugleich auch die Ideen der Schwere und der chemischen Eigenschaften, also der niedrigsten Stufen der Obsieftivation des Willens, darstellen und tragen muß.

Beil die Musik nicht, gleich allen andern Künften, die Ibeen, oder Stufen der Objektivation des Willens, sondern unsmittelbar den Billen selbst darstellt; so ist hieraus auch erklärslich, daß sie auf den Willen, d. i. die Gefühle, Leidenschaften und Alfsekte des Hörers, unmittelbar einwirkt, so daß sie dieselben

schnell erhöht, ober auch umstimmt.

So gewiß die Musik, weit entfernt eine bloge Nachhülfe der Poefie zu febn, eine felbstständige Runft, ja die mächtigfte unter allen ift und baher ihre Zwecke gang aus eigenen Mitteln erreicht; jo gewiß bedarf sie nicht der Worte des Gefanges, oder der Handlung einer Oper. Die Musik als folche kennt allein die Tone, nicht aber die Ursachen, welche diese hervorbringen. Demnach ist für sie auch die vox humana ursprünglich und wesentlich nichts Anderes, als ein modificirter Ton, eben wie ber eines Instruments, und hat, wie jeder andere, die eigen= hümlichen Vortheile und Nachtheile, welche eine Folge des ihn hervorbringenden Instruments find. Dag nun, in diesem Fall. cben bieses Instrument anderweitig, als Werkzeug ber Sprache, gur Mittheilung von Begriffen bient, ift ein zufälliger Umftand. ben die Mufit zwar nebenbei benuten fann, um eine Berbindung mit der Poesie einzugehen; jedoch nie darf sie ihn zur Saupt= fache machen und ganglich nur auf ben Ausbruck ber meiftens, ja (wie Diderot im "Neffen Ramean's" zu verstehen giebt) sogar wesentlich faden Berse bedacht sehn. Die Worte find und bleiben für die Mufit eine fremde Zugabe, von untergeordnetem Werthe. da die Wirkung der Tone ungleich mächtiger, unfehlbarer und ichneller ift, ale die der Worte: diese muffen baber, wenn fie der Musik einverleibt werden, doch nur eine völlig untergeordnete Stelle einnehmen und fich gang nach jeuer fügen. Umgefehrt aber gestaltet sich das Berhältniß in Sinsicht auf die gegebene Poefie, also das Lied, oder ben Operntert, welchem eine Musif

hinzugefügt wird. Denn alsbald zeigt an diesen die Tonkunft ihre Macht und höhere Befähigung, indem fie jest über die in ben Worten ausgedrückte Empfindung, ober die in ber Oper bargeftellte Sandlung, die tiefften, letten, geheimsten Aufschlüffe giebt, das eigentliche und mahre Wefen berfelben ausspricht und uns die innerfte Secle ber Borgange und Begebenheiten fennen lehrt, beren bloge Sulle und Leib bie Buhne barbietet. Sin= fichtlich diefes Uebergewichts ber Musik, wie auch fofern fie gum Text und zur Sandlung im Berhältniß bes Allgemeinen gum Gingelnen, ber Regel zum Beifpiele fteht, mochte es vielleicht paffender icheinen, daß ber Tert jur Mufit gedichtet wurde, als daß man die Musik zum Texte komponirt. Inzwischen leiten. bei der üblichen Methode, die Worte und Handlungen des Tertes ben Komponiften auf die ihnen gum Grunde liegenden Affektionen des Willens, und rufen in ihm felbst die auszudrückenden Empfindungen hervor, mirten mithin als Anregungsmittel seiner musikalischen Phantafie. - Dag übrigens die Zugabe ber Dichtung gur Mufit uns fo willfommen ift, und ein Gefang mit verftändlichen Worten une fo innig erfreut, beruht barauf, bak dabei unsere unmittelbarfte und unsere mittelbarfte Erkenntnißweise zugleich und im Berein angeregt werden: die unmittel= barfte nämlich ift die, für welche die Musik die Regungen bes Willens felbit ausbrückt, die mittelbarfte aber die ber burch Worte bezeichneten Begriffe. Bei ber Sprache ber Empfindungen mag die Vernunft nicht gern gang mußig sigen. Die Musik vermag zwar aus eigenen Mitteln jebe Bewegung bes Willens, jede Empfindung, auszudrücken; aber durch die Rugabe ber Borte erhalten wir nun überdies auch noch die Begenftande Dieser, Die Motive, welche jene veranlassen. - Die Musik einer Oper, wie die Partitur fie darftellt, hat eine völlig unabhängige, gesonderte, gleichsam abstrafte Grifteng für fich, welcher die Bergange und Personen des Studs fremd find, und die ihre eigenen. unwandelbaren Regeln befolgt; daher fie auch ohne den Text polltommen wirksam ift. Diese Musik aber, da sie mit Rucksicht auf das Drama tomponirt murde, ift gleichsam die Geele beffelben, indem fie, in ihrer Berbindung mit den Borgangen, Berionen und Worten, jum Ausbruck ber innern Bedeutung und ber auf biefer beruhenden, letten und geheimen Rothwendiafeit

aller jener Borgange wird. Auf einem undeutlichen Befühl bievon beruht eigentlich der Genuß des Zuschauers, wenn er kein bloger Gaffer ift. Dabei jedoch zeigt, in ber Oper, die Musik ihre heterogene Natur und höhere Wefenheit durch ihre gängliche Indiffereng gegen alles Materielle der Borgange; in Folge welcher fie den Sturm der Leidenschaften und das Pathos der Empfindungen überall auf gleiche Weise ausdrückt und mit bem felben Pomp ihre Tone begleitet, mag Agamemnon und Achill, ober ber Zwift einer Bürgerfamilie, bas Materielle bes Studes liefern. Denn für fie find blog die Leidenschaften, die Willens= bewegungen vorhanden, und fie ficht, wie Gott, nur die Bergen. Sie affimilirt fich nie dem Stoffe: baher auch wenn fie fogar Die lächerlichsten und ausschweifendesten Possen der komischen Oper begleitet, fie boch in ihrer wesentlichen Schönheit, Reinheit und Erhabenheit bleibt, und ihre Berschmelzung mit jenen Borgangen nicht vermag, fie von ihrer Sohe, ber alles Lächerliche eigentlich fremd ift, herabzuziehen. Go fcmebt über bem Boffenspiel und den endlosen Miscren des Menschenlebens die tiefe und ernfte Bedeutung unfere Dafenns, und verläßt folches keinen Angenblick.

Werfen wir jett einen Blick auf die bloße Inftrumentalmufik; fo zeigt uns eine Beethoven'iche Symphonie die größte Bermirrung, welcher boch die vollkommenfte Ordnung zum Grunde liegt, ben heftigsten Kampf, der sich im nächsten Augenblick zur schönsten Eintracht gestaltet: es ist rerum concordia discors, ein treucs und vollkommenes Abbild des Wefens der Welt, welche dahin rollt, im unübersehbaren Bewirre gahllofer Geftalten und durch ftete Berftorung fich felbst erhalt. Zugleich nun aber fprechen aus Diefer Symphonie alle menschlichen Leidenschaften und Affekte: die Freude, die Trauer, die Liebe, der Saß, der Schreden, die Boffnung u. f. w. in zahllosen Müancen, jedoch alle gleichsam nur in abstracto und ohne alle Befonderung: ce ift ihre bloge Form, ohne den Stoff, wie eine Beifterwelt, ohne Materie. Allerdings haben wir den Sang, fie beim Buboren zu realifiren, fie, in der Phantafie, mit Fleisch und Bein zu bekleiden und allerhand Scenen des Lebens und ber Ratur barin ju feben. Bedoch befördert Dies, im Gangen genommen, nicht ihr Berftandniß, noch thren Genuß, giebt ihr vielmehr einen fremdartigen, willfürlichen Bufat: baber ift es beffer, fie in ihrer Unmittelbarkeit und rein aufzufaffen.

Rachdem ich nun im Bisherigen, wie auch im Terte, die Musif allein von der metaphysischen Seite, also hinsichtlich ber innern Bedeutung ihrer Leiftungen betrachtet habe, ift es angemeffen, auch die Mittel, durch welche fie, auf unfern Beift wirfend, diefelben ju Stande bringt, einer allgemeinen Betrach= tung zu unterwerfen, mithin die Berbindung jener metaphpfifchen Seite der Mufit mit der genugfam untersuchten und befannten physischen nachzuweisen. - 3ch gehe von der allgemein bekannten und durch neuere Ginwürfe feineswegs erschütterten Theorie aus. daß alle Harmonie der Tone auf der Roinciden; der Bibrationen beruht, welche, mann zwei Tone zugleich erklingen, etwan bei jeder zweiten, oder bei jeder dritten, oder bei jeder vierten Bibration eintrifft, wonach fie bann Oftav, Quint, ober Quart von einander find u. f. w. So lange nämlich die Bibrationen zweier Tone ein rationales und in fleinen Bahlen ausdrückbares Berhältniß zu einander haben, laffen fie fich durch ihre oft wiederkehrende Koincidenz, in unserer Apprehension zusammenfaffen: die Tone verschmelzen mit einander und stehen dadurch im Ginklang. Ift hingegen jenes Berhältniß ein irrationales, ober ein nur in größern Zahlen ausdrückbares; fo tritt feine fakliche Koincidenz der Bibrationen ein, sondern obstrepunt sibi perpetuo, wodurch fie der Zusammenfassung in unserer Apprehenfion widerstreben und demnach eine Diffonang heißen. Diefer Theorie nun zufolge ift die Musik ein Mittel, rationale und irrationale Zahlenverhältniffe, nicht etwan, wie die Arithmetif, durch Gulfe des Begriffe faglich zu machen, fondern dieselben gu einer gang unmittelbaren und simultanen finnlichen Erfenntniß gu bringen. Die Berbindung der metaphyfischen Bedeutung der Musik mit diefer ihrer phyfischen und arithmetischen Grundlage beruht nun darauf, daß das unferer Apprehenfion Widerftrebende, das Brrationale, oder die Diffonang, jum natürlichen Bilbe bes unferm Billen Widerstrebenden wird; und umgekehrt wird die Roufonang, ober bas Rationale, indem fie unferer Auffassung fich leicht fügt, jum Bilbe ber Befriedigung des Willens. Da nun ferner jenes Rationale und Irrationale in ben Rahlenverhältniffen ber Bibrationen ungählige Grade, Münnen, Folgen und Abwechselungen

guläßt; fo wird, mittelft feiner, die Mufit ber Stoff, in weldhem alle Bewegungen des menschlichen Bergens, d. i. des Willens, deren Befentliches immer auf Befriedigung und Ungufriedenheit, wiewohl in ungähligen Graden, hinausläuft, fich in allen ihren feinsten Schattirungen und Modifitationen getren abbilden und wiedergeben laffen, welches mittelft Erfindung der Melodie ge= ichicht. Wir sehen also hier die Willensbewegungen auf das Bebiet der blogen Borftellung hinübergefpielt, als welche der ausfoliefliche Schauplat ber Leiftungen aller iconen Runfte ift; ba Dieje burchaus verlangen, daß der Wille felbft aus bem Spiel bleibe und wir durchweg uns als rein Erkennende verhalten. Daher dürfen die Affettionen des Willens felbft, alfo wirklicher Schmerz und wirkliches Behagen, nicht erregt werden, fondern nur ihre Substitute, das bem Intellekt Angemeffene, als Bild der Befriedigung des Willens, und das jenem mehr oder weniger Widerstrebende, als Bild des größern oder geringern Schmerzes. Mur jo verursacht die Musit une nie wirkliches Leiden, fondern bleibt auch in ihren schmerzlichsten Actorden noch erfreulich, und wir vernehmen gern in ihrer Sprache die geheime Beschichte unsers Willens und aller feiner Regungen und Strebungen, mit ihren mannigfaltigen Berzögerungen, hemmniffen und Quaalen, selbst noch in den wehmüthigften Melodien. Wo hingegen, in der Wirklichfeit und ihren Schrecken, unfer Wille felbft bas fo Erregte und Gequälte ift; da haben wir es nicht mit Tonen und ihren Zahlenverhältniffen zu thun, sondern find vielmehr jest felbst die gefpannte, gefniffene und gitternde Saite.

Beil nun ferner, in Folge der zum Grunde gelegten physisfalischen Theorie, das eigentlich Musikalische der Töne in der Proportion der Schnelligkeit ihrer Vibrationen, nicht aber in ihrer relativen Stärke liegt; so folgt das musikalische Gehör, bei der Harmonie, stets vorzugsweise dem höchsten Ton, nicht dem stärksten: daher sticht, auch bei der stärksten Orchesterbegleitung, der Sopran hervor und erhält dadurch ein natürliches Accht auf den Bortrag der Melodie, welches zugleich unterstützt wird durch seine, auf derselben Schnelligkeit der Vibrationen beruhende, große Beweglichkeit, wie sie sich in den sigurirten Sätzen zeigt, und wodurch der Sopran der geeignete Repräsentant der erhöhten, für den leisesten Eindruck empfänglichen und durch ihn bestimmbaren

Senfibilität, folglich bes auf ber oberften Stufe ber Wefenleiter ftehenden, aufs hochste gesteigerten Bewuftfenns wird. Seinen Gegenfat bilbet, aus ben umgekehrten Urfachen, ber schwerbewegliche, nur in großen Stufen, Terzen, Quarten und Quinten, fteigende und fallende und babei in jedem feiner Schritte burch feste Regeln geleitete Bag, welcher baber ber natürliche Repräfentant des gefühllosen, für feine Gindrude unempfänglichen und nur nach allgemeinen Gefeten bestimmbaren, unorganischen Naturreiches ift. Er barf fogar nie um einen Ton, 3. B. von Quart auf Quint steigen; ba bies in ben obern Stimmen bie fehlerhafte Quinten= und Oftaven=Folge herbeiführt: daher fann er, ur= fprünglich und in feiner eigenen Natur, nie die Melodie vortragen. Wird fie ihm bennoch zugetheilt; fo geschieht es mittelft bes Kontrapunktes, d. h. er ift ein verfetter Bag, nämlich eine ber obern Stimmen ift herabgesett und als Bag verkleidet: eigentlich bedarf er dann noch eines zweiten Grundbaffes zu feiner Begleitung. Dieje Widernatürlichkeit einer im Baffe liegenden Melodie führt herbei, daß Bagarien, mit voller Begleitung, uns nie den reinen, ungetrübten Benuf gemähren, wie die Sopranarie, als welche, im Zusammenhang ber Harmonie, allein naturgemäß ift. Beiläufig gejagt, konnte ein folder melobischer, burch Berfetung erzwungener Bag, im Sinn unferer Metaphyfif ber Mufit, einem Marmorblode verglichen werden, dem man die menschliche Geftalt aufgezwungen hat: bem fteinernen Gaft im "Don Juan" ist er eben badurch wundervoll angemessen.

Jetzt aber wollen wir noch der Genesis der Melodie etwas näher auf den Grund gehen, welches durch Zerlegung derselben in ihre Bestandtheile zu bewerkstelligen ist und uns jedenfalls das Vergnügen gewähren wird, welches dadurch entsteht, daß man sich Dinge, die in concreto Jedem bewußt sind, ein Mal auch zum abstrakten und deutlichen Bewußtsehn bringt, wodurch sie den Schein der Neuheit gewinnen.

Die Melodie besteht aus zwei Elementen, einem rhythmischen und einem harmonischen: jenes kann man auch als das quantitative, dieses als das qualitative bezeichnen, da das erstere die Dauer, das letztere die Höhe und Tiese der Töne betrifft. In der Notenschrift hängt das erstere den senkrechten, das letztere den horizontalen Linien an. Beiden liegen rein arithmetische Verhälts

nisse, also die der Zeit, zum Grunde: dem einen die relative Dauer der Töne, dem andern die relative Schnelligkeit ihrer Bibrationen. Das rhythmische Element ist das wesentlichste; da es, für sich allein und ohne das andere eine Art Melodie darzustellen vermag, wie z. B. auf der Trommel geschieht: die vollskommene Melodie verlangt jedoch beide. Sie besteht nämlich in einer abwechselnden Entzweiung und Versöhnung derselben; wie ich sogleich zeigen werde, aber zuvor, da von dem harmonisschen Elemente schon im Visherigen die Nede gewesen, das rhythsmische etwas näher betrachten will.

Der Rhythmus ift in der Zeit was im Raume die Sym= metrie ift, nämlich Theilung in gleiche und einander entsprechende Theile, und zwar zunächst in größere, welche wieder in kleinere, jenen untergeordnete, zerfallen. In der von mir aufgestellten Reihe der Rünfte bilden Architektur und Mufik die beiden äußersten Enden. Auch find sie, ihrem innern Wesen, ihrer Rraft, bem Umfang ihrer Sphare und ihrer Bedeutung nach, die heterogensten, ja, mahre Antipoden: fogar auf die Form ihrer Erscheinung erftreckt fich dieser Begensat, indem die Architektur allein im Raum ift, ohne irgend eine Beziehung auf die Zeit, die Musik allein in ber Zeit, ohne irgend eine Beziehung auf ben Raum\*). Hieraus nun entspringt ihre einzige Analogie, daß nämlich, wie in der Architektur die Symmetrie das Ordnende und Zusammenhaltende ift, so in der Musik der Rhythmus, wodurch auch hier sich bewährt, daß les extrêmes se touchent. Bie die letten Bestandtheile eines Gebaudes die gang gleichen Steine, fo find die eines Touftudes die gang gleichen Tatte: biefe werden jedoch noch durch Auf= und Niederschlag, oder überhaupt durch ben Zahlenbruch, welcher die Taktart bezeichnet, in gleiche Theile getheilt, die man allenfalls den Dimensionen bes Steines vergleichen mag. Aus mehreren Takten besteht die musikalische Beriode, welche ebenfalls zwei gleiche Salften hat, eine fteigende,

<sup>\*)</sup> Es ware ein falicher Einwurf, daß auch Stulptur und Malerei bloß im Raume seien: benn ihre Werke hängen zwar nicht unmittelbar, aber boch mittelbar mit ber Zeit zusammen, indem sie Leben, Bewegung, Hanblung barstellen. Eben so falsch ware es zu sagen, daß auch die Poesie, als Rede, allein ber Zeit angehöre: dies gilt, eben so, nur unmittelbar von den Worsten: ihr Stoff ift alles Daseiende, also bas Räumliche.

anstrebende, meiftens zur Dominante gehende, und eine finkende, beruhigende, den Grundton wiederfindende. Zwei, auch wohl mehrere Perioden machen einen Theil aus, ber meistens burch das Wiederholungszeichen gleichfalls inmmetrisch verdoppelt wird: aus zwei Theilen wird ein fleineres Mufifftud, ober aber nur ein Satz eines größern; wie benn ein Koncert ober Sonate aus breien, eine Symphonie aus vier, eine Meffe aus fünf Saten zu bestehen vilegt. Wir sehen also das Toustuck, durch die symmetrische Sintheilung und abermalige Theilung, bis zu den Takten und deren Brüchen herab, bei durchgängiger Unter-, Ueber- und Neben-Ordnung feiner Glieder, gerade fo zu einem Bangen verbunden und abgeschlossen werben, wie bas Bauwerk burch feine Symmetrie: nur daß bei diesem ausschlieflich im Raume ift, was bei jenem ausschließlich in der Zeit. Das bloge Befühl Diefer Analogie hat das in ten letten 30 Jahren oft wiederholte tede Bigwort hervorgerufen, daß Architektur gefrorene Musik fei. Der Ursprung beffelben ift auf Goethe gurudguführen, ba er, nach Edermanns Gefprächen, Bb. II, S. 88, gefagt hat: "3ch habe unter meinen Papieren ein Blatt gefunden, wo ich die Baufunit eine erstarrte Musit nenne: und wirklich hat es eiwas: die Stimmung die von der Baufunft ausgeht, tommt dem Effett ber Musik nahe." Bahricheinlich hat er viel früher jenes Bitmort in der Konversation fallen laffen, wo es benn bekanntlich nie an Beuten gefehlt hat, die mas er jo fallen lieg auflafen, um nach= her damit geschmückt einher zu gehen. Bas übrigens Goethe auch gejagt haben mag, jo erftrect die hier von mir auf ihren alleinigen Grund, nämlich auf die Unalogie des Rhythmus mit der Symmetrie, zurückgeführte Unalogie der Musik mit der Baufunft fich bemgemäß allein auf die außere Form, feineswegs aber auf das innere Wefen beider Künfte, als welches himmelweit perfchieden ift: es mare fogar lächerlich, die beschränktefte und schwächste aller Künfte mit der ausgedehnteften und wirffamften im Wefentlichen gleich ftellen zu wollen. 2118 Umplififation ber nachgewiesenen Unalogie konnte man noch hinzuseten, daß, wann bie Mufit, gleichsam in einem Unfall von Unabhängigkeitebrang, die Belegenheit einer Fermate ergreift, um fich, vom Zwang bes Rhythmus losgeriffen, in der freien Phantafie einer figurirten Radeng ju ergeben, ein folches vom Rhythmus entblöftes Tonftud ber von ber Symmetrie entblößten Ruine analog fei, welche man bennach, in ber fühnen Sprache jenes Witwortes, eine ge-

frorene Kadenz nennen mag.

Rach diefer Erörterung des Rhuthmus habe ich jetzt dar= guthun, wie in ber ftete erneuerten Entzweiung und Berföhnung des rhuthmischen Glements ber Melodie mit dem harmonischen das Wefen derfelben besteht. Ihr harmonisches Element nämlich hat den Grundton zur Voraussetzung, wie das rhyth= mische die Taktart, und besteht in einem Abirren von demfelben, burch alle Tone ber Stala, bis es, auf fürzerem ober längerem Umwege, eine harmonische Stufe, meiftens die Dominante ober Unterdominante, erreicht, die ihm eine unvollkommene Bernhigung gewährt: bann aber folgt, auf gleich langem Wege, feine Rückfehr jum Grundton, mit welchem die vollkommene Beruhigung eintritt. Beides muß nun aber fo geschehen, daß das Erreichen der besagten Stufe, wie auch das Wiederfinden des Grundtons, mit gewiffen bevorzugten Zeitpunkten des Rhythmus zusammentreffe, da es sonst nicht wirkt. Also, wie die harmonische Tonfolge gewiffe Tone verlangt, vorzüglich die Tonika, nächft ihr die Dominante u. f. w.; fo fordert feinerseits der Rhythmus gewiffe Zeitpunkte, gemiffe abgezählte Takte und gemiffe Theile diefer Takte, welche man die schweren, ober guten Zeiten, ober die accentuirten Takttheile nennt, im Gegensatz ber leichten, ober schlechten Zeiten, oder unaccentuirten Takttheile. Mun besteht die Entzweiung jener beiden Grundelemente darin, daß indem die Forberung des einen befriedigt wird, die des andern es nicht ift, die Berfohnung aber darin, daß beide zugleich und auf ein Mal befriedigt werden. Rämlich jenes Berumirren der Tonfolge, bis gum Erreichen einer mehr ober minder harmonischen Stufe, muß biefe erft nach einer bestimmten Angahl Takte, fodann aber auf einem guten Zeittheil des Taktes antreffen, wodurch dieselbe zu einem gewiffen Ruhepunkte für fie wird; und ebenfo muß die Rückfehr gur Tonika diese nach einer gleichen Anzahl Takte und ebenfalls auf einem guten Zeittheil wiederfinden, wodurch dann die völlige Befriedigung eintritt. Go lange biefes geforderte Zusammentreffen ber Befriedigungen beider Elemente nicht erreicht wird, mag einer= feits ber Rhythmus feinen regelrechten Gang geben, und anderer= feits die geforderten Noten oft genug portommen; sie werden dennoch gang ohne jene Wirkung bleiben, durch welche bie Melodie entsteht: dies zu erläutern biene bas folgende, höchst einfache Beispiel:



hier trifft die harmonische Confolge gleich am Schluß bes erften Tatte auf die Tonifa: allein fie erhalt baburch feine Befriegung; weil der Rhythmus im schlechtesten Takttheile begriffen ift. Gleich barauf, im zweiten Takt, hat ber Rhuthmus bas gute Tafttheil; aber die Tonfolge ift auf die Septime gefommen. Sier find aljo die beiben Glemente ber Melodie gang entzweit; und wir fühlen uns beunruhigt. In ber zweiten Salfte der Periode trifft Alles umgekehrt, und fie werden, im letten Ton, Diefer Borgang ift in jeder Melodie, wiewohl meiftens in viel größerer Ausbehnung, nachzuweifen. Die babei nun Statt findende beständige Entzweiung und Berfohnung ihrer beiden Glemente ift, metaphpfifch betrachtet, das Abbild ber Entstehung neuer Buniche und fobann ihrer Befriedigung. Eben dadurch ichmeichelt die Musik fich fo in unfer Berg, daß fie ihm ftets die volltommene Befriedigung feiner Bunfche vorfpiegelt. Raher betrachtet, feben wir in diesem Bergang ber Melobie eine gewiffermaagen innere Bedingung (bie harmonifche) mit einer äußern (der rhythmischen) wie durch einen Bufall gufammentreffen, - welchen freilich der Romponist herbeiführt und der in= fofern dem Reim in der Boefie zu vergleichen ift: dies aber eben ift das Abbild des Zusammentreffens unserer Bunfche mit ben von ihnen unabhängigen, günftigen, äußeren Umftänden, alfo bas Bild des Glücks. — Roch verdient hiebei die Wirkung des Bor= halts beachtet zu werden. Er ist eine Diffonang, welche die mit Gewißheit erwartete, finale Konsonang verzögert; wodurch bas Berlangen nach ihr verftärft wird und ihr Gintritt befto mehr befriedigt: offenbar ein Analogon der durch Berzögerung erhöhten Befriedigung des Willens. Die vollkommene Radenz erforbert ben vorhergehenden Septimenactord auf der Dominante; weil nur auf das dringendeste Berlangen die am tiefften gefühlte Befriedigung und gangliche Beruhigung folgen fann. Durchgängig alfo besteht die Musit in einem steten Wechsel von mehr oder

minder beunruhigenden, b. i. Berlangen erregenden Actorden, mit mehr oder minder beruhigenden und befriedigenden; eben wie bas Peben des Herzens (der Wille) ein fteter Wechsel von größerer ober geringerer Bennruhigung, durch Wunsch oder Furcht, mit eben jo verschieden gemeffener Beruhigung ift. Demgemäß befteht die harmonische Fortschreitung in der funstgerechten Abwechselung der Diffonang und Ronfonang. Gine Folge bloß tonfonanter Actorde würde übersättigend, ermüdend und seer fenn, wie der languor, den die Befriedigung aller Bünsche herbeiführt. Daher muffen Diffonangen, obwohl fie beunruhigend und fast peinlich wirken, eingeführt werden, aber nur um, mit gehöriger Borbereitung, wieder in Konfonangen aufgelöft zu werden. Ja, es giebt eigentlich in der ganzen Musik nur zwei Grundackorde: den bissonanten Septimenactord und ben harmonischen Dreiklang, ale auf welche alle vorkommenden Actorde guruckzuführen find. Dies ift eben Dem entsprechend, daß es für den Willen im Grunde nur Unzufriedenheit und Befriedigung giebt, unter wie vielerlei Geftalten fie auch sich darstellen mögen. Und wie es zwei allgemeine Grundbestimmungen des Gemuthe giebt, Beiterkeit oder menigstens Ruftigfeit, und Betrübnig oder boch Beklemmung; fo hat die Musik zwei allgemeine Tonarten Dur und Moll, welche jenen entsprechen, und fie muß ftets fich in einer von beiden befinden. Es ist aber in der That höchst wunderbar, daß es ein weder physisch schmerzliches, noch auch konventionelles, bennoch fogleich ausprechendes und unverfennbares Zeichen bes Schmerzes giebt: das Moll. Daran läßt fich ermeffen, wie tief die Mufit im Wefen der Dinge und des Menschen gegründet ift. - Bei norbischen Bölkern, deren Leben schweren Bedingungen unterliegt. namentlich bei den Ruffen, herrscht das Moll vor, fogar in der Rirchenmufik. - Allegro in Moll ift in der Frangofischen Musik fehr häufig und charakterifirt sie: es ist, wie wenn Einer tangt. während ihn ber Schuh drückt.

Ich füge noch ein Paar Nebenbetrachtungen hinzu. — Unter bem Wechsel der Tonika, und mit ihr des Werthes aller Stufen, in Folge dessen derselbe Ton als Sekunde, Terz, Quart u. s. w. figurirt, sind die Töne der Skala den Schauspielern analog, welche bald diese, bald jene Rolle übernehmen müssen, während ihre Person dieselbe bleibt. Daß diese jener oft nicht genau

angemessen ift, kann man der (am Schluß des §. 52 des ersten Bandes erwähnten) unvermeidlichen Unreinheit jedes harmonischen Spitems vergleichen, welche die gleichschwebende Temperatur herbeisgeführt hat. —

Vielleicht könnte Einer und der Andere daran Anstoß nehmen, daß die Musik, welche ja oft so geisterhebend auf uns wirkt, daß uns dünkt, sie rede von anderen und besseren Welten, als die unsere ist, nach gegenwärtiger Metaphhsik derselben, doch eigentlich nur dem Willen zum Leben schmeichelt, indem sie sein Wesen darstellt, sein Gelingen ihm vormalt und am Schluß seine Besriedigung und Genügen ansdrückt. Solche Bedeusen zu beruhigen mag solgende Beda-Stelle dienen: Etanand sroup, quod forma gaudii est, vor pram Atma ex hoc dieunt, quod quocunque loco gaudium est, particula e gaudio ejus est. (Oupnekhat, Vol. I, p. 405, et iterum Vol. II, p. 215.)



# Ergänzungen

zum

# vierten Buch.

Tous les hommes désirent uniquement de se délivrer de la mort: ils ne savent pas se délivrer de la vie. Lao-tseu-Tao-te-king, ed. Stan. Julien, p. 184.



## Bum vierten Buch.

Rapitel 40.

#### Borwort.

Die Graangungen gu biefem vierten Buche murben fehr betracht= lich ausfallen, wenn nicht zwei ihrer vorzüglich bedürftige Sauptgegenstände, nämlich die Freiheit des Willens und das Fundament ber Moral, auf Unlag ber Preisfragen zweier Standinavifcher Afademien, ausführliche, monographische Bearbeitungen von mir erhalten hätten, welche unter dem Titel "Die beiden Grundprobleme der Ethif" im Jahre 1841 dem Bubliko vorgelegt find. Demaufolge aber fete ich die Bekanntschaft mit der eben genannten Schrift bei meinen Lesern eben fo unbedingt voraus, wie ich bei ben Erganzungen zum zweiten Buche bie mit ber Schrift .. lleber den Willen in der Natur" vorausgesetzt habe. Ueberhaupt mache ich die Anforderung, daß wer sich mit meiner Philosophie befannt machen will, jede Zeile von mir lefe. Denn ich bin fein Bielichreiber, fein Kompendienfabrifant, fein Sonorarverdiener, Reiner, der mit seinen Schriften nach bem Beifall eines Ministere gielt, mit Ginem Worte, Reiner, deffen Feder unter bem Ginfluß perfonlicher Zwecke fteht: ich ftrebe nichts an, als Die Wahrheit, und fchreibe, wie die Alten schrieben, in der alleinigen Absicht, meine Gedanken der Aufbewahrung ju übergeben, damit fie einst Denen gu Bute fommen, die ihnen nachaudenten und fie zu ichaten verftehen. Gben baber habe ich nur Beniges, diefes aber mit Bedacht und in weiten Zwischenraumen gefdrieben, auch bemgemäß die, in philosophischen Schriften, wegen des Zusammenhangs, bisweilen unvermeiblichen Wiedersholungen, von denen kein einziger Philosoph frei ift, auf das möglich geringste Maaß beschränkt, so daß das Allermeiste nur an Siner Stelle zu sinden ist. Deshalb also darf, wer von mir lernen und mich verstehen will, nichts, das ich geschrieben habe, ungelesen lassen. Beurtheilen jedoch und kritisiren kann man mich ohne Dieses, wie die Erfahrung gezeigt hat; wozu ich denn auch ferner viel Vergnügen wünsche.

Inzwischen wird der, durch die befagte Elimination zweier Sauptgegenstände, in diefem vierten Erganzungsbuche, erübrigte Rann uns willkommen febn. Denn da diejenigen Aufschlüffe, welche dem Menschen vor Allem am Bergen liegen und daher in jedem Suftem, ale lette Ergebniffe, den Gipfel feiner Phramide bilden, fich auch in meinem letten Buche zusammendrängen; jo wird man jeder festeren Begründung, oder genaueren Ausführung derselben gern einen weiteren Raum gönnen. Ueberdies hat hier nun noch, als zur Lehre von der "Bejahung des Willens jum Leben" gehörend, eine Erörterung jur Sprache gebracht werben fonnen, welche in unferm vierten Buche felbft unberührt geblieben ift, wie fie benn auch von allen mir vorhergegangenen Philosophen gänzlich vernachlässigt worden: es ist die innere Bebeutung und das Wefen an sich der mitunter bis zur heftigsten Leidenschaft anwachsenden Geschlechtsliebe; ein Gegenstand, deffen Aufnahme in den ethischen Theil der Philosophie nicht paradox fenn wurde, wenn man beffen Wichtigkeit erkannt hatte. -

#### Rapitel 41\*).

Meber den Tod und sein Berhältniß zur Unzerstörbarkeit unsers Wesens an sich.

Der Tod ist der eigentliche inspirirende Genius oder der Musaget der Philosophie, weshalb Sokrates diese auch Savarov pedern besinirt hat. Schwerlich sogar würde, auch ohne den Tod,

<sup>\*)</sup> Dies Rapitel bezieht fich auf §. 54 bes erften Banbes.

philosophirt werben. Daher wird ce gang in der Ordnung schn, daß eine specielle Betrachtung besselegten hier an der Spige des legten, ernstesten und wichtigsten unserer Bücher ihre Stelle erhalte.

Das Thier lebt ohne eigentliche Kenntnig des Todes; baber genießt das thierische Individuum unmittelbar die gange Unvergänglichfeit ber Gattung, indem es fich feiner nur als endlos bewußt ift. Beim Menfchen fand fich, mit der Bernunft, noth= wendig die erschreckende Gewiffheit des Todes ein. Wie aber durchgängig in der Natur jedem lebel ein Seilmittel, ober wenigftene ein Erfatz beigegeben ift; fo verhilft die felbe Reflexion, welde die Erfenntnif des Todes herbeiführte, auch zu meta= phyfifchen Unfichten, die darüber troften, und beren bas Thier weder bedürftig noch fähig ift. Sauptsächlich auf diefen Zweck find alle Religionen und philosophischen Sufteme gerichtet, find also junadift das von der reflettirenden Bernunft aus eigenen Mitteln hervorgebrachte Gegengift der Gewifiheit des Todes. Der Grad jedoch, in welchem fie diesen Zweck erreichen, ift fehr verschieben, und allerdings wird eine Religion ober Philosophie viel mehr, als die andere, den Menichen befähigen, ruhigen Blickes bem Tod ins Angeficht zu feben. Brahmanismus und Buddhaismus, die den Menschen lehren, sich als das Urwefen felbst, das Brahm, zu betrachten, welchem alles Entstehen und Bergeben wesentlich fremd ift, werden darin viel mehr leiften, als folche, welche ihn aus Richts gemacht fenn und feine, von einem Undern empfan= gene Existenz wirklich mit der Geburt anfangen laffen. Dem entsprechend finden wir in Indien eine Zuversicht und eine Berachtung des Todes, von der man in Europa feinen Begriff hat. Es ist in der That eine bedenkliche Sache, dem Menschen in diefer wichtigen Sinsicht schwache und unhaltbare Begriffe burch frühes Einprägen aufzuzwingen, und ihn badurch zur Aufnahme ber richtigeren und ftandhaltenden auf immer unfähig zu machen. 2. B. ihn lehren, daß er erft fürzlich aus Richts geworden, folglich eine Ewigkeit hindurch Richts gewesen sei und bennoch für die Bukunft unvergänglich febn folle, ist gerade fo, wie ibn fehren, daß er, obwohl durch und durch das Werk eines Undern, bennoch für fein Thun und Laffen in alle Ewigkeit verantwortlich fehn folle. Wenn nämlich bann, bei gereiftem Beifte und eingetretenem Nachdenken, das Unhaltbare folder Lehren fich ihm

aufdringt; so hat er nichts Besseres an ihre Stelle zu schen, ja, ist nicht mehr fähig es zu verstehen, und geht dadurch des Trostes verlustig, den auch ihm die Natur, zum Ersatz für die Gewißsheit des Todes, bestimmt hatte. In Folge solcher Entwickelung sehen wir eben jett (1844) in England, unter versdorbenen Fabrikarbeitern, die Socialisten, und in Deutschland, unter versdorbenen Studenten, die Innghegesianer zur absolut physischen Ansicht herabsinken, welche zu dem Resultate führt: edite, bibite, post mortem nulla voluptas, und insofern als Bestialismus bezeichnet werden kann.

Nach Allem inzwischen, was über ben Tob gelehrt worden, ift nicht zu leugnen, daß, wenigstens in Europa, die Meinung der Menschen, ja oft sogar des selben Individuums, gar häusig von Neuem hin und her schwankt zwischen der Auffassung des Todes als absoluter Vernichtung und der Annahme, daß wir gleichsam mit Haut und Haar unsterblich seien. Beides ist gleich sallein wir haben nicht sowohl eine richtige Mitte zu treffen, als vielmehr den höhern Gesichtspunkt zu gewinnen, von welchem aus solche Ansichten von selbst wegfallen.

Ich will, bei diesen Betrachtungen, zuvörderft vom gang empirischen Standpunkt ausgehen. - Da liegt uns zunächst die unleugbare Thatsache vor, daß, dem natürlichen Bewußtsehn gemäß, der Mensch nicht bloß für seine Berson den Tod mehr als alles Andere fürchtet, sondern auch über den der Seinigen heftig weint, und zwar offenbar nicht egoistisch über feinen eigenen Berluft, sondern aus Mitleid über das große Unglück, das Jene betroffen; daher er auch Den, welcher in solchem Falle nicht weint und feine Betrübniß zeigt, als hartherzig und lieblos tadelt. Diesem geht parallel, daß die Rachsucht, in ihren höchsten Graden, den Tod des Gegners sucht, als das größte Uebel, das sich verhängen läßt. — Meinungen wechseln nach Zeit und Ort; aber die Stimme ber Natur bleibt fich ftets und überall gleich, ift daher vor Allem zu beachten. Sie scheint nun hier beutlich auszusagen, daß der Tod ein großes Uebel fei. In der Sprache ber Natur bedeutet Tod Bernichtung. Und daß es mit dem Tode Ernst sei, ließe fich schon baraus abnehmen, daß es mit bem Leben, wie es Jeder weiß, fein Spaaß ift. Wir muffen wohl nichts Befferes, als diefe Beiden, werth fenn.

In der That ift die Todesfurcht von aller Erkenntnif unabhängig: denn das Thier hat sie, obwohl es ben Tod nicht fennt. Alles, was geboren wird, bringt fie ichon mit auf die Belt. Diese Todesfurcht a priori ist aber eben nur die Rehrfeite des Willens zum Leben, welcher wir Alle ja find. Daber ift jedem Thiere, wie die Sorge für feine Erhaltung, fo bie Kurcht vor feiner Zerftörung angeboren: biefe alfo, und nicht bas bloge Bermeiben bes Schmerzes ift es, mas fich in ber angftlichen Behutsamkeit zeigt, mit der das Thier fich und noch mehr feine Brut vor Jedem, der gefährlich werden konnte, ficher zu ftellen fucht. Warum flicht bas Thier, gittert und sucht fich zu verbergen? Beil es lauter Wille jum Leben, ale folder aber bem Tode verfallen ift und Zeit gewinnen möchte. Gben fo ift, von Matur, ber Menich. Das größte ber Uebel, bas Schlimmfte mas überall gedroht werden fann, ift der Tod, die größte Angst Todesangit. Richts reißt uns fo unwiderstehlich zur lebhaftesten Theilnahme hin, wie fremde Lebensgefahr: nichts ist entsetlicher, als eine Sinrichtung. Die hierin hervortretende gränzenlose Anhanglichkeit an das Leben kann nun aber nicht aus der Erkenntnift und lleberlegung entsprungen fenn: vor diefer erscheint sie vielmehr thöricht; da es um den objektiven Werth des Lebens fehr miklich fteht, und wenigstens zweifelhaft bleibt, ob daffelbe bem Nichtfenn porzuziehen sei, ja, wenn Erfahrung und Ueberlegung zu Worte fommen, das Nichtfehn wohl gewinnen muß. Rlopfte man an Die Graber und fragte die Todten, ob fie wieder aufstehen wollten; sie murben mit bem Kopfe schütteln. Dabin geht auch bes Sofrates Meinung, in Platone Apologie, und felbft ber beitere und liebenswürdige Boltaire tann nicht umhin zu fagen: on aime la vie; mais le néant ne laisse pas d'avoir du bon: und wieder: je ne sais pas ce que c'est que la vie éternelle. mais celle-ci est une mauvaise plaisanterie. Ueberdice muß ja bas leben jedenfalls bald enden; fo daß die wenigen Jahre, die man vielleicht noch bazusehn hat, gänzlich verschwinden vor der endlosen Zeit, ba man nicht mehr sehn wird. Demnach erscheint es, vor der Reflexion, fogar lächerlich, um diefe Spanne Zeit fo fehr beforgt zu fenn, fo fehr zu gittern, wenn eigenes ober frem= bes Leben in Gefahr gerath, und Tranerspiele zu bichten, beren Schreckliches feinen Nerven blog in der Todesfurcht hat. Jene mächtige Anhänglichfeit an das Leben ift mithin eine unvernünf= tige und blinde: fie ift nur baraus erflärlich, bag unfer ganges Wefen an fich felbit ichon Bille jum Leben ift, bem diefes baher ale bas hochite Gut gelten muß, fo verbittert, furg und ungewiß es auch immer sehn mag; und daß jener Wille, an sich und ur= fprünglich, erfenntniflos und blind ift. Die Erfenntnif hingegen, weit entfernt ber Urfprung jener Anhänglichkeit an bas Leben gu fenn, wirft ihr fogar entgegen, indem fie die Werthlofigkeit deffelben aufdeckt und hiedurch die Todesfurcht befämpft. - Wann fie nun fiegt und bemnach der Mensch dem Tode muthig und gelaffen entgegengeht; fo wird dies als groß und edel geehrt: wir feiern also bann den Trimmph ber Erfenntniß über ben blinden Willen jum Leben, der doch der Rern unfere eigenen Wefene ift. Imgleichen verachten wir Den, in welchem die Erkenntniß in jenem Rampfe unterliegt, ber baber bem Leben unbedingt anhängt, gegen ben herannahenden Tod fich auf's Meugerste sträubt und ihn verzweifelnd empfängt: \*) und doch spricht sich in ihm nur das ursprüngliche Wesen unsers Gelbst und ber Natur aus. Wie tonnte, lagt fich hier beiläufig fragen, die grangenlofe Liebe jum Ceben und das Beftreben, es auf alle Weife, fo lange als möglich, zu erhalten, niedrig, verächtlich, desgleichen von den Anhängern jeder Religion als diefer unwürdig betrachtet werden, wenn baffelbe das mit Dank zu erkennende Geschenk gütiger Götter wäre? Und wie fonnte sodann die Beringschätzung besselben groß und ebel erscheinen? - Une bestätigt sich inzwischen durch diese Betrachtungen: 1) daß ber Wille jum Leben bas innerfte Wefen bes Menschen ist; 2) daß er an sich erkenntniflos, blind ift; 3) daß die Erfenntnig ein ihm ursprünglich fremdes, hinzugekommenes Brincip ift; 4) daß sie mit ihm streitet und unfer Urtheil bem Siege ber Erkenntnig über ben Willen Beifall giebt.

Wenn was uns ben Tob so schrecklich erscheinen läßt ber Gedanke des Nichtsehns wäre; so müßten wir mit gleichem Schauder der Zeit gedenken, da wir noch nicht waren. Denn es ift unumstößlich gewiß, daß das Nichtsehn nach dem Tode nicht

<sup>\*)</sup> In gladiatoriis pugnis timidos et supplices, et, ut vivere liceat, obsecrantes etiam odisse solemus; fortes et animosos, et se acriter ipsos morti offerentes servare cupimus. Cic. pro Milone, c. 34.

verfchieden fenn fann von dem vor der Geburt, folglich auch nicht beflagenswerther. Gine gange Unenblichkeit ift abgelaufen, als wir noch nicht waren: aber das betrübt uns feineswegs. Singegen, daß nach dem momentanen Intermezzo eines ephemeren Dasehns eine zweite Unendlichkeit folgen follte, in der wir nicht mehr fenn werden, finden wir hart, ja unerträglich. Sollte nun dieser Durft nach Dasehn etwan baburch entstanden sehn, bak wir es jetzt gekoftet und fo gar allerliebst gefunden hatten? Wie schon oben fur; erörtert: gewiß nicht; viel eher hatte die gemachte Erfahrung eine unendliche Sehnfucht nach dem verlorenen Barabiefe des Nichtsenns erwecken können. Auch wird ber Soffnung der Seelen : Unfterblichfeit allemal die einer "beffern Belt" an= gehängt, - ein Zeichen, daß die gegenwärtige nicht viel taugt. -Diejes allen ungeachtet ift die Frage nach unferm Zuftande nach bem Tode gewiß zehntausend Mal öfter, in Büchern und mündlich, erörtert worden, als die nach unferm Buftande vor der Ge= burt. Theoretisch ift bennoch die eine ein eben fo nahe liegendes und berechtigtes Problem, wie die andere: auch murde wer die cine beantwortet hatte mit ber andern mohl gleich im Rlaren fenn. Schone Deflamationen haben wir barüber, wie auftößig ce ware, zu benfen, daß der Geift des Menschen, der die Welt umfaßt und fo viele höchst vortreffliche Gedanken bat, mit ins Grab gefentt murbe: aber barüber, bag biefer Beift eine gange Unendlichkeit habe verstreichen laffen, ehe er mit diesen seinen Gigenschaften entstanden sei, und die Welt eben fo lange fich ohne ihn habe behelfen muffen, hort man nichts. Dennoch bietet ber vom Willen unbestochenen Erfenntnig feine Frage fich natürlicher dar, als diese: eine unendliche Zeit ift vor meiner Geburt abgelaufen; was war ich alle jene Zeit hindurch? — Metaphyfisch ließe sich vielleicht antworten: "Ich war immer Ich: nämlich Alle, Die jene Zeit hindurch 3ch fagten, die waren eben 3ch." Allein hievon seben wir auf unferm, vor ber Hand noch gang empirischen Standpunft ab und nehmen an, ich ware gar nicht gewesen. Dann aber kann ich mich über die unendliche Zeit nach meinem Tode, da ich nicht fenn werde, troften mit der unendlichen Zeit, da ich schon nicht gewesen bin, als einem wohl gewohnten und wahrlich fehr beguemen Zustande. Denn die Unendlichkeit a parte post ohne mich fann so wenig schrecklich febn, ale die Unendlichkeit a parte ante ohne mich; indem beide durch nichts sich untersschein, als durch die Dazwischenkunft eines ephemeren Lebensstraums. Auch lassen alle Beweise für die Fortdauer nach dem Tode sich eben so gut in partem ante wenden, wo sie dann das Dasehn vor dem Leben demonstriren, in dessen Annahme Hindu und Buddhaisten sich daher sehr konsequent deweisen. Kants Idealität der Zeit allein söst alle diese Räthsel: doch davon ist jett noch nicht die Rede. Soviel aber geht aus dem Gesagten hervor, daß über die Zeit, da man nicht mehr sehn wird, zu trauern, eben so absurd ist, als es sehn würde über die, da man noch nicht gewesen: denn es ist gleichgültig, ob die Zeit, welche unser Dasehn nicht füllt, zu der, welche es füllt, sich als Zuskunft oder Vergangenheit verhalte.

Aber auch gang abgesehen von diesen Zeitbetrachtungen, ift es an und für fich absurd, das Nichtfenn für ein Uebel zu halten; ba jedes Uebel, wie jedes Gut, das Dasenn zur Voraussetzung hat, ja fogar bas Bewußtsehn; biefes aber mit bem leben aufhört, wie eben auch im Schlaf und in der Ohnmacht; daher uns die Abwesenheit beffelben, als gar feine lebel enthaltend, wohl befannt und vertraut, ihr Gintritt aber jedenfalls Sadie eines Augenblicks ift. Bon diesem Gesichtspunkte aus betrachtete Epikur den Tod und sagte daher ganz richtig & Savatoz under προς ήμας (ber Tod geht uns nichts an); mit der Erläuterung, daß wann wir find, der Tod nicht ift, und wann der Tod ift, wir nicht find (Diog. Laert., X, 27). Berloren ju haben mas nicht vermißt werden kann, ift offenbar kein Uebel: also barf bas Nichtsehnwerden uns so wenig anfechten, wie das Nichtgewesen= fenn. Bom Standpunkt ber Erkenntnig aus erscheint bemnach burchaus fein Grund ben Tod zu fürchten: im Erfennen aber besteht das Bewußtsenn; daher für diefes der Tod fein Uebe! ift. Auch ist es wirklich nicht dieser erkennende Theil unsers Ichs. welcher den Tod fürchtet; fondern gang allein vom blinden Bil-Ien geht die fuga mortis, von der alles Lebende erfüllt ift, aus. Diesem aber ift fie, wie ichon oben ermähnt, wesentlich, eben weil er Bille zum Leben ift, deffen ganges Wefen im Drange nach Leben und Dafenn befteht, und bem die Erfenntnig nicht ursprünglich, sondern erft in Folge feiner Objektivation in animalischen Individuen beiwohnt. Wenn er nun, mittelft ihrer. den Tod, als das Ende der Erscheinung, mit der er sich idenstificirt hat und also auf sie sich beschränkt sieht, ausichtig wird, sträubt sich sein ganzes Wesen mit aller Gewalt dagegen. Ob nun er vom Tode wirklich etwas zu sürchten habe, werden wir weiter unten untersuchen und uns dabei der hier, mit geshöriger Unterscheidung des wollenden vom erkennenden Theil unsers Wesens, nachgewiesenen eigentlichen Quelle der Todessfurcht erinnern.

Derfelben entsprechend ift auch, was uns den Tod fo furchtbar macht, nicht sowohl das Ende des Lebens, da dieses Reinem als des Regrettirens sonderlich werth erscheinen kann; als viel= mehr die Zerftörung bes Organismus: eigentlich, weil diefer ber als Leib fich darstellende Wille felbst ift. Diese Zerftorung fühlen wir aber wirklich nur in den Uebeln der Rrankheit, oder des Alters: hingegen ber Tod felbit besteht, für bas Subjekt, blok in dem Augenblick, da das Bewuftsehn schwindet, indem die Thätigfeit des Gehirns ftodt. Die hierauf folgende Berbreitung der Stockung auf alle übrigen Theile des Organismus ift eigentlich schon eine Begebenheit nach dem Tode. Der Tod, in subjektiver Binficht, betrifft alfo allein bas Bewußtsehn. Bas nun bas Schwinden biefes fei, fann Jeder einigermaagen aus dem Einschlafen beurtheilen: noch beffer aber fennt es, wer je eine mahre Chumadit gehabt hat, als bei welcher ber Uebergang nicht fo allmälia, noch durch Träume vermittelt ift, sondern zuerft die Sehfraft, noch bei vollem Bewußtsehn, schwindet, und dann unmittelbar die tieffte Bewuftlofigfeit eintritt: die Empfindung babei, fo weit fie geht, ift nichts weniger als unangenehm, und ohne Zweifel ift, wie der Schlaf der Bruder, fo die Ohnmacht der Zwillingsbruder des Todes. Auch der gewaltsame Tod fann nicht schmerzlich fenn; da felbst schwere Berwundungen in der Regel gar nicht gefühlt, fondern erft eine Weile nachher, oft nur an ihren äußerlichen Zeichen bemerkt werden: find fie fchnell tödtlich; fo wird das Bemuftfenn vor diefer Entdedung fcminben: töbten fie fpater; fo ift es wie bei andern Rrantheiten. Auch alle Die, welche im Waffer, ober burch Rohlendampf, ober burch Sangen bas Bewußtsehn verloren haben, fagen bekanntlich aus, daß es ohne Bein gefchehen fei. Und nun endlich gar ber eigentliche naturgemäße Tod, ber durch das Alter, die Guthanafie.

ist ein allmäliges Verschwinden und Verschweben aus dem Daschn, auf unmerkliche Weise. Nach und nach erlöschen im Alter die Leidenschaften und Begierden, mit der Empfänglichkeit für ihre Gegenstände; die Affekte sinden keine Anregung mehr: denn die vorstellende Kraft wird immer schwächer, ihre Bilder matter, die Eindrücke haften nicht mehr, gehen spurlos vorüber, die Tage rollen immer schnesser, die Vorsälle verlieren ihre Bedeutsamkeit, Alles verblasst. Der Hochdetagte wankt umher, oder ruht in einem Winkel, nur noch ein Schatten, ein Gespenst seines ehemaligen Wesens. Was bleibt da dem Tode noch zu zerstören? Eines Tages ist dann ein Schlummer der letzte, und seine Träume sind — — Es sind die, nach welchen schon Hamlet frägt, in dem berühmten Monolog. Ich glaube, wir träumen sie eben jetzt.

Hebensprocesses, wenn sie Bemerkung, daß die Unterhaltung des Lebensprocesses, wenn sie gleich eine metaphhsische Grundlage hat, nicht ohne Widerstand, folglich nicht ohne Anstrengung vor sich geht. Diese ist es, welcher der Organismus jeden Abend untersliegt, weshalb er dann die Gehirnfunktion einstellt und einige Sekretionen, die Respiration, den Puls und die Wärmeentwickelung vermindert. Daraus ist zu schließen, daß das gänzliche Aushören des Lebensprocesses für die treibende Kraft desselben eine wunderssame Erleichterung sehn muß: vielleicht hat diese Antheil an dem Ausdruck süßer Zufriedenheit auf dem Gesichte der meisten Todten. Ueberhaupt mag der Augenblick des Sterbens dem des Erwachens aus einem schweren, alpgedrückten Traume ähnlich sehn.

Bis hieher hat sich uns ergeben, daß der Tod, so sehr er auch gefürchtet wird, doch eigentlich kein Uebel sehn könne. Oft aber erscheint er sogar als ein Gut, ein Erwünschtes, als Freund Hain. Alles, was auf unüberwindliche Hindernisse seines Dasenns, oder seiner Bestrebungen gestoßen ist, was an unheilbaren Krankscheiten, oder an untröstlichem Grame leidet, — hat zur letzen, meistens sich ihm von selbst öffnenden Zuslucht die Rücksehr in den Schooß der Natur, aus welchem es, wie alles Andere auch, auf eine kurze Zeit herausgetaucht war, verlockt durch die Hoffnung auf günstigere Bedingungen des Dasenns, als ihm geworsden, und von wo aus ihm der selbe Weg stets offen bleibt. Jene Rücksehr ist die cessio bonorum des Lebenden. Jedoch

wird sie auch hier erst nach einem physischen, oder moralischen Kampfe angetreten: so sehr sträubt Jedes sich, dahin zurückzugehen, von wo es so leicht und bereitwillig hervorkam, zu einem Dasehn, welches so viele Leiden und so wenige Freuden zu bieten hat. — Die Hindu geben dem Todesgotte Yama zwei Gesichter: ein sehr furchtbares und schreckliches, und ein sehr freudiges und gütiges. Dies erklärt sich zum Theil schon durch die eben angestellte Betrachtung.

Auf dem empirischen Standpunkt, auf welchem wir noch immer ftehen, ift auch die folgende Betrachtung eine fich von felbit darbietende, die daher verdient, durch Berdeutlichung genau be= ftimmt und badurch in ihre Grangen gurudgewiesen gu merben. Der Unblick eines Leichnams zeigt mir, daß Sensibilität. Brritabilität, Blutumlauf, Reproduktion u. f. w. hier aufgehört haben. Ich schließe daraus mit Sicherheit, daß Dasjenige, welches biefe bisher aktuirte, jedoch ein mir ftets Unbefanntes mar, fie jett nicht mehr aktuirt, also von ihnen gewichen ift. - Wollte ich nun aber hinzusetzen, dies muffe eben Das gewesen febn, mas ich nur als Bewuftfehn, mithin als Intelligeng, gekannt habe (Seele); fo ware dies nicht blog unberechtigt, fondern offenbar falich aeschlossen. Denn ftets hat bas Bewußtsehn sich mir nicht als Ursache, sondern als Produkt und Resultat des organischen Lebens gezeigt, indem es in Folge beffelben ftieg und fank, nämlich in den verschiedenen Lebensaltern, in Gesundheit und Rrantheit, in Schlaf, Dhumacht, Erwachen u. f. w., also stets als Wirkung, nie als Ursache des organischen Lebens auftrat, ftets fich zeigte als etwas, bas entsteht und vergeht, und wieder entsteht, fo lange hiezu die Bedingungen noch da find, aber außer= dem nicht. Ja ich kann auch gesehen haben, daß die völlige Berrüttung des Bewuftfenns, der Wahnsinn, weit entfernt, die übrigen Kräfte mit sich herabzuziehen und zu deprimiren, oder gar das Leben zu gefährden, jene, namentlich die Irritabilität oder Mustelfraft, fehr erhöht, und diefes eher verlängert als verfürzt, wenn nicht andere Ursachen fonkurriren. — Sodann: Judividualität kannte ich als Eigenschaft jedes Organischen, und daher, wenn diefes ein felbstbemußtes ift, auch des Bemußtsehns. Seht zu fchließen, baf biefelbe jenem entwichenen, Leben ertheilenden, mir völlig unbekannten Princip inharire, bagu ift fein Anlag por-

handen; um fo weniger, als ich febe, daß überall in der natur jede einzelne Erscheinung das Werk einer allgemeinen, in taufend gleichen Erscheinungen thätigen Rraft ift. - Aber eben fo wenig Anlag ift andererseits zu schließen, daß, weil hier das organische Leben aufgehört hat, deshalb auch jene daffelbe bisher aftuirende Rraft zu Richts geworden fei; - fo wenig, als vom ftillstehen= den Spinnrade auf ben Tod der Spinnerin zu schließen ift. Wenn ein Bendel, durch Wiederfinden feines Schwerpunkts, endlich zur Ruhe kommt, und alfo das individuelle Scheinleben beffelben aufgehört hat; fo wird Reiner mahnen, jest fei die Schwere vernichtet; fondern Jeder begreift, daß fie in gahllosen Erfcheis nungen nach wie vor thätig ift. Allerdings ließe fich gegen biefes Gleichniß einwenden, daß hier auch in diesem Bendel die Schwere nicht aufgehört hat thätig zu febn, fondern nur ihre Thätigkeit augenfällig zu äußern: wer barauf besteht, mag sich statt bessen einen eleftrischen Rorper benfen, in welchem, nach seiner Ent= ladung, die Elektricität wirklich aufgehört hat thätig zu fenn. Ich habe daran nur zeigen wollen, daß wir felbst den unterften Naturfräften eine Aeternität und Ubiquität unmittelbar zuerkennen, an welcher uns die Vergänglichkeit ihrer flüchtigen Erscheinungen feinen Augenblick irre macht. Um so weniger also barf es uns in den Ginn fommen, das Aufhören des Lebens für die Bernichtung des belebenden Princips, mithin den Tod für den ganglichen Untergang des Menschen zu halten. Weil der fräftige Urm, ber, vor dreitausend Jahren, ben Bogen bes Obnifeus fpannte, nicht mehr ift, wird fein nachdenkender und wohlgeregelter Berftand die Rraft, welche in demfelben so energisch wirkte, für gänglich vernichtet halten, aber daber, bei fernerem Nachdenken, auch nicht annehmen, daß die Kraft, welche heute ben Bogen fpannt, erft mit diesem Urm zu existiren angefangen habe. Biel nüher liegt der Gedanke, daß die Rraft, welche früher ein nunmehr entwichenes Leben aktuirte, die felbe fei, welche in dem jett blühenden thätig ist: ja, diefer ift fast unabweisbar. Gewiß aber wiffen wir, daß, wie im zweiten Buche bargethan murbe, nur Das vergänglich ift, was in der Raufalkette begriffen ift: bies aber find bloß die Zuftande und Formen. Unberührt hingegen von dem durch Urfachen herbeigeführten Bechfel diefer bleibt einer= feits die Materie und andererfeits die Naturfrafte: benn Beide

find die Voraussetung aller jener Beränderungen. Das uns belebende Princip aber muffen wir junachft wenigstens als eine Maturfraft denken, bis etwan eine tiefere Forschung uns hat er= fennen laffen, mas es an fich felbst fei. Alfo ichon als Matur= fraft genommen, bleibt die Lebensfraft gang unberührt von dem Wechsel der Formen und Zuftande, welche das Band ber Urfachen und Wirkungen herbei- und hinwegführt, und welche allein dem Entstehen und Vergehen, wie es in der Erfahrung vorliegt, unterworfen find. Coweit also liefe sich schon die Unvergänglichkeit unsers eigentlichen Wesens sicher beweisen. Aber freilich wird dies den Ansprüchen, welche man an Beweise unsers Fortbestehens nach bem Tode zu machen gewohnt ift, nicht genügen, noch den Troft gewähren, den man von folchen erwartet. Indeffen ift es immer etwas, und wer den Tod als eine absolute Bernichtung fürchtet. darf die völlige Gewißheit, daß das innerfte Princip seines Lebens von demielben unberührt bleibt, nicht verschmähen. - Ja, es liefe fich das Baradoron aufstellen, daß auch jenes Zweite, melches, eben wie die Raturfrafte, von dem am Leitfaden der Raufalität fortlaufenden Wechfel ber Zuftande unberührt bleibt, alfo Die Materie, burch seine absolute Beharrlichkeit uns eine Ungerftor= barfeit zusichert, vermöge welcher, wer feine andere zu faffen fähig ware, fich doch icon einer gewiffen Unvergänglichfeit getröften fonnte. "Wie?" wird man fagen, "bas Beharren bes blogen Staubes, ber rohen Materie, follte als eine Fortbauer unfers Besens angesehen werden?" - Dho! kennt ihr denn diesen Staub? Bift ihr, mas er ift und mas er vermag? Lernt ihn fennen, ehe ihr ihn verachtet. Diese Materie, Die jett als Staub und Afche baliegt, wird bald, im Baffer aufgeloft, ale Rrnitall aufchieffen, wird als Metall glangen, wird bann eleftrifche Funten fprühen, wird mittelft ihrer galvanischen Spannung eine Rraft äufern, welche, die festeften Berbindungen zerfetend, Erben gu Metallen reducirt: ja, fie wird von felbft fich zu Bflanze und Thier geftalten und aus ihrem geheimnigvollen Schoof jenes Reben entwickeln, vor beffen Berluft ihr in eurer Befchranktheit so ängstlich besorgt seid. Ift nun, als eine folche Materie fortzudauern, fo gang und gar nichts? Ja, ich behaupte im Ernft, daß felbit diese Beharrlichfeit ber Materie von der Ungerftorbarfeit unfers mahren Befens Zengniß ablegt, wenn auch nur wie im Bilde und Gleichniß, ober vielmehr nur wie im Schattenriß. Dies einzusehen, burfen wir uns nur an die Kapitel 24 gegebene Erörterung der Materie erinnern, aus der fich ergab, daß die lautere, formloje Materie, - Diese für sich allein nie wahrgenommene, aber ale ftete bleibend vorausgesette Bafis ber Erfahrungswelt, - ber unmittelbare Wieberschein, die Gichtbarfeit überhaupt, des Dinges an fich, alfo des Willens, ift; daher von ihr, unter den Bedingungen der Erfahrung, das gilt, was dem Willen an sich schlechthin zukommt und sie seine wahre Ewigkeit unter dem Bilde der zeitlichen Unvergänglichkeit wiedergiebt. Beil, wie schon gesagt, die Natur nicht lügt; so kann keine aus einer rein objektiven Auffaffung berfelben entsprungene und in folgerechtem Denken durchgeführte Unsicht gang und gar falfch febn, fondern fie ift, im schlimmften Fall, nur fehr einscitig und unvollständig. Eine solche aber ift unftreitig auch ber konfequente Materialismus, etwan ber bes Epifuros, eben fo gut, wie ber ihm entgegengesetzte absolute Idealismus, etwan der des Bertelen, und überhaupt jede aus einem richtigen appergu hervorgegangene und redlich ausgeführte philosophische Grundansicht. Nur sind sie alle höchst einseitige Auffassungen und daher, trot ihrer Gegenfate, zugleich mahr, nämlich jede von einem beftimmten Standpunkt aus: fobalb man aber fich über biefen erhebt, erscheinen sie nur noch als relativ und bedingt wahr. Der höchfte Standpunkt allein, von welchem aus man fie alle übersieht und in ihrer bloß relativen Wahrheit, über diese hinaus aber in ihrer Falfcheit erkennt, fann der der absoluten Wahrheit, fo weit eine folche überhaupt erreichbar ift, fenn. Dem entsprechend feben wir, wie foeben nachgewiesen murde, felbst in der eigentlich fehr rohen und baher fehr alten Grundansicht bes Materialismus die Ungerstörbarkeit unsers mahren Wefens an sich noch wie burch einen blogen Schatten berfelben repräfentirt, nämlich burch bie Unvergänglichkeit der Materie; wie, in dem ichon höher fteben= ben Naturalismus einer absoluten Physik, burch bie Ubiquitat und Meternität der Raturfrafte, welchen die Lebensfraft doch wenigftens beizugählen ift. Alfo felbft biefe roben Grundanfichten enthalten die Aussage, daß das lebende Wefen durch ben Tod feine absolute Bernichtung erleidet, fondern in und mit dem Gangen der Natur fortbesteht. -

Die Betrachtungen, welche uns bis hieher geführt haben und an welche die ferneren Erörterungen sich knüpften, waren aussgegangen von der auffallenden Todesfurcht, welche alle lebenden Wesen erfüllt. Icht aber wollen wir den Standpunkt wechseln und ein Mal betrachten, wie, im Gegensatz der Einzelwesen, das Ganze der Natur sich hinsichtlich des Todes verhält; wobei wir jedoch immer noch auf dem empirischen Grund und Boden stehen bleiben.

Wir freilich fennen fein höheres Bürfelspiel, als das um Tob und Beben: jeder Enticheidung über diefe feben wir mit der außerften Grannung, Theilnahme und Furcht entgegen: benn es gilt, in unfern Augen, Alles in Allem. - Singegen bie Ratur, welche doch nie lugt, sondern aufrichtig und offen ift, fpricht über dieses Thema gang anders, nämlich so, wie Krischna im Bhagavad=Gita. Ihre Aussage ist: an Tod oder Leben des Indivi= dunns ift gar nichts gelegen. Dieses nämlich bruckt sie badurch aus, daß fie das Leben jedes Thieres, und auch des Menfchen, den unbedeutendesten Zufällen Preis giebt, ohne zu feiner Rettung einzutreten. - Betrachtet bas Infeft auf eurem Bege: eine fleine, unbewußte Wendung eures Juftrittes ift über fein Leben ober Tod entscheidend. Geht die Waldschnecke, ohne alle Mittel jur Flucht, jur Wehr, jur Täufdung, jum Berbergen, eine bereite Beute für Jeden. Geht den Rijch forglos im noch offenen Nete spielen; den Frosch durch seine Trägheit von der Flucht, Die ihn retten fonnte, abgehalten; den Bogel, der den über ihm ichwebenden Kalten nicht gewahr wird; die Schaafe, welche der Wolf aus dem Buich ins Auge faßt und muftert. Diefe Alle gehen, mit wenig Borficht ausgeruftet, arglos unter ben Befahren umher, die jeden Augenblick ihr Dafenn bedrohen. Indem nun alfo die Natur ihre fo unaussprechlich fünftlichen Organis= men nicht nur ber Raubluft bes Stärkeren, fondern auch bem blindesten Zufall und der Laune jedes Narren, und dem Muthwillen jedes Kindes, ohne Rückhalt Breis giebt, fpricht fie aus, daß die Bernichtung diefer Individuen ihr gleichgultig fei, ihr nicht ichade, gar nichts zu bedeuten habe, und daß, in jenen Källen, die Wirfung jo wenig auf fich habe, wie die Urfache. Sie jagt bies fehr bentlich aus, und fie lugt nie: nur fommen= tirt fie ihre Unssprüche nicht; vielmehr redet fie im lafonischen

Stil der Drakel. Wenn nun die Allmutter so sorglos ihre Kinsber tausend drohenden Gefahren, ohne Obhut, entgegensendet; so kann es nur sehn, weil sie weiß, daß wenn sie sallen, sie in ihren Schooß zurücksalten, wo sie geborgen sind, daher ihr Fall nur ein Scherz ist. Sie hält es mit dem Menschen nicht anders, als mit den Thieren. Ihre Aussage also erstreckt sich auch auf diesen: Leben oder Tod des Individuums sind ihr gleichgültig. Demzusolge sollten sie es, in gewissem Sinne, auch uns sehn: denn wir selbst sind ja die Natur. Gewiß würden wir, wenn wir nur tief genug sähen, der Natur beistimmen und Tod oder Leben als so gleichgültig ansehen, wie sie. Inzwischen müssen wir, mittelst der Reslexion, jene Sorglosigkeit und Gleichsgültigkeit der Natur gegen das Leben der Individuen dahin ausstegen, daß die Zerstörung einer solchen Erscheinung das wahre und eigentliche Wesen derselben im Mindesten nicht ansicht.

Erwägen wir nun ferner, daß nicht nur, wie foeben in Betrachtung genommen, Leben und Tod von den geringfügigften Bufällen abhängig find, fondern daß das Dafenn ber organischen Befen überhaupt ein ephemeres ift, Thier und Bflanze heute ent= steht und morgen vergeht; und Geburt und Tod in schnellem Wechsel folgen, während dem so fehr viel tiefer ftehenden Unorga= nischen eine ungleich längere Dauer gesichert ift, eine unendlich lange aber nur der absolut formlosen Materie, welcher wir dieselbe sogar a priori zuerkennen; - da muß, denke ich, schon der blok empirischen, aber objektiven und unbefangenen Auffassung einer folden Ordnung der Dinge von felbst der Gedanke folgen, baf diefelbe nur ein oberflächliches Phanomen fei, daß ein folches be= ftändiges Entstehen und Bergeben feineswegs an die Burgel ber Dinge greifen, fondern nur ein relatives, ja nur icheinbares fenn fonne, von welchem das eigentliche, sich ja ohnehin überall unferm Blid entziehende und durchweg geheimnisvolle, innere Befen jenes Dinges nicht mitgetroffen werbe, vielmehr babei ungeftort fortbestehe; wenn wir gleich die Beise, wie das zugeht, weder wahrnehmen, noch begreifen können, und fie daher nur im Allgemeinen, als eine Art von tour de passe-passe, der dabei por= gienge, uns benten muffen. Denn, daß, mahrend bas Unvollfommenste, bas Niedrigste, bas Unorganische, unangefochten fortbauert, gerade die vollkommenften Wefen, die lebenden, mit ihren

unenblich tomplicirten und unbegreiflich funftvollen Organisationen, ftets von Grund aus neu entstehen und nach einer Spanne Beit absolut zu nichts werden follten, um abermals neuen, aus bem Richts ins Dafenn tretenden, ihres Gleichen, Plat ju machen, - Dies ift etwas fo augenscheinlich Abfurdes, daß es nimmermehr die mahre Ordnung der Dinge febn fann, vielmehr bloß eine Sulle, welche diese verbirgt, richtiger, ein durch die Beichaffenheit unfere Intellette bedingtes Phanomen. Ja, bas gange Senn und Nichtsehn felbft biefer Gingelmefen, in Beziehung auf welches Tod und Leben Gegenfate find, fann nur ein relatives fenn: die Sprache der Natur, in welcher es uns als ein absolutes gegeben wird, kann also nicht ber mahre und lette Ausbruck ber Beschaffenheit ber Dinge und ber Ordnung ber Welt fenn, sondern mahrlich nur ein patois du pays, d. h. ein bloß relativ Wahres, ein Sogenanntes, ein cum grano salis zu Berstehendes, oder eigentlich zu reden, ein durch unfern Intellekt Bedingtes. - 3ch fage, eine unmittelbare, intuitive Ueberzeugung der Urt, wie ich fie hier mit Worten zu umschreiben gefucht habe, wird fich Jedem aufdringen: d. h. freilich nur Jedem, beffen Beift nicht von der gang gemeinen Gattung ift, als welche, ichlechterbings nur das Einzelne, gang und gar als folches, gu erkennen fähig, ftreng auf Erkenntniß der Individuen beschränft ift, nach Art des thierischen Intellekts. Wer hingegen, burch eine nur etwas höher potenzirte Fähigkeit, auch bloß anfängt, in den Einzelwesen ihr Allgemeines, ihre Ideen, zu erblicken, der wird auch jener Heberzeugung in gewiffem Grade theilhaft werben. und zwar als einer unmittelbaren und darum gemiffen. In der That find es auch nur die kleinen, beschränkten Röpfe, welche gang ernstlich den Tod als ihre Bernichtung fürchten: aber vollends von den entschieden Bevorzugten bleiben folche Schreden ganglich fern. Platon gründete mit Recht die gange Philosophie auf die Erkenntniß der Ideenlehre, b. h. auf das Erbliden des Allgemeinen im Einzelnen. Ueberaus lebhaft aber muß die hier beschricbene, unmittelbar aus der Auffassung der Natur hervorgehende Ueberzeugung in jenen erhabenen und faum als bloge Meuschen benkbaren Urhebern des Upanischads der Beden gewesen febn, ba diefelbe aus ungähligen ihrer Aussprüche fo fehr eindringlich au une redet, daß wir diese unmittelbare Erleuchtung ihres Beiftes

Dem zuschreiben muffen, daß biefe Beifen, ale bem Urfprunge unfere Geschlechtes, ber Zeit nach, naber ftebend, das Wefen ber Dinge flarer und tiefer auffagten, ale bas ichon abgeschwächte Geschlicht, olor vur pootor erder, es vermag. Allerdings aber ift ihrer Auffassung auch die in gang anderm Grade, als in unferm Norden, belebte Natur Indiens entgegengekommen. - Inzwischen leitet auch die durchgeführte Reflexion, wie Rants großer Beift fie verfolgte, auf anderm Wege, eben dahin, indem fie uns be= lehrt, daß unfer Intellekt, in welchem jene fo rafch wechfelnde Erscheinungswelt sich darftellt, nicht das mahre lette Wefen der Dinge, fondern blog die Erscheinung deffelben auffaßt, und zwar, wie ich hinzusche, weil er ursprünglich nur bestimmt ift, unserm Willen die Motive vorzuschieben, d. h. ihm beim Berfolgen seiner fleinlichen Zwecke dienstbar zu fenn.

Seten wir ingwischen unsere objektive und unbefangene Betrachtung der Natur noch weiter fort. — Benn ich ein Thier, fei es ein hund, ein Bogel, ein Frosch, ja fei es auch nur ein Inseft, tödte; so ist es eigentlich doch undenkbar, daß bieses Wesen, oder vielmehr die Urfraft, vermöge welcher eine fo bewunderungswürdige Erscheinung, noch den Augenblick vorher, sich in ihrer vollen Energie und Lebensluft darftellte, durch meinen boshaften, oder leichtsinnigen Aft zu Richts geworden fenn follte. - Und wieder andererseits, die Millionen Thiere jeglicher Art, welche jeden Augenblick, in unendlicher Mannigfaltigkeit, voll Rraft und Strebsamkeit ins Dafehn treten, fonnen nimmermehr bor dem Aft ihrer Zeugung gar nichts gewesen und von nichts zu einem absoluten Anfang gelangt sehn. — Sehe ich nun auf Diese Beise Gines fich meinem Blicke entziehen, ohne daß ich je erfahre, wohin es gehe; und ein Anderes hervortreten, ohne daß ich je erfahre, woher es fomme; haben bagu noch Beide bie felbe Geftalt, bas felbe Befen, den felben Charafter, nur allein nicht die felbe Materie, welche jedoch fie auch mahrend ihres Dafenns fortwährend abwerfen und erneuern; - fo liegt doch mahrlich die Annahme, daß Das, mas verschwindet, und Das, was an feine Stelle tritt, Gines und baffelbe Wefen fei, welches nur eine kleine Beranderung, eine Erneuerung der Form feines Da= fenns, erfahren hat, und daß mithin mas ber Schlaf für bas Individuum ift, ber Tod für die Battung fei; - biefe Annahme,

fage ich, liegt so nahe, daß es unmöglich ift, nicht auf sie zu gerathen, wenn nicht der Ropf, in früher Jugend, durch Einprägung falider Grundansichten verschroben, ihr, mit abergläubischer Turcht, ichon von weitem aus bem Bege eilt. Die entgegen= aciette Unnahme aber, daß die Geburt eines Thieres eine Entitehung aus Richts, und bem entsprechend fein Tod feine absolute Bernichtung fei, und Dies noch mit ber Zugabe, daß ber Menich. chen so aus Richts geworden, bennoch eine individuelle, endlose Fortbauer und zwar mit Bewuftsehn habe, während ber Bund, der Affe, der Elephant durch den Tod vernichtet würden, - ist denn doch wohl etwas, wogegen der gefunde Sinn fich emporen und es für absurd erklären muß. - Wenn, wie zur Genüge wiederholt wird, die Bergleichung der Resultate eines Suftems mit den Aussprüchen des gejunden Menschenverstandes ein Probir= ftein feiner Wahrheit fenn foll; fo muniche ich, daß die Anhänger jener von Kartefine bis auf die vorkantischen Eflektifer herabgeerbten. ja wohl auch jett noch bei einer großen Angahl der Gebildeten in Europa herrschenden Grundansicht, ein Mal hier diesen Probirftein anlegen mögen.

Durchgängig und überall ist das ächte Symbol der Natur der Arcis, weil er das Schema der Wiederschr ist: diese ist in der That die allgemeinste Form in der Natur, welche sie in Allem durchführt, vom Lause der Gestirne an, dis zum Tod und der Entstehung organischer Wesen, und wodurch allein in dem rastslosen Strom der Zeit und ihres Inhalts doch ein bestehendes Dasehn, d. i. eine Natur, möglich wird.

Wenn man im Herbst die kleine Welt der Insekten betrachtet und nun sicht, wie das eine sich sein Bett bereitet, um zu schlasen, den langen, erstarrenden Winterschlaf; das andere sich einspinnt, um als Puppe zu überwintern und einst, im Frühling, verzüngt und vervollkommnet zu erwachen; endlich die meisten, als welche ihre Ruhe in den Armen des Todes zu halten gescenken, bloß ihrem Ei sorgfältig die geeignete Lagerstätte anpassen, um einst aus diesem erneuet hervorzugehen; — so ist dies die große Unsterblichkeitslehre der Natur, welche uns beidringen möchte, daß zwischen Schlaf und Tod kein radikaler Unterschied ist, sondern der Eine so wenig wie der Andere das Dasehn gefährdet. Die Sorgfalt, mit der das Insekt eine Zelle, oder Grube, oder

Neft bereitet, sein Ei hineinlegt, nebst Futter für die im kommenden Frühling daraus hervorgehende Larve, und dann ruhig stirdt,— gleicht ganz der Sorgfalt, mit der ein Mensch am Abend sein Aleid und sein Frühstück für den kommenden Morgen bereit legt und dann ruhig schlasen geht, und könnte im Grunde gar nicht Statt haben, wenn nicht, an sich und seinem wahren Wesen nach, das im Herbste sterbende Inselft mit dem im Frühling auskriechensben eben so wohl identisch wäre, wie der sich schlasen legende Mensch mit dem aufstehenden.

Wenn wir nun, nach biefen Betrachtungen, zu uns felbit und unferm Geschlechte zurücktehren und dann den Blick vorwarts, weit hinaus in die Bukunft werfen, die fünftigen Benerationen, mit den Millionen ihrer Individuen, in der fremden Geftalt ihrer Sitten und Trachten uns zu vergegenwärtigen suchen, bann aber mit der Frage dazwischenfahren: Woher werden diese Alle kommen? Wo find sie jett? - Wo ist der reiche Schook des weltenschwangeren Nichts, der sie noch birgt, die kommenden Geschlechter? - Wäre barauf nicht die lächelnde und wahre Untwort: Wo anders sollen sie senn, als dort, wo allein das Reale stets war und sehn wird, in der Gegenwart und ihrem Inhalt, also bei Dir, dem bethörten Frager, der, in diefem Berfennen seines eigenen Wesens, dem Blatte am Baume gleicht. welches im Berbste welkend und im Begriff abzufallen, jammert über seinen Untergang und sich nicht trösten lassen will durch den Sinblid auf das frifche Grun, welches im Frühling ben Baum bekleiden wird, sondern klagend spricht: "Das bin ja 3ch nicht! Das find ganz andere Blätter!" - D thörichtes Blatt! Wohin willst du? Und woher sollen andere kommen? Wo ist das Nichts, beffen Schlund bu fürchteft? - Ertenne doch bein eigenes Befen, gerade Das, was vom Durft nach Dasehn fo erfüllt ift, erkenne ce wieber in ber innern, geheimen, treibenden Rraft bes Baumes. welche, ftets eine und diefelbe in allen Generationen von Blattern, unberührt bleibt vom Entfteben und Bergeben. Und nun

οίη περ φυλλων γενεη, τοιηδε και ανδρων. (Qualis foliorum generatio, talis et hominum.)

Ob die Fliege, die jetzt um mich summt, am Abend einschläft und morgen wieder summt; oder ob sie am Abend stirbt, und im

Frühjahr, aus ihrem Ei entstanden, eine andere Fliege summt; das ist an sich die selbe Sache: daher aber ist die Erkenntniß, die solches als zwei grundverschiedene Dinge darstellt, keine uns bedingte, sondern eine relative, eine Erkenntniß der Erscheinung, nicht des Dinges an sich. Die Fliege ist am Morgen wieder da; sie ist auch im Frühjahr wieder da. Bas unterscheidet für sie den Winter von der Nacht? — In Burdachs Physiologie, Bd. 1, §. 275, lesen wir: "Bis Morgens 10 Uhr ist noch keine Cercaria ephemera (ein Insuspinosthier) zu sehen (in der Insuspinos): und um 12 wimmelt das ganze Wasser davon. Abends sterben sie, und am andern Morgen entstehen wieder neue. So beobachtete es Nitsch seines Tage hinter einander."

So weilt Alles nur einen Angenblick und eilt bem Tobe au. Die Pflanze und das Infekt fterben am Ende des Commers, das Thier, der Menich, nach wenig Jahren: der Tod mäht unermudlich. Desungeachtet aber, ja, als ob bem gang und gar nicht fo mare, ift jederzeit Alles da und an Ort und Stelle, eben als wenn Alles unvergänglich mare. Jederzeit grünt und blüht die Pflanze, schwirrt das Insett, steht Thier und Mensch in unverwüstlicher Ingend ba, und die ichon taufend Mal genoffenen Ririchen haben wir jeden Sommer wieder vor uns. Auch die Völker ftehen ba, als unfterbliche Individuen; wenn fie gleich bisweilen die Namen wechseln; sogar ift ihr Thun, Treiben und Leiden allezeit das felbe: wenn gleich die Geschichte ftete etwas Underes zu erzählen vorgiebt: denn diese ift wie das Raleidoffop, welches bei jeder Wendung eine neue Konfiguration zeigt, wäh= rend wir eigentlich immer das Gelbe vor Augen haben. Bas also bringt fich unwiderstehlicher auf, als ber Bedanke, daß jenes Entstehen und Bergeben nicht das eigentliche Wefen der Dinge treffe, fondern dieses davon unberührt bleibe, alfo unvergänglich fei, daher denn Alles und Jedes, was dasehn will, wirklich fortwährend und ohne Ende ba ift. Demgemäß find in jedem gegebenen Zeitpunkt alle Thiergeschlechter, von der Mücke bis jum Clephanten, vollzählig beisammen. Sie haben fich bereits viel Tausend Mal erneuert und find dabei die felben geblieben. Gie wiffen nicht von Undern ihres Gleichen, die vor ihnen ge= lebt, oder nach ihnen leben werden: die Gattung ift es, die allezeit lebt, und, im Bewußtfenn ber Unvergänglichfeit berfelben

und ihrer Identität mit ihr, find die Individuen da und wohlgemuth. Der Wille jum Leben erscheint fich in endloser Wegenwart; weil diese die Form des Lebens der Gattung ift, welche baher nicht altert, sondern immer jung bleibt. Der Tod ift für jie, was ber Schlaf für das Individuum, oder was für das Muge das Winken ift, an deffen Abwesenheit die Indischen Götter erkannt werben, wenn fie in Menschengestalt erscheinen. Wie burch den Gintritt der Racht die Welt verschwindet, dabei jedoch feinen Angenblick zu fehn aufhört; eben fo scheinbar vergeht Mensch und Thier durch den Tob, und eben so ungestört besteht Dabei ihr mahres Wefen fort. Hun dente man fich jenen Wechsel von Tod und Geburt in unendlich schnellen Vibrationen, und man hat die beharrliche Objektivation des Willens, die bleibenden Ideen der Wefen vor sich, fest stehend, wie der Regenbogen auf bem Wafferfall. Dies ift die zeitliche Unfterblichkeit. In Folge derselben ift, trot Sahrtausenden des Todes und der Bermejung. noch nichts verloren gegangen, kein Atom der Materie, noch weniger etwas von dem innern Wefen, welches als die Natur fich darstellt. Demnach können wir jeden Angenblick wohlgemuth ausrufen: "Trot Zeit, Tod und Berwesung, sind wir noch Alle beifammen!"

Etwan Der wäre auszunehmen, der zu diesem Spiele ein Mas aus Herzensgrunde gesagt hätte: "Ich mag nicht mehr." Aber davon zu reden ist hier noch nicht der Ort.

Wohl aber ist barauf aufmerksam zu machen, daß die Wehen der Geburt und die Vitterkeit des Todes die beiden konstanten Bedingungen sind, unter denen der Wille zum Leben sich in seiner Objektivation erhält, d. h. unser Wesen an sich, underührt vom Lause der Zeit und dem Hinsterben der Geschlechter, in immer-währender Gegenwart da ist und die Frucht der Bezahung des Willens zum Leben genießt. Dies ist dem analog, daß wir nur unter der Bedingung, allnächtlich zu schlafen, am Tage wach sehn können; sogar ist Letzteres der Kommentar, den die Natur zum Verständniß jenes schwierigen Kassus liesert\*).

Denn das Substrat, oder die Ausfüllung, πληρωμα, oder

<sup>\*,</sup> Die Einstellung ber animalischen Funktionen ift ber Schlaf, bie ber organischen ber Tob.

der Stoff der Gegenwart ist durch alle Zeit eigentlich der selbe. Die Unmöglichkeit, diese Identität unmittelbar zu erkennen, ist eben die Zeit, eine Form und Schranke unsers Intellekts. Daß, vermöge derselben, z. B. das Zukünstige noch nicht ist, beruht auf einer Täuschung, welcher wir inne werden, wann es gekommen ist. Daß die wesentliche Form unsers Intellekts eine solche Täuschung herbeisührt, erklärt und rechtsertigt sich daraus, daß der Intellekt keineswegs zum Auffassen des Wesens der Dinge, sondern bloß zu dem der Motive, also zum Dienst einer individuellen und zeitlichen Willenserscheinung, aus den Händen der Natur hervorgegangen ist\*).

Benn man die uns hier beschäftigenden Betrachtungen zussammensaßt, wird man auch den wahren Sinn der paradoren Lehre der Eleaten verstehen, daß es gar kein Entstehen und Vergehen gebe, sondern das Gauze undeweglich keststehe: Παρμενίδης και Μελίσσος ανηρούν γενέσιν και φδοραν, δια το νομίζειν το παν ακινήτον. (Parmenides et Melissus ortum et interitum tollebant, quoniam nihil moveri putabant. Stob. Ecl., I, 21.) Ingleichen erhält hier anch die schöne Stelle des Empedotles Licht, welche Plutarch uns ausbehalten hat, im Buche Adversus Coloten, c. 12:

Νηπιοι ου γαρ σφιν δολιχοφρονες εισι μεριμναι, Οί δη γινεσπαι παρος ουκ εον ελπιζουσι,

<sup>\*)</sup> Es giebt nur Gine Gegenwart, und biefe ift immer: benn fie ift bie alleinige Form bes wirklichen Dafenns. Man muß babin gelangen einzusehen, baf bie Bergangenheit nicht an fich von ber Gegenwart vericbieben ift, fondern nur in unserer Apprehension, als welche die Zeit jur Form hat, vermöge welcher allein fich bas Begenwärtige als verichieben vom Bergangenen barftellt. Bur Beforberung biefer Ginficht benfe man fich alle Borgunge und Scenen bes Menschenlebens, ichledte und gute, gludlide und ungludliche, erfreuliche und entfetiliche, wie fie im Laufe ber Zeiten und Berichiebenheit ber Certer successib in buntefter Mannigfaltigfeit und Abmedielung fich barftellen, als auf ein Mal und zugleich und immerbar porhanden, im Nune stans, mahrend nur icheinbar jett Dies, jett Das ift: - bann wird man verfteben, mas bie Objektivation bes Willens gum Leben eigentlich bejagt. - Much unfer Bohlgefallen an Genre Bildern berubt bauptfächlich barauf, baf fie die flüchtigen Scenen bes Lebens fixiren. -Mus bem Gefühl ber ausgesprochenen Babrheit ift bas Dogma von ber Metempinchofe hervorgegangen.

Η τι καταθνησκειν και εξολλυσθαι άπαντη.

Ουκ αν ανηρ τοιαυτα σοφος φρεσι μαντευσαιτο,

'Ως οφρα μεν τε βιωσι (το δη βιοτον καλεουσι),

Τοφρα μεν ουν εισιν, και σφιν παρα δεινα και έσθλα.

Πριν τε παγεν τε βροτοι, και επει λυθεν, ουδεν αρ' είσιν.

(Stulta, et prolixas non admittentia curas
Pectora: qui sperant, existere posse, quod ante
Non fuit, aut ullam rem pessum protinus ire; —
Non animo prudens homo quod praesentiat ullus,
Dum vivunt (namque hoc vitaï nomine signant),
Sunt, et fortuna tum conflictantur utraque:
Ante ortum nihil est homo, nec post funera quidquam.)

Nicht weniger verdient hier erwähnt zu werden die so höchst merkwürdige und an ihrem Ort überraschende Stelle in Diderot's Jacques le fataliste: un château immense, au frontispice duquel on lisait: "Je n'appartiens à personne, et j'appartiens à tout le monde: vous y étiez avant que d'y entrer, vous y serez encore, quand vous en sortirez."

In dem Sinne freilich, in welchem der Mensch bei der Zeugung aus Nichts entsteht, wird er durch den Tod zu Nichts. Dieses Nichts aber so ganz eigentlich kennen zu lernen, wäre sehr interessant; da nur mittelmäßiger Scharfsinn erfordert ist, einzusehen, daß dieses empirische Nichts keineswegs ein absolutes ist, d. h. ein solches, welches in jedem Sinne Nichts wäre. Auf diese Einsicht leitet schon die empirische Bemerkung hin, daß alle Sigenschaften der Eltern sich im Erzengten wiedersinden, also den Tod überstanden haben. Hievon werde ich jedoch in einem eigenen Kapitel reden.

Es giebt feinen größern Kontrast, als den zwischen der unsaufhaltsamen Flucht der Zeit, die ihren ganzen Inhalt mit sich fortreißt, und der starren Unbeweglichkeit des wirklich Borhandenen, welches zu allen Zeiten das eine und selbe ist. Und faßt man, von diesem Gesichtspunkt aus, die unmittelbaren Borgänge des Lebens recht objektiv ins Auge; so wird Sinem das Nune stans im Mittelpunkte des Rades der Zeit klar und sichtbar. — Sinem unvergleichlich länger lebenden Auge, welches mit einem Blick das Menschengeschlicht, in seiner ganzen Dauer, umfaßte,

würde der stete Wechsel von Geburt und Tod sich nur darstellen wie eine anhaltende Vibration, und demnach ihm gar nicht einsfallen, darin ein stets neues Werden aus Nichts zu Nichts zu sehen; sondern ihm würde, gleichwie unserm Blick der schnell gestrehte Funke als bleibender Kreis, die schnell vibrirende Feder als beharrendes Dreieck, die schwingende Saite als Spindel erscheint, die Gattung als das Seiende und Bleibende erscheinen, Tod und Geburt als Vibrationen.

Bon der Ungerftorbarfeit unfers mahren Befens durch den Tod werden wir jo lange faliche Begriffe haben, als wir uns nicht entschließen, sie guvörderst an den Thieren gu studiren, sonborn eine aparte Urt berfelben, unter bem prablerifchen Ramen ber Uniterblichkeit, und allein anmaaken. Dieje Anmaakung aber und die Beschränktheit der Ansicht, aus der sie hervorgeht, ift es gang allein, weswegen die meisten Monfchen fich fo hart= näckig bagegen fträuben, die am Tage liegende Wahrheit anguerfennen, daß wir, dem Wesentlichen nach und in der Saupt= jache, das Selbe find wie die Thiere; ja, daß fie vor jeder Undeutung unferer Bermandtichaft mit diefen gurudbeben. Diefe Berleugnung der Wahrheit aber ift es, welche mehr als alles Undere ihnen ben Weg versperrt zur wirklichen Erfenntnig ber Ungerftorbarfeit unfers Befens. Denn wenn man etwas auf einem falichen Wege sucht; fo hat man eben beshalb ben rechten persoffen und wird auf jenem am Ende nie etwas Anderes erreichen, als späte Enttäuschung. Allso frisch weg, nicht nach vorgefaßten Grillen, sondern an der Hand der Natur, die Wahrheit verfolgt! Zuvorderst lerne man beim Unblick jedes jungen Thieres bas nie alternde Dajenn der Gattung erfennen, welche, als einen Abglang ihrer ewigen Jugend, jedem neuen Individuo eine geit= liche schenkt, und es auftreten läßt, so nen, so frisch, als ware Die Welt von heute. Man frage fich ehrlich, ob die Schwalbe des heurigen Frühlings eine gang und gar andere, als die des eriten fei, und ob wirklich zwischen beiden das Wunder der Schöpfung aus Richts fich Millionen Mal erneuert habe; um chen fo oft absoluter Bernichtung in die Hände zu arbeiten. -3d weiß wohl, daß, wenn ich Ginen ernsthaft verficherte, Die Rane, welche eben jett auf bem Bofe spielt, fei noch bie felbe, welche bort por breihundert Jahren die nämlichen Sprunge und

Schliche gemacht hat, er mich für toll halten würde: aber ich weiß auch, daß es fehr viel toller ift, zu glauben, die heutige Rate fei burch und durch und von Grund aus eine gang andere, als jene vor dreihundert Jahren. - Man braucht fich nur treu und ernst in den Anblick eines diefer obern Wirbelthiere zu vertiefen, um deutlich inne zu werden, daß dieses unergründliche Wesen, wie ce ba ift, im Gangen genommen, unmöglich zu Nichts werben fann: und doch fennt man andererseits feine Bergänglichkeit. ruht barauf, daß in diesem Thiere die Ewigkeit seiner Idec (Gat= tung) in der Endlichkeit des Individui ausgeprägt ift. Denn in gewissem Sinne ist es allerdings wahr, daß wir im Individuo ftets ein anderes Wefen bor uns haben, nämlich in dem Sinne, ber auf bem Sat vom Grunde beruht, unter welchem auch Zeit und Raum begriffen find, welche das principium individuationis ausmachen. In einem andern Sinne aber ift es nicht wahr, nämlich in dem, in welchem die Realität allein den bleibenden Formen der Dinge, den Ideen zukommt, und welcher dem Platon fo flar eingeleuchtet hatte, daß derfelbe fein Grundgedanke, das Centrum feiner Philosophie, und die Auffassung beffelben fein Ariterium der Befähigung zum Philosophiren überhaupt murde.

Wie die zerstäubenden Tropfen des tobenden Wafferfalls mit Bligesschnelle wechseln, mährend ber Regenbogen, beffen Träger fie find, in unbeweglicher Rube feststeht, gang unberührt von jenem raftlosen Wechsel; so bleibt jede Idee, b. i. jede Gat= tung lebender Wefen, gang unberührt vom fortwährenden Wechsel ihrer Individuen. Die Idee aber, oder die Gattung, ift es, darin der Wille zum Leben eigentlich wurzelt und sich manifestirt: baher auch ift an ihrem Bestand allein ihm wahrhaft gelegen. 3. B. die Löwen, welche geboren werden und fterben, find wie die Tropfen des Wasserfalls; aber die leonitas, die Idee oder Geftalt, des Löwen, gleicht dem unerschütterten Regenbogen barauf. Darum alfo legte Platon ben Ideen allein, b. i. ben species, den Gattungen, ein eigentliches Sehn bei, ben Indi= viduen nur ein raftloses Entstehen und Bergeben. Aus bem tiefinnersten Bewußtsehn seiner Unvergänglichkeit entspringt eigent= lich auch die Sicherheit und Gemütheruhe, mit der jedes thierische und auch das menschliche Individuum unbeforgt dahin wandelt wischen einem Seer von Zufällen, bie es jeden Augenblick ver

nichten fonnen, und überdies bem Tod gerade entgegen: aus feinen Alugen blickt inzwischen die Rube der Gattung, als welche jener Untergang nicht auficht und nicht angeht. Huch bem Menschen könnten diese Ruhe die unsichern und wechselnden Dogmen nicht verleihen. Aber, wie gesagt, ber Anblick jedes Thieres lehrt, daß bem Rern des Lebens, bem Willen, in feiner Manifestation der Tod nicht hinderlich ift. Welch ein unergründ= liches Mufterium liegt boch in jedem Thiere! Geht bas nächite. feht euern Sund an; wie wohlgemuth und ruhig er bafteht! Biele Taufende von Sunden haben fterben muffen, che es an Diefen fam, gu leben. Aber ber Untergang jener Taufende hat die 3 dee des Hundes nicht angefochten: fie ist burch alles jenes Sterben nicht im Mindesten getrübt worden. Daher steht ber Sund jo frijd und urfruftig da, als mare biefer Tag fein erfter und tonne feiner sein letter senn, und aus seinen Augen leuchtet bas ungerstörbare Princip in ihm, ber Archaeus. Was ift benn nun jene Jahrtausende hindurch gestorben? - Richt der Sund. er ficht unverschrt vor und; bloß fein Schatten, fein Abbild in unferer an die Zeit gebundenen Erfenntnigweise. Wie fann man doch nur glauben, daß Das vergehe, was immer und immer da ift und alle Zeit ausfüllt? - Freilich wohl ist die Sache empirisch erflärlich: nämlich in dem Maake, wie der Tod die Individuen vernichtete, brachte die Zeugung neue hervor. Aber diese empirische Erklärung ist bloß scheinbar eine folche: sie sett ein Rathfel an die Stelle des andern. Der metaphyfische Berstand der Sache ist, wenn auch nicht so wohlfeil zu haben, doch ber allein mahre und genügende.

Rant, in seinem subjektiven Berfahren, brachte die große, wiewohl negative Wahrheit zu Tage, daß dem Ding an fich die Beit nicht zufommen fonne; weil fie in unferer Auffaffung praformirt liege. Run ift der Tod das zeitliche Ende der zeitlichen Ericheinung: aber sobald wir die Zeit wegnehmen, giebt es gar fein Ende mehr und hat dies Wort alle Bedeutung verloren. Ich aber, hier auf dem objektiven Wege, bin jett bemüht, das Positive ber Sache nachzuweisen, daß nämlich das Ding an sich von der Zeit und Dem, was nur durch fie möglich ift, dem Gutitehen und Bergeben, unberührt bleibt, und dag bie Ericheis nungen in der Zeit jogar jenes raftlos flüchtige, dem Richts junächst stehende Dasehn nicht haben könnten, wenn nicht in ihnen ein Kern aus der Ewigkeit wäre. Die Ewigkeit ist freilich ein Begriff, dem keine Auschaung zum Grunde liegt: er ist auch deshalb bloß negativen Inhalts, besagt nämlich ein zeitloses Dasehn. Die Zeit ist dennoch ein bloßes Bild der Ewigkeit, & provoz elwor tou alwoz, wie es Plotinus hat: und ebenso ist unser zeitliches Dasehn das bloße Bild unsers Wesens au sich. Dieses muß in der Ewigkeit liegen, eben weil die Zeit nur die Form unsers Erkennens ist: vermöge dieser allein aber erkennen wir unser und aller Dinge Wesen als vergänglich, endlich und der Vernichtung anheimgefallen.

3m zweiten Buche habe ich ausgeführt, daß die abaquate Thieftität des Willens als Dinges an fich, auf jeder ihrer Stufen die (Platonifche) Idee ift; beggleichen im britten Buche, daß die Ideen der Wesen das reine Subjekt des Erkennens jum Rorrelat haben, folglich die Erfenntniß derfelben nur ausnahmsweise, unter besondern Begunftigungen und vorübergehend eintritt. Für die individuelle Erkenntnig hingegen, also in der Zeit, stellt die Idee sich dar unter der Form der Species, welches die durch Eingehen in die Zeit auseinandergezogene Idee ift. Daher ift also die Species die unmittelbarfte Objektivation des Dinges an sich, b. i. des Willens zum Leben. Das innerste Wesen jedes Thieres, und auch des Menschen, liegt demgemäß in der Species: in diefer also murgelt der fich fo mächtig regende Wille zum Leben, nicht eigentlich im Individuo. Singegen liegt in diesem allein das unmittelbare Bewußtsehn: beshalb mabnt es fich von der Gattung verschieden, und darum fürchtet es den Tod. Der Wille zum Leben manifestirt fich in Beziehung auf das Individuum als Hunger und Todesfurcht; in Beziehung auf die Species als Geschlechtstrieb und leibenschaftliche Sorge für die Brut. In Uebereinstimmung hiemit finden wir die Natur, als welche von jenem Wahn des Individuums frei ift, fo forgfam für die Erhaltung der Gattung, wie gleichgültig gegen ben Untergang ber Individuen: Diefe find ihr ftets nur Mittel, jene ift ihr Zwed. Daher tritt ein greller Kontraft hervor zwischen ihrem Beig bei Ausstattung der Individuen und ihrer Berichwendung, wo es die Gattung gilt. Sier nämlich werden oft von einem Individuo jährlich hundert Taufend Reime und darüber gewonnen, 3. B. von Bäumen, Gifchen, Rrebsen, Termiten u. a. m. Dort hingegen ift Jedem an Krüften und Draanen nur knapp so viel gegeben, daß es bei unausgesetzter Anstrengung fein Leben friften fann; weshalb ein Thier, wenn es verftummelt oder geschwächt wird, in der Regel verhungern muß. Und wo eine gelegentliche Ersparnif möglich war, badurch daß ein Theil jur Noth entbehrt werden konnte, ift er, felbst außer ber Ordnung, gurudbehalten worden: baher fehlen 3. B. vielen Raupen Die Augen: Die armen Thiere tappen im Finftern von Blatt gu Blatt, welches beim Mangel ber Gühlhörner dadurch geschicht. daß fie fich mit drei Biertel ihres Leibes in der Luft hin und her bewegen, bis fie einen Gegenstand treffen; wobei fie oft ihr Dicht baneben angutreffendes Rutter verfehlen. Allein bies acidicht in Folge der lex parsimoniae naturae, zu deren Ausdruck natura nihil facit supervacaneum man noch fügen fann et nihil largitur. — Die selbe Richtung ber Ratur zeigt sich auch barin, bag je tanglicher bas Individuum, vermöge feines Mltere, jur Fortpflanzung ift, besto fraftiger in ihm die vis naturae medicatrix sich äußert, seine Bunden daher leicht heilen und es von Krantheiten leicht genest. Dieses nimmt ab mit der Zeugungefähigfeit, und finkt tief, nachdem fie erloschen ift: benn jest ift, in ben Augen ber Natur, bas Individuum merthios geworben.

Wesen wir jett noch einen Blick auf die Stusenleiter der Wesen, mit sammt der sie begleitenden Gradation des Bewußtsenns, vom Polypen dis zum Menschen; so sehen wir diese wundervolle Pyramide zwar durch den steten Tod der Individuen in unausgesetzter Oscillation erhalten, jedoch mittelst des Bandes der Zeugung, in den Gattungen, die Unendlichseit der Zeit hindurch beharren. Während nun also, wie oben ausgesührt worden, das Objektive, die Gattung, sich als unzerstördar darstellt, scheint das Subjektive, als welches bloß im Selbstbewußtschn dieser Wesen besteht, von der kürzesten Dauer zu sehn und unsablässig zerstört zu werden, um eben so ost, auf unbegreistliche Weise, wieder aus dem Nichts hervorzugehen. Wahrlich aber nuß man sehr kurzsichtig sehn, um sich durch diesen Schein täuschen zu lassen und nicht zu begreisen, daß, wenn gleich die Korm der zeitlichen Fortdauer nur dem Objektiven zukommt, das

Subjektive, b. i. der Wille, welcher in dem Allen lebt und ericheint, und mit ihm das Subjekt des Erkennens, in welchem baffelbe fich barftellt, - nicht minder ungerftorbar febn muß; indem die Fortbauer des Objektiven, oder Meugern, doch nur die Ericheinung ber Ungerftorbarkeit des Subjeftiven, ober Innern, jenn fann; da Jenes nichts besitzen fann, mas es nicht von Diefem zu Behn empfangen hatte; nicht aber wefentlich und uriprünglich ein Objettives, eine Erscheinung, und fodann fefundar und accidentell ein Subjektives, ein Ding an sich, ein Selbst= bewußtes fehn kann. Denn offenbar fett Jenes als Erfcheinung ein Erscheinendes, als Sehn für Anderes ein Sehn für sich, und als Objekt ein Subjekt voraus; nicht aber umgekehrt: weil überall die Burgel ber Dinge in Dem, mas fie für fich felbst find, also im Subjektiven liegen muß, nicht im Objektiven, b. h. in Dem, was sie erst für Andere, in einem fremden Bewußtsehn find. Demgemäß fanden wir, im erften Buch, daß ber richtige Ausgangspunkt für die Philosophie wesentlich und nothwendig der jubjeftive, d. h. ber idealistische ist; wie auch, daß der entgegengesetzte, vom Objektiven ausgehende, jum Materialismus führt. -Im Grunde aber sind wir mit der Welt viel mehr Eins, als wir gewöhnlich benten: ihr inneres Wefen ift unfer Wille; ihre Erscheinung ist unsere Vorstellung. Wer dieses Ginssehn sich jum deutlichen Bewußtsehn bringen könnte, dem murbe ber Unterschied zwischen der Fortdauer der Außenwelt, nachdem er gestorben, und seiner eigenen Fortdauer nach bem Tode per= ichwinden: Beides murde fich ihm als Eines und Daffelbe barstellen, ja, er murde über den Wahn laden, der fie trennen fonnte. Denn das Berftandnig der Ungerftörbarkeit unfere Wesens fällt mit dem der Identität des Mafrofosmos und Mifrotosmos zusammen. Ginftweilen fann man bas bier Gefagte sich durch ein eigenthümliches, mittelft der Phantafie vorzuneh= mendes Experiment, welches ein metaphhfisches genannt werden fonnte, erläutern. Man versuche nämlich, sich die keinen Falls gar ferne Zeit, ba man geftorben febn wird, lebhaft zu ver= gegenwärtigen. Da denkt man sich weg und läßt die Belt fortbestehen: aber bald wird man, zu eigener Berwunderung, ent= decken, daß man dabei doch noch dawar. Denn man hat per= meint, die Welt ohne fich vorzustellen: allein im Bewuftfenn ift

bas 3ch bas Unmittelbare, burch welches die Welt erft bermittelt, für welches allein fie vorhanden ift. Diefes Centrum alles Dajenns, diefen Kern aller Realität foll man aufheben und dabei dennoch die Welt fortbestehen laffen: es ift ein Gedanke, der sich wohl in abstracto denken, aber nicht realisiren läßt. Das Bemühen, Diefes zu leiften, ber Berfuch, bas Gekundare ohne das Brimare, das Bedingte ohne die Bedingung, das Getragene ohne den Träger zu denken, miklingt jedes Mal, ungefähr fo, wie ber, fich einen gleichseitigen rechtwinklichten Triangel, oder ein Vergehen oder Entstehen von Materie und ähnliche Un= möglichkeiten mehr zu benten. Statt bes Beabsichtigten bringt fich und babei bas Gefühl auf, baf bie Welt nicht weniger in uns ift, als wir in ihr, und daß die Quelle aller Realität in unserm Innern liegt. Das Resultat ift eigentlich bieses: bie Zeit, ba ich nicht sehn werde, wird objektiv kommen: aber subjektiv fann fie nie tommen. - Es ließe baber fich fogar fragen, wie weit benn Beder, in feinem Bergen, wirklich an eine Cache glaube, Die er sich eigentlich gar nicht benken kann; ober ob nicht vielleicht gar, da sich zu jenem blog intellektuellen, aber mehr oder minder deutlich von Bedem ichon gemachten Experiment noch das tiefinnere Bewußtsenn der Ungerftorbarteit unfere Befens an fich gefellt, der eigene Tod une im Grunde die fabelhaftefte Sache pon der Welt fei.

Die tiefe Ueberzeugung von unferer Unvertilgbarkeit burch den Tod, welche, wie auch die unausbleiblichen Bemiffensforgen bei Unnaherung beffelben bezeugen, Jeber im Grunde feines Bergens trägt, hangt burchaus an dem Bewuftfenn unferer Ilrfprünglichkeit und Emigfeit; baber Spinoga fie fo ausdruckt: sentimus, experimurque, nos aeternos esse. Deun ale unpergänglich fann ein vernünftiger Menich fich nur benten, fofern er fich als aufangslos, als ewig, eigentlich als zeitlos beuft. Wer hingegen fich für aus Richts geworden halt, muß auch benfen, daß er wieder zu Nichts wird: benn daß eine Unenblichfeit verstrichen mare, ehe er mar, bann aber eine zweite angefangen habe, welche hindurch er nie aufhören wird zu fenn, ift ein monftrofer Gedante. Wirklich ift ber folidefte Grund für unfere Unvergänglichkeit der alte Satz: Ex nihilo nihil fit, et in nihilum nihil potest reverti. Ganz treffend sagt baher Theophraftus Paracelfus (Werke, Strasburg 1603, Bb. 2, S. 6): "Die Seel in mir ift aus Etwas geworben; barum fie nicht gu Nichts fommt: benn aus Etwas fommt fie." Er giebt ben wahren Grund an. Wer aber die Geburt des Menschen für beffen absoluten Anfang halt, dem muß der Tod das absolute Ende beffelben fehn. Denn beide find was fie find in gleichem Sinne: folglich fann Jeder fich nur in fofern als unfterblich denken, als er fich auch als ungeboren benkt, und in gleichem Ginn. Was die Geburt ift, das ift, dem Wefen und der Bedentung nad, auch der Tod; es ift die felbe Linie in zwei Rich= tungen beschrieben. Ift jene eine wirkliche Entstehung aus Nichts; fo ift auch dieser eine wirkliche Bernichtung. In Wahrheit aber läßt fich nur mittelft ber Ewigfeit unfere eigentlichen Wefens eine Unvergänglichkeit beffelben benten, welche mithin feine zeit= liche ift. Die Annahme, daß der Mensch aus Nichts geschaffen fei, führt nothwendig zu der, daß der Tod fein absolutes Ende sei. Hierin ist also das A. T. völlig konfeguent: denn zu einer Schöpfung aus Nichts paft keine Unfterblichkeitslehre. Das neutestamentliche Chriftenthum hat eine folche, weil es Indischen Geistes und baher, mehr als wahrscheinlich, auch Indischer Berfunft ift, wenn gleich nur unter Aegpptischer Bermittelung. Allein zu bem Jubifchen Stamm, auf welchen jene Indifche Beisheit im gelobten Land gepfropft werden mußte, past folche wie Die Freiheit des Willens zum Geschaffensehn deffelben, oder wie

Humano capiti cervicem pictor equinam Jungere si velit.

Es ist immer schlimm, wenn man nicht von Grund aus originess schn und aus ganzem Holze schneiben darf. — Hingegen haben Brahmanismus und Buddhaismus ganz konsequent zur Forts dauer nach dem Tode ein Dasenn vor der Geburt, dessen Berschuldung abzubüßen dieses Leben da ist. Wie deutsich sie auch der nothwendigen Konsequenz hierin sich bewußt sind, zeigt folgende Stelle aus Colebrooke's Geschichte der Indischen Phistosophie in den Transact. of the Asiatic London Society, Vol. 1, p. 577: Against the system of the Bhagavatas, which is dut partially heretical, the objection upon which the chief stress is laid by Vyasa is, that the soul would not be eternal, if it were a production, and consequently had a

beginning\*). Ferrer in Upham's Doctrine of Buddhism, ©. 110, heißt cs: The lot in hell of impious persons call'd Deitty is the most severe: these are they, who discrediting the evidence of Buddha, adhere to the heretical doctrine, that all living beings had their beginning in the mother's womb, and will have their end in death \*\*).

Wer fein Dasehn bloß als ein zufälliges auffaßt, muß allerbinge fürchten, es burch ben Tob ju verlieren. Singegen wer auch nur im Allgemeinen einfieht, daß baffelbe auf irgend einer ursprünglichen Nothwendigkeit beruhe, wird nicht glauben, daß dieje, die etwas jo Bundervolles herbeigeführt hat, auf eine folche Spanne Beit beschränkt fei, fondern daß fie in jeder wirke. Ille ein nothwendiges aber wird fein Dafenn erkennen, wer ermägt, daß bis jetzt, da er existirt, bereits eine unendliche Zeit, alfo auch eine Unendlichkeit von Beränderungen abgelaufen ift, er aber dieser ungeachtet boch ba ift: die ganze Möglichkeit aller Bustande hat fich also bereits erschöpft, ohne fein Dasenn aufheben zu konnen. Konnte er jemals nicht fenn; fo mare er ichon jetzt nicht. Denn die Unendlichkeit ber bereits abgelaufenen Zeit, mit der darin erschöpften Möglichkeit ihrer Borgange, verburgt, daß mas existirt nothwendig existirt. Mithin hat Jeder sich als ein nothwendiges Wefen zu begreifen, b. h. als ein solches, aus bessen mahrer und erschöpfender Definition, wenn man fie nur hatte, bas Dafenn beffelben folgen würde. In diefem Gedankengange liegt wirklich der allein immanente, b. h. fich im Bereich erfahrungemäßiger Data haltende Beweis ber Unvergänglichkeit unfers eigentlichen Wefens. Diefem nämlich muß die Existenz inhariren, weil sie fich ale von allen burch die Raufalfette möglicherweise herbeiführbaren Zuständen unabhängig erweift: benn diese haben bereits das Ihrige gethan,

<sup>\*) &</sup>quot;Gegen bas Syftem ber Bhagavatas, welches nur zum Theil feberisch ift, ift die Einwendung, auf welche Bhasa größte Gewicht legt biese, baß die Seele nicht ewig sehn würde, wenn sie hervorgebracht wäre und folglich einen Ansang hätte."

<sup>\*\*) &</sup>quot;In der Solle ift das härteste Loos das jener Irreligiosen, die Deitty genannt werden: dies sind solche, welche, das Zeugniß Buddha's verwerfend, ber keherischen Lehre anhängen, daß alle lebenden Wesen ihren Anfang im Mutterleibe nehmen und ihr Ende im Tode erreichen."

und bennoch ift unfer Dafenn bavon fo unerschüttert geblieben, wie der Lichtstrahl vom Sturmwind, den er durchschneidet. Ronnte Die Beit, aus eigenen Rraften, uns einem glückfäligen Buftande entgegenführen; fo waren wir schon lange ba: benn eine unendliche Zeit liegt hinter uns. Aber ebenfalls: könnte fie uns bem Untergange entgegenführen; fo waren wir ichon lanaft nicht mehr. Daraus, daß wir jett da find, folgt, wohlerwogen, daß wir jederzeit basehn muffen. Denn wir find selbst bas Wesen, welches die Zeit, um ihre Leere auszufüllen, in sich aufgenommen hat: beshalb füllt es eben die gange Zeit, Begenwart, Bergangenheit und Zukunft auf gleiche Beise, und es ift uns fo unniglich, aus dem Dafehn, wie aus dem Raum binauszufallen. — Genau betrachtet ist es undenkbar, daß Das, was einmal in aller Rraft der Wirklichkeit da ift, jemals zu nichts werden und dann eine unendliche Zeit hindurch nicht febn follte. Hieraus ift die Lehre der Chriften von der Wiederbringung aller Dinge, die der Hindu von der fich ftets erneuernden Schöpfung ber Welt durch Brahma, nebst ähnlichen Dogmen Griechischer Philosophen hervorgegangen. — Das große Beheimniß unsers Senns und Nichtsehns, welches aufzuklären diese und alle bamit verwandten Dogmen erdacht wurden, beruht zuletzt darauf, daß das selbe, was objektiv eine unendliche Zeitreihe ausmacht, subjettiv ein Bunkt, eine untheilbare, allezeit gegenwärtige Gegenwart ist: aber wer faßt es? Um deutlichsten hat es Rant bar= gelegt, in seiner unfterblichen Lehre von der Idealität der Reit und der alleinigen Realität des Dinges an fich. Denn aus diefer craiebt sich, daß das eigentlich Wefentliche der Dinge, des Men= ichen, der Welt, bleibend und beharrend im Nunc stans liegt. fest und unbeweglich; und daß der Wechsel der Erscheinungen und Begebenheiten eine bloge Folge unserer Auffassung beffelben mittelft unserer Anschauungsform ber Zeit ift. Demnach, ftatt zu den Menschen zu fagen: "ihr seid durch die Geburt entstanden. aber unfterblich"; follte man ihnen fagen: "ihr feid nicht Nichts", und fie bieses verstehen lehren, im Sinne bes bem Bermes Trismegistos beigelegten Ausspruchs: To yap on der eorac. (Quod enim est, erit semper. Stob. Ecl., I, 43, 6.) Benn es jedoch hiemit nicht gelingt, sondern bas beangstigte Berg fein altes Klagelied anstimmt: "Ich febe alle Wefen burch die Geburt aus dem Nichts entstehen und diesem nach kurzer Frist wieder anheimfallen: auch mein Dasehn, jetzt in der Gegenwart, wird bald in ferner Vergangenheit liegen, und ich werde Nichts sehn!" — so ift die richtige Antwort: "Bist du nicht da? Haft du sie nicht inne, die kostbare Gegenwart, nach der ihr Kinder der Zeit alle so gierig trachtet, jetzt inne, wirklich inne? Und verstehst du, wie du zu ihr gesangt bist? Kennst du die Wege, die dich zu ihr geführt haben, daß du einsehen könntest, sie würsden der Zerstörung deines Leibes, ist dir seiner Möglichseit nach unbegreislich: aber kann es dir unbegreislicher sehn, als dir dein sweises Dasehn ist, und wie du dazu gelangtest? Warum solltest du zweiseln, daß die geheimen Wege, die dir zu dieser Gegenwart offen standen, dir nicht auch zu jeder künstigen offen stehen werden?"

Wenn alfo Betrachtungen diefer Urt allerdings geeignet find, die Ueberzeugung zu erwecken, dag in uns etwas ift, das der Tod nicht zerftoren fann; fo geschieht es doch nur mittelft Er= hebung auf einen Standpunkt, von welchem aus die Geburt nicht der Anfang unfere Dasenns ift. hieraus aber folgt, dag mas als durch den Tod ungerftörbar dargethan wird, nicht eigentlich das Individuum ift, welches überdies durch die Zeugung entftanden und die Gigenschaften des Baters und der Mutter an fich tragend, als eine bloke Differeng der Species fich darftellt, als folde aber nur endlich fenn kann. Wie, dem entsprechend, das Individuum feine Erinnerung feines Dafenns vor feiner Geburt hat, fo fann es von feinem jetigen feine nach dem Tode haben. In bas Bewußtsehn aber fett Jeder fein Ich: biefes ericheint ihm baher als an die Individualität gebunden, mit welcher ohne= hin alles Das untergeht, mas ihm, als Diesem, eigenthumlich ift und ihn von den Undern unterscheidet. Geine Fortdauer ohne Die Individualität wird ihm daher vom Fortbestehen der übrigen Wefen ununterscheidbar, und er sieht sein Ich versinken. Wer nun aber fo fein Dafenn an die Identität des Bewußtsehns fnüpft und baher für biefes eine endlose Fortbauer nach bem Tode verlangt, follte bedenten, daß er eine folche jedenfalls nur um den Breis einer eben fo endlosen Bergangenheit vor der Beburt erlangen fann. Denn ba er von einem Dafenn vor der

Beburt teine Erinnerung hat, fein Bewuntfenn alfo mit ber Beburt anfängt, muß ihm diese fur ein Bervorgehen feines Daschns aus dem Nichts gelten. Dann aber erfauft er die unendliche Zeit seines Dasehns nach bem Tode für eine eben so lange vor ber Geburt: wobei die Rechnung, ohne Profit für ihn, aufgeht. bingegen das Dasehn, welches der Tod unberührt läßt, ein anberes, als das des individuellen Bewußtfenns; fo muß es, eben jo wie vom Tode, auch von der Geburt unabhängig fenn, und demnach in Beziehung auf baffelbe es gleich mahr febn zu fagen: ..ich werde stets senn" und "ich bin stets gewesen"; welches dann doch zwei Unendlichfeiten für eine giebt. - Gigentlich aber liegt im Borte 3ch das größte Aequivofum, wie ohne Beiteres Der einsehen wird, bem der Inhalt unfere zweiten Buches und die dort durchgeführte Sonderung des wollenden vom erkennenden Theil unfere Wesens gegenwärtig ift. Je nachdem ich bieses Wort verstehe, kann ich fagen: "Der Tod ist mein gangliches Ende"; oder aber auch: "Ein fo unendlich kleiner Theil der Welt ich bin; ein eben fo kleiner Theil meines mahren Wefens ift diefe meine persönliche Erscheinung." Aber das Ich ist der finftere Bunft im Bewuftsehn, wie auf der Nethaut gerade der Eintritts= punkt des Sehnerven blind ift, wie das Gehirn felbft völlig mempfindlich, der Sonnenkörper finster ist und das Auge Alles fieht, nur fich felbst nicht. Unfer Erkenntnigvermögen ift gang nach Außen gerichtet, Dem entsprechend, daß es das Produkt einer zum Zwecke der blogen Selbsterhaltung, also des Nahrungsuchens und Beutefangens entstandenen Gehirnfunktion ift. Daher weiß Jeder von sich nur als von diesem Individuo, wie es in der äußeren Unschauung sich darstellt. Konnte er hingegen zum Bewußtsehn bringen was er noch überdies und außerdem ift; fo würde er seine Individualität willig fahren laffen, die Tenacität feiner Unhänglichkeit an diefelbe belächeln und fagen: "Bas fümmert der Verluft diefer Individualität mich, der ich die Mög= lichkeit gahlloser Individualitäten in mir trage?" Er wurde einsehen, daß, wenn ihm gleich eine Fortdauer feiner Individua= lität nicht bevorsteht, ce boch gang so gut ift, ale hatte er eine folde: weil er einen vollkommenen Erfatz für fie in fich trägt. -Heberdies ließe sich nun aber noch in Erwägung bringen, daß die Individualität der meiften Menschen eine fo elende und nichts=

würdige ift, daß fie mahrlid nichts baran verlieren, und bag was an ihnen noch einigen Werth haben mag, bas allgemein Menichliche ift: Diesem aber fann man bie Unvergänglichfeit veriprechen. Ja, ichon die starre Unveränderlichkeit und wesentliche Beidranfung jeder Individualität, ale folder, mußte, bei einer endlosen Fortdauer berfelben, endlich, burch ihre Monotonie, einen jo großen lleberdruß erzeugen, daß man, um ihrer nur entledigt ju fenn, lieber zu Richts murde. Unfterblichkeit ber Individualität verlangen, beißt eigentlich einen Brrthum ins Unendliche vervetuiren wollen. Denn im Grunde ift doch jede Individualität nur ein specieller Brrthum, Wehltritt, etwas bas beffer nicht wäre, ja, wovon uns gurudgubringen ber eigentliche Zwed bes Lebens ift. Dies findet feine Bestätigung auch barin, daß bie allermeiften, ja, eigentlich alle Menschen so beschaffen find, daß fie nicht gludlich senn könnten, in welche Welt auch immer fie versetzt werden möchten. In dem Maage nämlich, als eine folche Noth und Beichwerde ausschlöffe, murben fie ber Langenweile anheimfallen, und in dem Maage, ale biefer vorgebeugt ware, wurden fie in Roth, Blage und Leiden gerathen. Bu einem gludfäligen Bu= stande des Menichen ware also feineswegs hinreichend, dag man ihn in eine "beffere Belt" verfette, fondern auch noch erfordert, daß mit ihm felbst eine Grundveranderung vorgienge, also daß er nicht mehr wäre was er ift, und dagegen würde was er nicht ift. Dazu aber muß er zuvörderft aufhören zu fehn mas er ift: biefes Erforderniß erfüllt vorläufig der Tod, deffen moralische Nothwendiafeit fich von diefem Gefichtspunkt aus ichon absehen läßt. In eine andere Welt verfett werden, und fein ganges Wefen verändern, - ift im Grunde Gine und baffelbe. Sierauf beruht auch zulett jene Abhängigkeit des Objektiven vom Subjektiven, welche der Idealismus unfers ersten Buches darlegt: demnach licat hier ber Unfnüpfungspunkt ber Transscendentalphilosophie an die Ethik. Wenn man dies berücksichtigt, wird man das Erwachen aus dem Traume des Lebens nur dadurch möglich finden, daß mit demfelben auch fein ganges Grundgewebe zerrinnt: dies aber ift fein Draan felbit, ber Intellekt, fammt feinen Formen, als mit welchem der Traum fich ins Unendliche fortspinnen würde; io fest ist er mit jenem verwachsen. Das, was ihn eigentlich träumte, ift doch noch davon verschieden und bleibt allein übrig.

Singegen ift bie Beforgniß, es möchte mit dem Tode Alles aus febn, Dem ju vergleichen, daß Giner im Traume bachte, es gabe blog Träume, ohne einen Träumenben. - Nachdem nun aber burch ben Tod ein individuelles Bewußtsehn ein Mal geendigt hat; ware es ba auch nur munichenswerth, bag es wieder angefacht wurde, um ins Endlose fortzubestehen? Sein Inhalt ift, bem größten Theile nach, ja meiftens durchweg, nichts als ein Strom fleiner, irdifder, armfäliger Bebanten und endlofer Sorgen: lafit biese boch endlich beruhigt werden! - Mit richtigem Sinne setzten daher die Alten auf ihre Grabsteine: securitati perpetuae; - ober bonae quieti. Wollte man aber gar hier, wie fo oft geschehen, Fortbauer bes individuellen Bewußtsehns verlangen, um eine jenseitige Belohnung ober Bestrafung baran gu fnüpfen; fo murbe es hiemit im Grunde nur auf die Bereinbarfeit der Tugend mit dem Egoismus abgefehen fenn. Diefe Beiben aber werben sich nie umarmen: sie sind von Grund aus Ent= gegengesetzte. Wohlbegründet hingegen ift die unmittelbare Ueber= zeugung, welche der Aublick edler Sandlungen hervorruft, daß der Geist der Liebe, der Diesen seiner Feinde schonen, Jenen bes zuvor nie Gesehenen sich mit Lebensgefahr annehmen heißt, nimmermehr verfliegen und zu Nichts werden kann. -

Die gründlichste Antwort auf die Frage nach der Fortdauer bes Individuums nach dem Tode liegt in Rants großer Lehre von der Idealität der Zeit, als welche gerade hier fich be= fonders folgenreich und fruchtbar erweist, indem fie, durch eine völlig theoretische, aber wohlerwiesene Ginficht, Dogmen, die auf dem einen wie auf dem andern Wege jum Abfurden führen. er= fest und fo die excitirendefte aller metaphyfifchen Fragen mit einem Male beseitigt. Anfangen, Enden und Fortbauern find Begriffe, welche ihre Bedeutung einzig und allein von der Zeit entlehnen und folglich nur unter Voraussetzung biefer gelten. Allein Die Zeit hat kein absolutes Dasenn, ift nicht die Art und Beise bes Sehns an fich der Dinge, fondern bloß die Form unferer Er= fenntniß von unferm und aller Dinge Dafenn und Befen. welche eben badurch fehr unvollkommen und auf bloge Erscheis nungen beschränkt ift. In Sinsicht auf diese allein also finden die Begriffe von Aufhören und Fortbauern Anwendung, nicht in Sinsicht auf das in ihnen sich Darftellende, das Wefen an fich ber Dinge, auf welches angewandt jene Begriffe baber feinen Sinn mehr haben. Dies zeigt fich benn auch baran, bag eine Beant= wortung der von jenen Zeit-Begriffen ausgehenden Frage unmöglich wird und jede Behauptung einer folden, fei fie auf ber einen ober ber andern Seite, ichlagenden Ginwürfen unterliegt. Man fonnte zwar behaupten, daß unfer Befen an fich nach dem Tode fortdauere, weil es falich fei, daß es untergienge; aber eben fo gut, daß es untergienge, weil es falfch fei, daß es fortbauere: im Grunde ift das Gine fo mahr wie das Andere. Bier ließe fich bennach allerdings fo etwas, wie eine Antinomie aufstellen. Allein fie würde auf lauter Negationen beruhen. Man fpräche darin dem Subjekt des Urtheils zwei kontradiktorifch entgegengesetzte Bradifate ab; aber nur weil die gange Rategorie derfelben auf jenes nicht anwendbar mare. Wenn man nun aber jene beiden Pradifate nicht zusammen, sondern einzeln ihm abspricht, gewinnt ce ben Schein, ale ware bas fontradiftorifche Gegentheil bes jedesmal abgesprochenen Prabifats daburch von ihm bewiefen. Dies beruht aber darauf, daß hier intommensurable Größen veralichen werden, insofern bas Problem uns auf einen Schauplat verfett, welcher die Zeit aufhebt, bennoch aber nach Zeitbeftimmungen frägt, welche folglich bem Subjett beigulegen und ihm abzuiprechen gleich falich ift: dies eben heißt: das Problem ift transscendent. In biefem Sinne bleibt ber Tod ein Mufterium.

Hingegen kann man, eben jenen Unterschied zwischen Erscheinung und Ding an sich festhaltend, die Behauptung aufstellen, daß der Mensch zwar als Erscheinung vergänglich sei, das Wesen an sich desselben jedoch hievon nicht mitgetrossen werde, dasselbe also, obwohl man, wegen der diesem anhängenden Elimination der ZeitzBegriffe, ihm keine Fortdauer beilegen könne, doch unzerstörbar sei. Demnach würden wir hier auf den Begriff einer Unzerstörbarkeit, die jedoch keine Fortdauer wäre, geseitet. Dieser Begriff nun ist ein solcher, der, auf dem Wege der Abstraktion gewonnen, sich auch allenfalls in abstracto denken läßt, jedoch durch keine Anschauung belegt, mithin nicht eigentlich deutlich werden kann. Undererseits jedoch ist hier festzuhalten, daß wir nicht, wie Kant, die Erkennbarkeit des Dinges an sich schlechtshin aufgegeben haben, sondern wissen, daß dasselbe im Willen zu suchen sei. Zwar haben wir eine absolute und erschöpfende

Erfenntniß bes Dinges an fich nie behauptet, vielmehr fehr wohl eingefehen, bag, Etwas nad bem, was ce fchledthin an und für fich fei, zu erkennen, unmöglich ift. Denn fo balb ich erkenne, habe ich eine Borftellung: Diefe aber fann, eben weil fie meine Borftellung ift, nicht mit dem Erfannten identisch feyn, fondern giebt es, indem fie es aus einem Genn für fich zu einem Genn für Andere macht, in einer gang andern Form wieder, ift alfo ftete noch ale Ericheinung beffelben zu betrachten. Für ein ertennendes Bewußtschn, wie immer folches auch beschaffen fenn moge, tann es daher ftete nur Erscheinungen geben. Dies wird felbst badurch nicht gang beseitigt, daß mein eigenes Befen bas Erfannte ift: benn fofern es in mein erfennendes Bewußt= febn fällt, ift es ichon ein Reflex meines Wefens, ein von biefem selbst Berschiedenes, also schon in gewissem Grad Erscheinung. Sofern ich also ein Erkennendes bin, habe ich felbst an meinem eigenen Wefen eigentlich nur eine Erscheinung: fofern ich hingegen Dieses Wesen selbst unmittelbar bin, bin ich nicht erkennend. Denn daß die Erkenntnig nur eine sekundare Gigenschaft unfere Wesens und durch die animalische Natur deffelben herbeigeführt fei, ift im zweiten Buch genngsam bewiefen. Streng genommen erkennen wir also auch unsern Willen immer nur noch als Er= scheinung und nicht nach Dem, mas er schlechthin an und für fich fenn mag. Allein eben in jenem zweiten Buch, wie auch in ber Schrift vom Willen in ber Natur, ift ausführlich bargethan und nachgewiesen, daß, wenn wir, um in das Innere ber Dinge zu dringen, das nur mittelbar und von Augen Gegebene verlaffend, die einzige Erscheinung, in deren Wesen uns eine unmittelbare Ginficht von Innen zugänglich ift, festhalten, wir in biefer als das Lette und den Rern der Realität gang entschieden ben Willen finden, in welchem wir daher bas Ding an fich in= fofern erkennen, als es hier nicht mehr den Raum, aber boch noch die Zeit zur Form hat, mithin eigentlich nur in feiner un= mittelbarften Manifestation und baher mit dem Borbehalt, baf biefe Erfenntniß beffelben noch feine erichöpfende und gang abaquate fei. In diesem Sinne also halten wir auch hier den Begriff des Willens als bes Dinges an fich fest.

Auf ben Menschen, als Erscheinung in ber Zeit, ist ber Begriff bes Aufhörens allerdings anwendbar und die empirische

Erkenntniß legt unverholen den Tod als das Ende diefes zeitlichen Dafenns dar. Das Ende der Person ift eben fo real, wie es ihr Unfang mar, und in eben dem Sinne, wie mir vor der Geburt nicht waren, werden wir nach dem Tode nicht mehr fenn. Jedoch fann durch den Tod nicht mehr aufgehoben werden, als durch die Geburt gesett war; also nicht Das, wodurch die Geburt allererst möglich geworden. In diesem Sinne ist natus et denatus ein ichoner Ausdruck. Nun aber liefert die gesammte embirische Erfenntniß bloke Ericheinungen: nur diese baber merden von den zeitlichen Bergängen des Entstehens und Bergehens getroffen, nicht aber das Erscheinende, das Wefen an fich. Für dieses eriftirt der durch das Gehirn bedingte Gegensatz von Ent= stehen und Bergeben gar nicht, sondern hat hier Ginn und Bebeutung verloren. Daffelbe bleibt alfo unangefochten vom zeit= lichen Ende einer zeitlichen Erscheinung und behalt ftete basienige Dafenn, auf welches die Begriffe von Anfang, Ende und Fortdauer nicht anwendbar find. Daffelbe aber ift, fo weit mir es verfolgen können, in jedem erscheinenden Wefen der Bille deffelben: jo auch im Menichen. Das Bewuftiehn hingegen besteht im Erfennen: Diefes aber gehört, wie genugsam nachgewiesen, als Thätiafeit des Gehirns, mithin als Funktion des Organismus. ber blogen Ericheinung an, endigt daher mit diefer: ber Wille allein, deffen Wert oder vielmehr Abbild ber Leib mar, ift das Unzerftörbare. Die strenge Unterscheidung des Willens von ber Erfenntnig, nebst bem Brimat des erstern, welche den Grundcharafter meiner Philosophie ausmacht, ift daher der alleinige Schlüffel zu dem fich auf mannigfaltige Weife fund gebenden und in jedem, fogar dem gang roben Bewußtfehn ftets von Reuem auffteigenden Widerspruch, daß ber Tod unfer Ende ift, und wir dennoch ewig und ungerstörbar sehn muffen, also dem sentimus, experimurque nos aeternos esse des Spinoza. Alle Philojophen haben barin geirrt, daß sie bas Metaphyfische, das Ungerftorbare, das Emige im Menschen in den Intellekt fetten: es liegt ausschließlich im Willen, der von jenem ganglich verichieden und allein ursprünglich ift. Der Intellekt ift, wie im zweiten Buche auf das Grundlichfte bargethan worden, ein fefunbares Phanomen und durch das Gehirn bedingt, daher mit diefem anfangend und endend. Der Wille allein ift bas Bedingende,

ber Rern ber gangen Erscheinung, von ben Formen biefer, gu welchen die Zeit gehört, somit frei, also auch ungerftörbar. Mit bem Tode geht bemnad zwar bas Bewußtsehn verloren, nicht aber Das, was das Bewußtsehn hervorbrachte und erhielt: das Leben erliicht, nicht aber mit ihm das Brincip des Lebens, welches in ihm sich manifestirte. Daher also fagt Jedem ein ficheres Gefühl, daß in ihm etwas schlechthin Unvergängliches und Ungerftorbares fei. Sogar bas Frifche und Lebhafte ber Grinnerungen aus ber fernsten Zeit, aus ber erften Rindheit, zeugt davon, daß irgend etwas in uns nicht mit der Zeit fich fortbewegt, nicht altert, sondern unverändert beharrt. Aber was Diefes Unvergängliche fei, konnte man sich nicht beutlich machen. Es ist nicht das Bewußtsehn, so wenig wie der Leib, auf welchem offenbar das Bewuftsehn beruht. Es ift vielmehr Das, worauf der Beib, mit fammt dem Bewußtsehn beruht. Diefes aber ift cben Das, was, indem es ins Bewußtsehn fällt, sich als Wille darftellt. Ueber diese unmittelbarfte Erscheinung deffelben hinaus tonnen wir freilich nicht; weil wir nicht über das Bewußtsehn hinaus können: daher bleibt die Frage, mas denn Jenes febn möge, sofern es nicht ins Bewußtsehn fällt, b. h. was es schlecht= hin an fich felbst fei, unbeantwortbar.

In der Erscheinung und mittelst deren Formen, Zeit und Raum, als principium individuationis, stellt es sich so dar, daß das menschliche Individuam untergeht, hingegen das Menschenzgeschlecht immersort bleibt und lebt. Allein im Wesen an sich der Dinge, als welches von diesen Formen frei ist, fällt auch der ganze Unterschied zwischen dem Individuo und dem Geschlechte weg, und sind Beide unmittelbar Eins. Der ganze Wille zum Leben ist im Individuo, wie er im Geschlechte ist, und daher ist die Fortdauer der Gattung bloß das Bild der Unzerstörbarkeit des Individui.

Da nun also das so unendlich wichtige Verständniß der Unserstörbarkeit unsers wahren Wesens durch den Tod gänzlich auf dem Unterschiede zwischen Erscheinung und Ding an sich beruht, will ich eben diesen jetzt dadurch in das hellste Licht stellen, daß ich ihn am Gegentheil des Todes, also an der Entstehung der auimalischen Wesen, d. i. der Zeugung, erläutere. Denn dieser mit dem Tode gleich geheimnisvolle Vorgang stellt uns den suns

Damentalen Gegenfat zwifchen Erscheinung und Wefen an fich ber Dinge, b. i. zwischen ber Welt als Borftellung und ber Belt als Wille, wie auch die gangliche Beterogeneität der Gefete Beiber, am unmittelbarften vor Augen. Der Zeugungsaft nämlich ftellt fich uns auf zweifache Beife bar: erftlich für bas Selbstbewußtsehn, beffen alleiniger Begenftand, wie ich oft nachgewiesen habe, der Wille mit allen seinen Affektionen ift; und fodann für das Bewußtsehn anderer Dinge, d. i. der Belt ber Borftellung, oder der empirischen Realität der Dinge. Bon der Willensseite nun, alfo innerlich, subjettiv, für das Gelbstbewußt= fenn, stellt jener Aft sich dar ale die unmittelbarfte und voll= tommenfte Befriedigung des Willens, d. i. als Wolluft. Bon ber Borftellungsfeite hingegen, alfo äugerlich, objektiv, für das Bewußtsehn von andern Dingen, ift eben diefer Aft ber Ginfchlag jum allerkünftlichsten Gewebe, die Grundlage des unaussprechlich fomplicirten animalischen Organismus, ber bann nur noch ber Entwickelung bedarf, um unfern erstaunten Augen fichtbar zu werden. Diefer Organismus, beffen ins Unendliche gehende Romplikation und Vollendung nur Der kennt, welcher Anatomie studirt hat, ist, von der Vorstellungsseite aus, nicht anders zu begreifen und zu denken, als ein mit der planvollsten Rombingtion ausgebachtes und mit überschwänglicher Runft und Genquigkeit ausgeführtes Spftem, als das mühfäligfte Bert ber tiefften Ueberlegung: - nun aber von der Willensseite fennen wir, durch das Selbstbewuftsehn, seine Bervorbringung als das Werk eines Altes, der das gerade Gegentheil aller Ueberlegung ift, eines ungeftümen blinden Dranges, einer überschwänglich wollüftigen Empfindung. Diefer Gegensat ift genau verwandt mit dem oben nachgewiesenen unendlichen Kontraft zwischen der absoluten Leichtigfeit, mit der die Natur ihre Werke hervorbringt, nebst der dieser entsprechenden gränzenlosen Sorglosigfeit, mit welcher fie folche ber Bernichtung Breis giebt. — und der unberechenbar fünftlichen und durchdachten Konftruktion eben diefer Werke, nach welcher zu urtheilen fie unendlich schwer zu machen und daher über ihre Erhaltung mit aller erfinnlichen Sorgfalt zu machen febn mußte; während wir das Gegentheil vor Augen haben. — Haben wir nun, durch diefe, freilich fehr ungewöhnliche Betrachtung die beiden heterogenen Seiten der Welt aufs schroffeste an einander gebracht und fie gleichsam mit einer Fauft umfpannt; so muffen wir fie jett festhalten, um une von ber ganglichen Ungultigkeit der Gesetze der Erscheinung, oder Welt als Borftellung, für die des Willens, oder der Dinge an fich, zu überzeugen: dann wird es uns faglicher werben, daß, mahrend auf der Seite der Borftellung, b. i. in der Erscheinungswelt, fich uns bald ein Entstehen aus Richts, bald eine gangliche Bernichtung des Entstandenen barftellt, von jener andern Seite aus, oder an fich, ein Wefen vorliegt, auf welches angewandt die Begriffe von Entstehen und Bergeben gar feinen Sinn haben. Denn wir haben foeben, indem wir auf den Wurzelpunkt gurückgingen, wo, mittelft bes Selbstbewußtsehns, die Erscheinung und das Wefen an fich jufammenftoffen, es gleichsam mit Sanden gegriffen, daß Beide schlechthin inkommensurabel find, und die ganze Beise bes Senns des Einen, nebst allen Grundgesetzen dieses Senns, im Andern nichts und weniger als Nichts bedeutet. — Ich glaube, daß diefe lette Betrachtung nur von Wenigen recht verftanden werden, und daß sie Allen, die sie nicht verstehen, miffällig und felbst anftößig sehn wird: jedoch werde ich deshalb nie etwas weglassen, was dienen fann, meinen Grundgedanken zu erläutern. -

Um Anfange dieses Rapitels habe ich auseinandergesett, daß bie große Unhänglichkeit an das Leben, oder vielmehr die Furcht vor dem Tode, feineswegs aus der Erkenntnig entspringt, in welchem Fall sie das Resultat des erkannten Werthes des Lebens fenn würde; fondern daß jene Todesfurcht ihre Wurzel unmittel= bar im Willen hat, aus beffen ursprünglichem Wefen, in welchem er ohne alle Erkenntniß, und daher blinder Wille jum Leben ift, sie hervorgeht. Wie wir in bas Leben hineingelockt werden durch den ganz illusorischen Trieb zur Wollust; so werden wir barin festgehalten durch die gewiß eben so illusorische Furcht vor dem Tode. Beides entspringt unmittelbar aus dem Willen, der an sich erkenntniflos ift. Ware, umgekehrt, der Mensch ein bloß erkennendes Befen; fo mußte der Tod ihm nicht nur gleichgultig, fondern fogar willkommen febn. Jett lehrt die Betrachtung, ju der wir hier gelangt find, daß mas vom Tode getroffen wird, blog das erkennende Bewußtfehn ift, hingegen ber Wille, sofern er das Ding an sich ift, welches jeder individuellen Erscheinung jum Grunde liegt, von allem auf Zeitbeftimmungen

Beruhenden frei, alfo auch unvergänglich ift. Sein Streben nach Dafenn und Manifestation, worans bie Welt hervorgeht, wird ftets erfüllt: benn dieje begleitet ihn wie den Rorper fein Schatten, indem fie blog bie Gichtbarkeit feines Befens ift. Dag er in uns bennoch den Tod fürchtet, fommt daher, daß hier die Er= tenntniß ihm fein Befen blog in ber individuellen Erscheinung porhalt, woraus ihm die Täufdung entsteht, bag er mit biefer untergebe, etwan wie mein Bild im Spiegel, wenn man biefen gerichlägt, mit vernichtet zu werben icheint: Diefes alfo, als feinem ursprünglichen Befen, welches blinder Drang nach Da= fenn ift, zuwider, erfüllt ihn mit Abscheu. Hieraus nun folgt, bag Dasjenige in uns, was allein ben Tod zu fürchten fähig ift und ihn auch allein fürchtet, ber Wille, von ihm nicht ge= troffen wird; und daß hingegen was von ihm getroffen wird und wirklich untergeht, Das ift, mas feiner Ratur nach keiner Kurcht. wie überhaupt feines Wollens ober Affettes, fahig, baber gegen Senn und Nichtsehn gleichgültig ift, nämlich bas bloge Subjett ber Erfenntnig, der Intelleft, beffen Dafenn in feiner Beziehung zur Welt der Borftellung, d. h. der objeftiven Welt befteht, deren Korrelat er ift und mit beren Dafenn bas feinige im Grunde Eins ift. Wenngleich alfo nicht bas individuelle Bewußtfenn ben Tod überlebt; jo überlebt ihn doch Das, was allein fich gegen ihn sträubt: der Wille. Sieraus erklärt sich auch der Wider= fpruch, daß die Philosophen, vom Standpunkt ber Erkenntnif aus, allezeit mit treffenden Gründen bewiesen haben, der Tod fei fein Uebel; die Todesfurcht jedoch dem Allen unzugänglich bleibt: weil fie eben nicht in der Erkenntniß, fondern allein im Willen wurzelt. Gben baber, daß nur der Wille, nicht aber ber Intellekt das Ungerftorbare ift, kommt es auch, daß alle Religionen und Philosophien allein den Tugenden des Willens, oder Bergens, einen Lohn in der Ewigfeit zuerkennen, nicht denen des Intellekts. ober Ropfes.

Zur Erläuterung dieser Betrachtung diene noch Folgendes. Der Wille, welcher unser Wesen an sich ausmacht, ist einsacher Natur: er will bloß und erkennt nicht. Das Subjekt des Erskennens hingegen ist eine sekundare, aus der Objektivation des Willens hervorgehende Erscheinung: es ist der Einheitspunkt der Sensibilität des Nervenspstems, gleichsam der Fokus, in welchem

Die Strahlen der Thätigkeit aller Theile des Gehirns gufammenlaufen. Mit diefem muß es baher untergeben. 3m Gelbft= bewuntiehn fteht es, als das allein Erfennende, dem Willen als fein Zuschauer gegenüber und erkennt, obgleich aus ihm ent= iproffen, ihn boch als ein von fich Berschiedenes, ein Fremdes, deshalb auch nur empirisch, in der Zeit, stückweise, in feinen fucceffiven Erregungen und Aften, erfährt auch feine Ent= schließungen erft a posteriori und oft fehr mittelbar. Hieraus erklärt sich, daß unfer eigenes Wefen uns, d. h. eben unferm Intellekt, ein Rathsel ift, und daß das Individunm fich als nen entstanden und vergänglich erblickt; obschon sein Wesen an sich ein zeitlofes, alfo ewiges ift. Wie nun ber Wille nicht er= fennt, fo ift umgekehrt ber Intellekt, oder bas Subjekt ber Erfenntnig, einzig und allein erkennend, ohne irgend zu wollen. Dies ift felbst physisch baran nachweisbar, bag, wie schon im zweiten Buch erwähnt, nach Bichat, die verschiedenen Affette alle Theile des Organismus unmittelbar erschüttern und ihre Kunftionen ftoren, mit Ausnahme bes Gehirns, als welches höchstens mittelbar, b. h. in Folge eben jener Störungen, davon affizirt werben fann (De la vie et de la mort, art. 6, §. 2). Daraus aber folgt, daß das Subjekt des Erkennens, für fich und als solches, an nichts Antheil oder Interesse nehmen kann, fondern ihm das Sehn oder Nichtsehn jedes Dinges, ja fogar feiner felbft, gleichgültig ift. Barum nun follte diefes antheils= lose Wesen unsterblich sehn? Es endet mit der zeitlichen Erscheinung des Willens, d. i. dem Individuo, wie es mit diesem entstanden war. Es ift die Laterne, welche ausgelöscht wird, nach= bem sie ihren Dienst geleistet hat. Der Intellekt, wie die in ihm allein vorhandene anschauliche Welt, ift bloge Erscheinung: aber die Endlichkeit Beider ficht nicht Das an, davon fie die Er= scheinung sind. Der Intellekt ift Funktion des cerebralen Nerveninftems: aber biefes, wie ber übrige Leib, ift die Dbjektitat bes Billens. Daher beruht der Intellett auf dem somatischen Leben bes Organismus: biefer felbft aber beruht auf dem Willen. Der organische Leib fann alfo, in gewiffem Sinne, angefeben werben als Mittelglied zwischen bem Willen und bem Intelleft; wiewohl er eigentlich nur der in der Anschauung des Intellekts sich räum= lich darstellende Wille felbst ist. Tod und Geburt find die ftete Auffrischung des Bewuftjehns des an fich end= und anfangslosen Willens, der allein gleichsam die Substanz des Dasenns ift (jede folde Auffrischung aber bringt eine neue Möglichkeit ber Berneinung des Willens jum Leben). Das Bewußtsehn ift das Leben des Subjekts des Erkennens, oder des Gehirns, und der Tod beffen Ende. Daher ift das Bewuftfenn endlich, ftete neu, jedesmal von vorne anfangend. Der Wille allein beharrt; aber auch ihm allein ift am Beharren gelegen: benn er ift ber Wille gum Leben. Dem erkennenden Subjekt für fich ift an nichts gelegen. Im 3ch find jedoch Beide verbunden. — In jedem animalischen Wesen hat der Wille einen Intellekt errungen, welcher das Licht ift, bei bem er hier feine Zwecke verfolgt. Beiläufig gefagt, mag die Todesfurcht zum Theil auch darauf beruhen, daß der individuelle Wille fo ungern fich von feinem, durch den Naturlauf ihm zugefallenen Intelleft trennt, von feinem Führer und Wächter, ohne ben er fich hülflos und blind weiß.

Zu dieser Auseinandersetzung stimmt endlich auch noch jene tägliche moralische Ersahrung, die uns belehrt, daß der Wille allein real ist, hingegen die Objekte desselben als durch die Erskenntniß bedingt, nur Erscheinungen, nur Schaum und Dunst sind, gleich dem Weine, welchen Mephistopheles in Auerbachs Keller fredenzt: nämlich, nach jedem sinnlichen Genuß sagen auch wir: "Mir däuchte doch, als tränk" ich Wein."

Die Schrecken des Todes beruhen großentheils auf dem falschen Schein, daß jetzt das Ich verschwinde, und die Welt bleibe. Vielmehr aber ist das Gegentheil wahr: die Welt verschwindet; hingegen der innerste Kern des Ich, der Träger und Hervorsbringer jenes Subjekts, in dessen Vorstellung allein die Welt ihr Dasenn hatte, beharrt. Mit dem Gehirn geht der Intellekt und mit diesem die objektive Welt, seine bloße Vorstellung, unter. Daß in andern Gehirnen, nach wie vor, eine ähnliche Welt lebt und schwebt, ist in Beziehung auf den untergehenden Intellekt gleichgültig. — Wenn daher nicht im Willen die eigentliche Realität läge und nicht das moralische Dasehn das sich über den Tod hinaus erstreckende wäre; so würde, da der Intellekt und mit ihm seine Welt erlischt, das Wesen der Dinge überhaupt nichts weiter sehn, als eine endlose Tolge kurzer und trüber Träume, ohne Zusammenhang unter einander: denn das

Beharren der erkenntnissosen Natur besteht bloß in der Zeitsvorstellung der erkennenden. Also ein, ohne Ziel und Zweck, meistens sehr trübe und schwere Träume träumender Weltgeist wäre dann Alles in Allem.

Bann nun ein Individuum Todesangst empfindet; so hat man eigentlich bas feltsame, ja, zu belächelnde Schauspiel, bag der Berr der Welten, welcher Alles mit feinem Wefen erfüllt, und durch welchen allein Alles was ift fein Dasenn hat, verzagt und unterzugehen befürchtet, zu versinken in den Abgrund bes ewigen Richts; - während, in Wahrheit, Alles von ihm voll ift und es feinen Ort giebt, wo er nicht mare, fein Befen, in welchem er nicht lebte; da das Dasenn nicht ihn trägt, sondern er das Dasehn. Dennoch ift er es, der im Todesangft leiden= den Individuo verzagt, indem er der, durch das principium individuationis hervorgebrachten Täuschung unterliegt, daß seine Exifteng auf die des jest fterbenden Wefens beschränkt fei: diefe Täuschung gehört zu dem schweren Traum, in welchen er als Bille jum Leben verfallen ift. Aber man konnte zu dem Sterbenden fagen: "Du hörft auf, etwas zu fenn, welches du beffer gethan hättest, nie zu werden."

Solange keine Verneinung jenes Willens eingetreten, ist was der Tod von uns übrig läßt der Keim und Kern eines ganz andern Dasehns, in welchem ein neues Individuum sich wiederssindet, so frisch und ursprünglich, daß es über sich selbst verwundert brütet. Daher der schwärmerische und träumerische Hang edler Jünglinge, zur Zeit wo dieses frische Bewußtsehn sich eben ganz entsaltet hat. Was für das Individuum der Schlaf, das ist für den Willen als Ding an sich der Tod. Er würde es nicht aushalten, eine Unendlichkeit hindurch das selbe Treiben und Leiden, ohne wahren Gewinn, fortzusehen, wenn ihm Erinnerung und Individualität bliebe. Er wirft sie ab, dies ist der Lethe, und tritt, durch diesen Todesschlaf ersrischt und mit einem andern Intellekt ausgestattet, als ein neues Wesen wieder auf: "zu neuen Ufern lockt ein neuer Tag!"

Als sich bejahender Wille zum Leben hat der Mensch die Burzel seines Dasehns in der Gattung. Demnach ist sodann der Tod das Verlieren einer Individualität und Empfangen einer andern, folglich ein Verändern der Individualität unter der aus-

fcblieflichen Leitung feines eigenen Billens. Denn in biefem allein liegt die ewige Rraft, welche fein Dafenn mit feinem 3ch hervorbringen tonnte, jedoch, feiner Beschaffenheit wegen, es nicht barin zu erhalten vermag. Denn der Tod ift das dementi. welches das Weien (essentia) eines Jeden in feinem Anspruch auf Dasehn (existentia) erhält, das Hervortreten eines Widerfpruche, ber in jedem individuellen Dafenn licat:

> benn Alles mas entflebt. Ift werth, baf es ju Grunde gebt.

Bedoch fteht der felben Rraft, alfo dem Willen, eine unendliche Rahl eben folder Eriftenzen, mit ihrem Ich, ju Gebote, welche aber wieder eben fo nichtig und vergänglich fenn werden. Da nun jedes 3ch fein gesondertes Bewußtsehn hat; fo ift, in Binficht auf ein folches, jene unendliche Bahl berfelben von einem einzigen nicht verschieden. - Bon diesem Gesichtspunkt aus ericheint es mir nicht zufällig, daß aevum, alw, zugleich die einzelne Lebensdauer und die endlose Zeit bedeutet: es läft fich nämlich von hier aus, wiewohl undeutlich, absehen, daß, an sich und im letten Grunde, Beide bas Selbe find; wonach eigentlich fein Unterschied mare, ob ich nur meine Lebensdauer hindurch, ober eine unendliche Zeit exiftirte.

Allerdings aber können wir die Vorstellung von allem Obigen nicht gang ohne Zeitbegriffe durchführen: diefe follten jedoch, wo es fich vom Dinge an fich handelt, ausgeschloffen bleiben. Allein es gehört zu den unabanderlichen Granzen unfere Intellekte, daß er dieje erfte und unmittelbarite Form aller feiner Borftellungen nie gang abstreifen fann, um nun ohne fie zu operiren. Daher gerathen wir hier freilich auf eine Art Metempfnchofe; wiewohl mit dem bedeutenden Unterschiede, daß folche nicht die gange ψυχη, nämlich nicht bas erkennende Wefen betrifft, fonbern den Willen allein; wodurch fo viele Ungereimtheiten wegfallen, welche die Metempfnchofenlehre begleiten; fodann mit dem Bewuntfehn, daß die Form ber Zeit hier nur als unvermeibliche Alfommodation zu ber Beschränfung unsers Intellekte eintritt. Nehmen wir nun gar die, Kapitel 43 zu erörternde Thatsache gur Bulfe, bag ber Charafter, b. i. ber Wille, vom Bater erblich ift, der Intellett hingegen von der Mutter; fo tritt es gar wohl in den Zusammenhang unserer Ansicht, daß ber Wille des Menschen, an sich individuell, im Tode sich von dem, bei der Zeugung von der Mutter erhaltenen Intellekt trennte und nun seiner jest modifizirten Beschaffenheit gemäß, am Leitsaden des mit dieser harmonirenden durchweg nothwendigen Weltlaufs, durch eine neue Zeugung, einen neuen Intellekt empfinge, mit welchem er ein neues Wesen würde, welches keine Erinnerung eines frühern Dasehns hätte, da der Intellekt, welcher allein die Fähigkeit der Erinnerung hat, der sterbliche Theil, oder die Form ist, der Wille aber der ewige, die Substanz: demgemäß ist zur Bezeichnung dieser Lehre das Wort Palingenesse richtiger, als Metempsychose. Diese steten Wiedergeburten machen dann die Succession der Lebensträume eines an sich unzerstörbaren Willens aus, die er, durch so viele und verschiedenartige, successive Erkenntniß, in stets neuer Form, belehrt und gebessert, sich selbst aushöbe.

Mit dieser Ansicht stimmt auch die eigentliche, so zu fagen esoterische Lehre des Buddhaismus, wie wir fie durch die neuesten Forschungen fennen gelernt haben, überein, indem fie nicht Metempinchofe, fondern eine eigenthümliche, auf moralischer Bafis ruhende Palingenefie lehrt, welche fie mit großem Tieffinn ausführt und darlegt; wie Dies zu ersehen ist aus der, in Spence Hardy's Manual of Buddhism, p. 394-96, gegebenen, höchst lesens= und beachtungswerthen Darstellung der Sache (womit zu vergleichen p. 429, 440 und 445 deffelben Buches), deren Bestätigungen man findet in Taylor's Prabodh Chandro Daya, London 1812, p. 35; desgleichen in Sangermano's Burmese empire, p. 6; wie auch in den Asiat. researches, Vol. 6, p. 179, und Vol. 9, p. 256. Auch bas fehr brauchbare Deutsche Rompendium des Buddhaismus von Köppen giebt das Richtige über diefen Bunkt. Für den großen Saufen der Buddhaiften jedoch ift diese Lehre zu subtil; daher demselben, als fagliches Surrogat, eben Metempfychofe gepredigt wird.

Uebrigens darf nicht außer Acht gelassen werden, daß sogar empirische Gründe für eine Palingenesie dieser Art sprechen. Thatsächlich ist eine Verbindung vorhanden zwischen der Geburt der neu austretenden Wesen und dem Tode der abgelebten: sie zeigt sich nämlich an der großen Fruchtbarkeit des Menschengeschlechts, welche als Folge verheerender Seuchen entsteht. Als im 14. Jahrshundert der schwarze Tod die alte Welt größtentheils entwölsert

hatte, trat eine gang ungewöhnliche Fruchtbarkeit unter bem Menichengeichlechte ein, und Zwillingsgeburten waren fehr häufig: höchst seltsam war dabei der Umstand, daß feines der in biefer Beit geborenen Rinder feine vollständigen Bahne befam; alfo die fich austrengende Ratur im Ginzelnen geizte. Dies erzählt F. Schnurrer, Chronif ber Seuchen, 1825. Auch Casper, "lleber die mahrscheintiche Lebensbauer des Menschen", 1835, beftätigt den Grundjat, daß den entichiedensten Ginfluß auf Lebensbauer und Sterblichkeit, in einer gegebenen Bevolferung, die Bahl ber Reugungen in berfelben habe, als welche mit ber Sterblichkeit ftete gleichen Schritt halte; fo bag die Sterbefälle und bie Beburten allemal und allerorten fich in gleichem Berhältniß vermehren und vermindern, welches er durch aufgehäufte Belege aus vielen Ländern und ihren verschiedenen Provinzen außer Zweifel fest. Und doch fann unmöglich ein phyfischer Rausalnerus sehn awischen meinem frühern Tobe und ber Fruchtbarkeit eines fremben Chebettes, oder umgekehrt. Hier also tritt unleugbar und auf eine stupende Weise das Metaphnsische als unmittelbarer Erflärungsgrund des Phyfifchen auf. - Jedes neugeborene Wefen zwar tritt frifd und freudig in das neue Daschn und genießt ce ale ein geschenttes: aber es giebt und kann nichts Geschenttes geben. Sein frijches Dafenn ift bezahlt durch das Alter und ben Tod eines abgelebten, welches untergegangen ift, aber ben ungerftorbaren Reim enthielt, aus dem diefes neue entstanden ift: fie find ein Befen. Die Brude zwischen Beiben nachzuweisen, mare freilich die Löfung eines großen Räthscle.

Die hier ausgesprochene große Wahrheit ift auch nie gang verkannt worden, wenn sie gleich nicht auf ihren genauen und richtigen Sinn guruckgeführt werden fonnte, als welches allein durch die Lehre vom Primat und metaphpfifden Wefen des Billens, und der fefundären, bloß organischen Matur des Intellekts möglich wird. Wir finden nämlich die Lehre von der Metem= pinchoje, aus den urälteften und edelften Zeiten des Menfchengeschlechts ftammend, ftets auf der Erde verbreitet, als den Glauben ber großen Majorität bes Menschengeschlechts, ja, eigentlich als Lehre aller Religionen, mit Ausnahme der judischen und ber zwei von biefer ausgegangenen; am subtilften jedoch und ber Wahrheit am nächsten kommend, wie schon erwähnt, im Buddhaismus.

Bahrend bemgemäß bie Chriften fich tröften mit dem Biederfehen in einer andern Welt, in welcher man fich in vollständiger Berfon wiederfindet und fogleich erkennt, ift in jenen übrigen Religionen das Wiedersehen schon jett im Bange, jedoch incognito: nämlich im Kreislauf der Geburten und fraft der Metempsnchofe, ober Balingenesie, werden die Personen, welche jett in naher Berbin= bung oder Berührung mit uns ftehen, auch bei der nächften Beburt zugleich mit uns geboren, und haben die felben, oder boch analoge Berhältniffe und Gefinnungen zu uns, wie jett, biefe mögen nun freundlicher, oder feindlicher Art fenn. (Man fehe 3. B. Spence Hardy's Manual of Buddhism, p. 162.) Das Wiedererkennen beschränkt sich dabei freilich auf eine dunkle Ahn= bung, eine nicht jum beutlichen Bewußtfebn ju bringende und auf eine unendliche Ferne hindeutende Erinnerung; - mit Ausnahme jedoch des Buddha felbst, der das Borrecht hat, seine und der Andern frühere Geburten deutlich zu erkennen; - wie Dies in den Jatakas beschrieben ift. Aber, in der That, wenn man, in begünftigten Augenblicken, das Thun und Treiben der Menschen, in der Realität, rein objektiv ins Auge faßt; fo drängt fich Einem die intuitive lleberzeugung auf, daß es nicht nur, den (Platoni= schen) Ideen nach, stets das felbe ift und bleibt, fondern auch, daß die gegenwärtige Generation, ihrem eigentlichen Rern nach, geradezu, und substantiell identisch ist mit jeder vor ihr dagewesenen. Es fragt fich nur, worin diefer Kern besteht: die Untwort, welche meine Lehre darauf giebt, ift bekannt. Die erwähnte intuitive Ueberzeugung kann man fich denken als dadurch entstehend, daß bie Vervielfältigungsgläfer, Zeit und Raum, momentan eine Intermittenz ihrer Wirksamkeit erlitten. - Sinfichtlich ber Allgemein= heit des Glaubens an Metempsychose fagt Dbry in feinem vortrefflichen Buche: Du Nirvana Indien, p. 13, mit Recht: Cette vieille croyance a fait le tour du monde, et était tellement répandue dans la haute antiquité, qu'un docte Anglican l'avait jugée sans père, sans mère, et sans généalogie (Ths. Burnet, dans Beausobre, Hist. du Manichéisme, II, p. 391). Schon in den Beden, wie in allen heiligen Buchern Indiens, gelehrt, ift bekanntlich die Metempsychose der Kern des Brahma= nismus und Buddhaismus, herricht bemnach noch jett im gangen nicht islamifirten Ufien, alfo bei mehr als der Salfte bes gangen

Menschengeschlechts, als die festeste Heberzengung und mit unalaublich ftartem prattifchen Ginfluß. Ebenfalls war fie ber Glaube der Aegypter (Gerod., II, 123), von welchen Orpheus, Butha= goras und Platon fie mit Begeisterung entgegennahmen: befonders aber hielten die Pothagoreer fie fest. Daß fie auch in ben Mofte= rien der Griechen gelehrt wurde, geht unleugbar hervor aus Platons neuntem Buch von ben Gefeten (p. 38 et 42, ed. Bip.). Remefins (De nat. hom., c. 2) faat fogar: Kolyn nev our παντες Ελληνες, οί την ψυχην αθανατον αποφηναμενοι, την μετενσωματωσιν δογματιζουσι. (Communiter igitur omnes Graeci, qui animam immortalem statuerunt, eam de uno corpore in aliud transferri censuerunt.) Auch die Edda, namentsich in der Voluspa, lehrt Metempsnchose. Nicht weniger mar fie die Grund= lage der Religion der Druiden (Caes, de bello Gall., VI. -A. Pictet. Le mystère des Bardes de l'île de Bretagne, 1856). Sogar eine Mohammedanische Sette in Hindostan, die Bohrahs, von benen Colebroofe in den Asiat. res., Vol. 7, p. 336 sqq. ausführlich berichtet, glaubt an die Metempinchofe und enthält bemaufolge fich aller Rleischspeife. Selbst bei Umerikanischen und Negervölkern, ja fogar bei den Auftraliern finden fich Spuren bavon, wie hervorgeht aus einer in ber Englischen Zeitung, the Times, vom 29. Januar 1841, gegebenen genauen Befchreibung ber megen Brandstiftung und Mord erfolgten Sinrichtung zweier Auftralifcher Wilben. Dafelbit nämlich heißt es: "Der jungere von ihnen ging feinem Schicksal mit verstocktem und entschloffenem Ginn, welcher, wie fich zeigte, auf Rache gerichtet mar, entgegen: benn aus bem einzigen verständlichen Ausbruck, beffen er fich bebiente, ging hervor, bag er wieder auferstehen murbe als cein weißer Rerl», und dies verlieh ihm die Entschloffenheit." Auch in einem Buche von Ungewitter, "Der Belttheil Auftralien", 1853, wird ergahlt, daß die Papuas in Neuholland die Beigen für ihre eigenen, auf die Welt guruckgekehrten Unverwandten hielten. Diefem Allen zufolge ftellt der Glaube an Metempinchofe fich bar als die natürliche Ueberzeugung des Menschen, fobald er, unbefangen, irgend nachdenkt. Er ware bemnach wirklich Das, was Rant fälfchlich von feinen drei vorgeblichen Ideen ber Ber= nunft behauptet, nämlich ein ber menschlichen Bernunft natürliches, aus ihren eigenen Formen hervorgehendes Philosophem; und wo

er fich nicht findet, ware er durch positive, anderweitige Religionslehren erft verdrängt. Auch habe ich bemerkt, dag er Jedem, der jum erften Mal bavon bort, fogleich einleuchtet. Man fehe nur, wie ernstlich sogar Leffing ihm das Wort redet in den letzten sieben Baragraphen feiner "Erzichung des Menschengeschlechts". Auch Lichtenberg fagt, in feiner Selbstcharafteriftit: "3ch fann ben Gedanken nicht los werden, daß ich gestorben mar, ehe ich geboren wurde." Sogar der fo übermäßig empirische Sume fagt in seiner ffertischen Abhandlung über die Unsterblichkeit, p. 23: The metempsychosis is therefore the only system of this kind that philosophy can hearken to\*). Was diesem, über das gange Menichengeschlecht verbreiteten und den Beisen, wie dem Bolte einleuchtenden Glauben entgegensteht, ift das Judenthum, nebit ben aus diesem entsproffenen zwei Religionen, fofern fie eine Schöpfung des Menschen aus Nichts lehren, an welche er dann ben Glauben an eine endlose Fortdauer a parte post zu knüpfen die harte Aufgabe hat. Ihnen freilich ift es, mit Feuer und Schwert, gelungen, aus Europa und einem Theile Afiens jenen tröftlichen Urglauben der Menschheit zu verdrängen: es steht noch dahin auf wie lange. Wie schwer es jedoch gehalten hat, bezeugt die alteste Rirchengeschichte: die meisten Reger, 3. B. Simonisten, Basilibianer, Balentinianer, Marcioniten, Gnostifer und Manichäer waren eben jenem Urglauben zugethan. Die Juden felbst find jum Theil hineingerathen, wie Tertullian und Juftinus (in feinen Dialogen) berichten. Im Talmud wird erzählt, daß Abel's Seele in den Leib des Seth und dann in den des Mofes gewandert fei. Sogar die Bibelftelle, Matth. 16, 13-15, erhalt einen ver=

<sup>\*).,,</sup>Die Metempsychose ist baher bas einzige Spstem bieser Art, auf welches die Philosophie hören kann." — Diese posthume Abhanblung sindet sich in ben Essays on suicide and the immortality of the soul, by the late Dav. Hume, Basil 1799, sold by James Decker. Durch biesen Baseler Nachbruck nämlich sind jene beiden Werke eines der größten Denker und Schriftseller Englands vom Untergange gerettet worden, nachdem sie in ihrem Baterlande, in Folge der daselbst herrschenden stupiden und überaus verächtlichen Bigotterie, durch den Sinssus einer mächtigen und frechen Pfassenschaft unterdrückt worden waren, zur bleibenden Schande Englands. Es sind ganz seidenschaftssose, kalt vernünftige Untersuchungen der beiden genannten Gegenstände.

nünftigen Ginn nur dann, wann man fie als unter ber Borausfetung des Dogmas der Metempsuchofe gesprochen verfteht. Lufas freilich, der sie (9, 18-20) auch hat, fügt hinzu bei apoputus τις των αργαιών ανέστη, schiebt also den Juden die Boranssekung unter, daß jo ein alter Prophet noch mit Saut und Haar wieder auferstehen könne, welches, da sie doch wissen, daß er schon 6 bis 700 Jahr im Grabe liegt, folglich längst zerstoben ift, eine handgreifliche Absurdität ware. Im Chriftenthum ift übrigens an die Stelle der Seelenwanderung und der Abbüffung aller in einem frühern Leben begangenen Sunden durch diefelbe die Lehre von der Erbfünde getreten, d. h. von der Bufe für die Gunde eines anbern Individuums. Beide nämlich identifiziren, und zwar mit moralijder Tendenz, ben vorhandenen Menschen mit einem früher bagemeienen: die Seelenwanderung unmittelbar, die Erbfünde mittelbar. -

Der Tod ist die große Zurechtweisung, welche der Wille jum Leben, und naher ber biefem mesentliche Egoismus, burch ben Lauf der Natur erhält; und er fann aufgefagt werden als eine Strafe für unfer Dafenn\*). Er ift die fcmergliche Lojung des Rnotens, ben die Zeugung mit Wolluft geschürzt hatte, und die pon aufen eindringende, gewaltsame Zerftorung des Grundirrthums unfere Befene: Die große Enttäuschung. Wir find im Grunde etwas, das nicht fehn follte: darum hören wir auf zu fehn. Der Egoismus befteht eigentlich darin, daß der Mensch alle Realität auf feine eigene Person beschränkt, indem er in diefer allein gu eriftiren mahnt, nicht in den andern. Der Tod belehrt ihn eines Beffern, indem er biefe Berfon aufhebt, fo daß das Wefen des Menfchen, welches fein Wille ift, fortan nur in andern Judividuen leben wird, fein Intellekt aber, ale welcher felbst nur ber Er= icheinung, b. h. ber Welt als Borftellung, angehörte und bloß Die Form der Außenwelt war, eben auch im Borftellungfenn, d. h. im objeftiven Genn ber Dinge ale foldem, alfo ebenfalle nur im Dafenn ber bisherigen Augenwelt, fortbesteht. Gein ganges 3ch lebt also von jett an nur in Dem, was er bisher als nicht-3ch angesehen hatte: benn ber Unterschied zwischen Mengerem und

<sup>\*)</sup> Der Tob fagt: Du bift bas Produkt eines Uftes, ber nicht hatte fenn follen; barum mußt bu, ibn auszulöschen, fterben.

Innerem hört auf. Wir erinnern uns hier, daß ber beffere Menfch ber ift, welcher zwischen sich und ben Andern den wenigsten Unterfchied macht, fie nicht als abfolut Richt = 3ch betrachtet, mahrend bem Schlechten diefer Unterschied groß, ja absolut ift; - wie ich dies in der Preisschrift über das Fundament der Moral ausgeführt habe. Diefem Unterschiede gemäß fällt, bem Dbigen gufolge, ber Grad ans, in welchem der Tod als die Bernichtung des Menfchen angesehen werden kann. - Geben wir aber bavon aus, daß der Unterschied von Auger mir und in mir, als ein räumlicher, nur in ber Erscheinung, nicht im Dinge an fich ge= gründet, also kein absolut realer ift; so werden wir in dem Ber= lieren der eigenen Individualität nur den Berluft einer Erscheinung feben, also nur scheinbaren Berluft. Go viel Realität jener Unterichied auch im empirischen Bewußtsehn hat; so sind doch vom metaphhfifden Standpunkt aus, die Gate: "ich gehe unter, aber die Welt dauert fort", und "bie Welt geht unter, aber ich dauere fort", im Grund nicht eigentlich verschieden.

lleber dies Alles nun aber ift der Tod die große Gelegen= heit, nicht mehr Ich zu fenn: wohl Dem, der fie benutt. Bahrend des Lebens ift der Wille des Menschen ohne Freiheit: auf ber Basis seines unveränderlichen Charafters geht fein Sandeln, an der Rette der Motive, mit Nothwendigkeit vor sich. Run trägt aber Jeder in seiner Erinnerung gar Bieles, bas er gethan, und worüber er nicht mit sich selbst zufrieden ift. Lebte er nun immerfort; so würde er, vermöge der Unveränderlichkeit des Charafters, auch immerfort auf die felbe Weise handeln. Demnach muß er aufhören zu fehn mas er ift, um aus dem Reim feines Wesens als ein neues und anderes hervorgehen zu können. Daher löst der Tod jene Bande: der Wille wird wieder frei: denn im Esse, nicht im Operari liegt die Freiheit: Finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt, ift ein fehr berühmter Ausspruch des Beda, den alle Bedantifer häufig wiederholen\*). Das Sterben ift der Augen= blick jener Befreiung von der Ginseitigkeit einer Individualität.

<sup>\*)</sup> Sancara, s. de theologumenis Vedanticorum, ed. F. H. H. Windischmann, p. 37. — Oupnekhat, Vol. I, p. 387, et p. 78. — Colebrooke's Miscellaneous essays, Vol. I, p. 363.

welche nicht den innersten Rern unsers Befens ausmacht, vielmehr als eine Art Berirrung beffelben zu benten ift: Die mahre, ursprüngliche Freiheit tritt wieder ein, in diesem Augenblick, welcher, im angegebenen Sinn, als eine restitutio in integrum betrachtet werden fann. Der Friete und die Beruhigung auf dem Gesichte der meisten Todten scheint daher zu stammen. Rubia und fauft ift, in der Regel, der Tod jedes guten Menschen: aber willig sterben, gern sterben, freudig sterben, ift das Borrecht des Refignirten, Deffen, der den Willen zum Leben aufgiebt und verneint. Denn nur er will wirklich und nicht blok icheinbar fterben, folglich braucht und verlangt er feine Fortdauer seiner Berson. Das Dasenn, welches wir kennen, giebt er willig auf: mas ihm statt bessen mirb, ift in unsern Angen nichts; weil unfer Dafenn, auf jenes bezogen, nichts ift. Der Buddhaiftische Glaube nennt jenes Nirmana, b. h. Erloschen\*).

<sup>\*)</sup> Die Etymologie bes Wortes Nirmana wird vericieben angegeben. Mach Colebroofe (Transact. of the Roy. Asiat. soc., Vol. I, p. 566) fommt es von Ba, meben, wie ber Bind, mit vorgefetter Regation Rir, bedeutet also Windstille, aber ale Abjettiv "erloschen". - Auch Obry, du Nirvana Indien, fagt p. 3: Nirvanam en sanscrit signifie à la lettre extinction, telle que celle d'un feu. - Nach bem Asiatic Journal, Vol. 24, p. 735, beifit es eigentlich Rerawana, bon nera, ohne, und mana, Leben, und bie Bebeutung ware annihilatio. - 3m Eastern Monachism, by Spence Hardy, wirb, G. 295, Nirwana abgeleitet von Bana, fündliche Buniche, mit ber Regation nir. - 3. 3. Schmidt, in feiner Ueberfetzung ber Befchichte ber Dftmongolen, G. 307, fagt, bas Sanstritmort nirmana werbe im Mongolifden überfett burch eine Bhrafe, welche bebeutet: "vom Jammer abgeschieden", - "bem Jammer entwichen". - Rach bes felben Gelehrten Borlesungen in ber Betersburger Atabemie ift Rirmana bas Gegentheil von Sanfara, welches bie Belt ber fteten Biebergeburten, bes Befüftes und Berlangens, ber Ginnentäufdung und manbelbaren Formen, bes Beborenwerbens, Alterns, Erfranfens und Sterbens ift. - In ber Burmefifden Sprache wird bas Bort Nirwana, nach Unalogie ber übris gen Sansfritworte, umgestaltet in Rieban und wird überfett burch ,,vollftanbige Berichwindung". Siehe Sangermano's Description of the Burmese empire, transl. by Tandy, Rome 1833, §. 27. In ber ersten Auflage von 1819 idrieb auch ich nieban, weil wir bamale ben Bubbhaismus nur que burftigen Radrichten von ben Birmanen fannten.

## Rapitel 42.

## Leben der Gattung.

Im vorhergehenden Rapitel wurde in Erinnerung gebracht, baß bie (Platonifchen) 3been ber verschiedenen Stufen ber Befen, welche Die adagnate Objektivation des Willens jum Leben find, in der an die Form der Zeit gebundenen Erkenntnig des Individuums sich als die Gattungen, d. h. als die durch das Band ber Zeugung verbundenen, successiven und gleichartigen Individuen darstellen, und daß daher die Gattung die in der Zeit auseinandergezogene 3dec (eldoc, species) ift. Demzufolge liegt das Wefen an sich jedes Lebenden zunächst in feiner Gattung: diese hat jedoch ihr Dasenn wieder nur in den Individuen. Obgleich nun der Wille nur im Individuo jum Selbstbewußtsehn gelangt, sich also unmittelbar nur als das Judividuum erkennt: fo tritt das in der Tiefe liegende Bewußtsehn, daß eigentlich die Gattung ce ift, in der sein Wesen sich objektivirt, boch darin hervor, daß dem Individuo die Angelegenheiten der Gattung als folder, alfo die Gefchlechteverhältniffe, die Zeugung und Ernährung der Brut, ungleich wichtiger und angelegener find, als alles Undere. Daher also bei den Thieren die Brunft (von deren Behemeng man eine vortreffliche Schilderung findet in Burbach's Physiologie, Bd. 1, 88. 247, 257), und beim Menschen Die forgfältige und kapriziöse Auswahl bes andern Individuums zur Befriedigung des Geschlechtstriebes, welche sich bis zur leiden= schaftlichen Liebe steigern fann, beren näherer Untersuchung ich ein eigenes Rapitel widmen werde: eben daher endlich die über= ichwängliche Liebe ber Eltern zu ihrer Brut.

In den Ergänzungen zum zweiten Buch wurde der Wille der Wurzel, der Intelleft der Krone des Baumes verglichen: so ist es innerlich, oder psychologisch. Aleuserlich aber, oder physioslogisch, sind die Genitalien die Wurzel, der Kopf die Krone. Das Ernährende sind zwar nicht die Genitalien, sondern die Botten der Gedärme: dennoch sind nicht diese, sondern jene die Wurzel: weil durch sie das Individuum mit der Gattung zussammenhängt, in welcher es wurzelt. Denn es ist physisch ein Erzeugniß der Gattung, metaphysisch ein mehr oder minder uns

vollkommenes Bild der Idee, welche, in der Form der Zeit, sich als Gattung barftellt. In llebereinstimmung mit bem bier ausgesprochenen Verhältniß ift die größte Vitalität, wie auch die Defrepität, bes Gehirns und ber Genitalien gleichzeitig und fteht in Verbindung. Der Geschlechtstrieb ift anzusehen als ber innere Bug bes Baumes (ber Gattung), auf welchem bas Leben bes Individuums iprofit, wie ein Blatt, bas vom Baume genährt wird und ihn zu nähren beiträgt: daher ift jener Trieb fo ftark und aus der Tiefe unferer Natur. Gin Individuum fastriren, heißt es vom Baum ber Gattung, auf welchem es fprofit, abschneiden und so gesondert verdorren laffen: daher die Degrada= tion feiner Geiftes- und Leibesfrafte. - Daß auf den Dienft ber Gattung, b. i. die Befruchtung, bei jedem thierischen Individuo, augenblickliche Erichöpfung und Abspannung aller Kräfte, bei den meisten Insekten fogar baldiger Tod erfolgt, weshalb Cellus fagte seminis emissio est partis animae jactura; daß beim Menichen bas Erlöschen ber Zeugungskraft anzeigt, bas Individuum gehe nunmehr dem Tode entgegen; daß übertriebener Gebrauch jener Kraft in jedem Alter das Leben verfürzt, Enthaltsamfeit hingegen alle Rrafte, besonders aber die Mustelfraft, erhöht, weshalb sie zur Vorbereitung ber Griechischen Athleten gehörte; daß dieselbe Enthaltsamkeit das Leben des Insetts sogar bis jum folgenden Frühling verlängert; - alles Diefes beutet barauf bin, baß bas Leben bes Individuums im Grunde nur ein von der Gattung erborgtes und daß alle Lebens= fraft gleichsam burch Abdammung gehemmte Gattungsfraft ift. Diefes aber ift baraus ju erflären, bag bas metaphnfifche Gubftrat des Lebens fich unmittelbar in der Gattung und erft mittelft Diefer im Individuo offenbart. Demgemäß wird in Indien ber Lingam mit der Joni als das Symbol der Gattung und ihrer Unfterblichkeit verehrt und, als das Gegengewicht des Todes, gerade der diesem vorstehenden Gottheit, dem Schima, als Attribut beigegeben.

Aber ohne Mythos und Symbol bezeugt die Heftigkeit des Geschlechtstriebes, der rege Eifer und der tiefe Ernst, mit welchem jedes Thier, und eben so der Mensch, die Angelegenheiten desselben betreibt, daß durch die ihm dienende Funktion das Thier Dem angehört, worin eigentlich und hauptsächlich sein wahres Wesen

liegt, nämlich der Gattung; während alle andern Funktionen und Organe unmittelbar nur dem Individuo dienen, dessen Dasehn im Grunde nur ein sesundäres ist. In der Heftigkeit zenes Triebes, welcher die Koncentration des ganzen thierischen Wesens ist, drückt ferner sich das Vewußtsehn aus, daß das Individuum nicht fortdauere und daher Alles an die Erhaltung der Gattung zu setzen habe, als in welcher sein wahres Dasehn liegt.

Bergegenwärtigen wir, zur Erläuterung des Gefagten, uns jett ein Thier in seiner Brunft und im Atte ber Zeugung. Wir sehen einen an ihm sonst nie gefannten Ernft und Gifer. Was geht dabei in ihm vor? - Weiß es, daß es sterben muß und daß durch fein gegenwärtiges Geschäft ein neues, jedoch ihm völlig ähnliches Individuum entstehen wird, um an feine Stelle gu treten? — Von dem Allen weiß es nichts, da es nicht denkt. Aber es forgt für die Fortdauer seiner Gattung in der Zeit, fo cifrig, als ob es jenes Alles müßte. Denn es ift fich bewußt, daß es leben und dasehn will, und den höchsten Grad diefes Wollens brückt es aus burch ben Aft ber Zeugung: dies ift Alles, was dabei in feinem Bewußtsehn vorgeht. Auch ist dies völlig hinreichend zum Beftande ber Wefen; eben weil der Wille das Radikale ift, die Erkenntniß das Adventitium. Dieferhalb eben braucht der Wille nicht durchweg von der Erkenntniß geleitet zu werden; sondern sobald er in seiner Ursprünglichkeit sich entschieden hat, wird schon von selbst dieses Wollen sich in der Welt der Vorstellung objektiviren. Wenn nun foldermaaßen jene bestimmte Thiergestalt, die wir uns gedacht haben, es ift, die das Leben und Dasehn will; so will fie nicht Leben und Dasehn überhaupt, fondern fie will es in eben biefer Geftalt. Darum ist es der Anblick seiner Gestalt im Beibchen feiner Art, der den Willen des Thieres zur Zeugung anreigt. Diefes fein Wollen, angeschaut von Außen und unter ber Form ber Zeit, stellt sich bar als solche Thiergestalt eine endlose Zeit hindurch erhalten durch die immer wiederholte Ersetzung eines Individuums burch ein anderes, also durch das Wechselspiel des Todes und der Beugung, welche, fo betrachtet, nur noch als ber Bulsichlag jener burch alle Zeit beharrenden Geftalt (ιδεα, είδος, species) erscheinen. Man fann fie ber Attraktions - und Repulsionskraft, burch beren Antagonismus die Materie besteht, vergleichen. - Das

hier am Thiere Nachgewiesene gilt auch vom Menschen: benn wenn gleich bei diesem der Zeugungsaft von der vollständigen Erkenntniß seiner Endursache begleitet ist; so ist er doch nicht von ihr geleitet, sondern geht unmittelbar aus dem Willen zum Echen hervor, als dessen Koncentration. Er ist sonach den instinktiven Handlungen beizuzählen. Denn so wenig bei der Zeugung das Thier durch die Erkenntniß des Zweckes geleitet ist, so wenig ist es dieses bei den Kunstrieben: auch in diesen äußert sich der Wille, in der Hauptsache, ohne die Bermittelung der Erkenntniß, als welcher, hier wie dort, nur das Detail anheimgestellt ist. Die Zeugung ist gewissermaaßen der bewunderungswürdigste der Kunstriebe und sein Berk das erstannlichste.

Mus diefen Betrachtungen erffart es fich, warum die Begierde des Geschlechts einen von jeder andern fehr verschiedenen Charafter trägt: sie ist nicht nur die stärkeste, sondern fogar fpecifiich von mächtigerer Art als alle andern. Sie wird überall îtillichweigend vorausgesett, als nothwendig und unausbleiblich, und ift nicht, wie andere Bunfche, Sache bes Geschmacks und ber Laune. Denn fie ist der Bunfch, welcher felbst das Wesen des Menschen ausmacht. Im Konflift mit ihr ift kein Motiv fo ftark, daß es des Sieges gewiß ware. Sie ist fo fehr die Hauptfache, daß fur die Entbehrung ihrer Befriedigung feine andern Genüffe entschädigen: auch übernimmt Thier und Mensch ihretwegen jede Wefahr, jeden Rampf. Gin gar naiver Ausbrud Diefer natürlichen Sinnesart ift die befannte Ueberschrift der mit bem Phallus verzierten Thure ber fornix zu Bompeji: Heic habitat felicitas: Diese mar für den Hineingehenden naiv, für den Herauskommenden ironisch, und an sich selbst humoristisch. -Mit Ernft und Burde hingegen ift die überschwängliche Macht bes Zeugungstriebes ausgedrückt in der Inschrift, welche (nach Theo von Smyrna, de musica, c. 47) Dfiris auf einer Saule, Die er ben ewigen Göttern fette, angebracht hatte: "Dem Beifte, bem himmel, ber Sonne, bem Monde, der Erde, der Racht, dem Tage, und dem Bater alles Deffen, mas ift und was febn wird, bem Eros": - ebenfalls in der schönen Apostrophe, mit welcher Lufretius fein Wert eröffnet:

Aeneadum genetrix, hominum divômque voluptas, Alma Venus cet.

Dem Allen entspricht die wichtige Rolle, welche bas Be= fchlechteverhaltnif in der Menschenwelt spielt, ale wo es eigentlich der unfichtbare Mittelpunkt alles Thuns und Treibens ift und trots allen ihm übergeworfenen Schleiern überall hervorgudt. Es ist die Ursache des Rrieges und der Zweck des Friedens, die Grundlage des Ernftes und das Ziel des Scherzes, die un= erichopfliche Quelle des Wites, der Schluffel zu allen Anfpielungen und ber Ginn aller geheimen Binke, aller unausgesprochenen Anträge und aller verstohlenen Blicke, bas tägliche Dichten und Trachten der Jungen und oft auch der Alten, der stündliche Ge= banke des Unteuschen und die gegen seinen Willen stets wieder= fehrende Tranmerei bes Renichen, ber allezeit bereite Stoff jum Scherz, eben nur weil ihm der tieffte Ernst zum Grunde liegt. Das aber ift bas Pifante und ber Spaaf ber Welt, daß die Sauptangelegenheit aller Menschen heimlich betrieben und oftensibel möglichst ignorirt wird. In der That aber sieht man dieselbe jeden Augenblick fich als den eigentlichen und erblichen Herrn der Welt, aus eigener Machtvollfommenheit, auf den angestammten Thron setzen und von dort herab mit höhnenden Blicken der Mustalten lachen, die man getroffen hat, sie zu bandigen, ein= zuferkern, wenigstens einzuschränken und wo möglich gang verdeckt zu halten, oder doch fo zu bemeistern, daß fie nur als eine gan; untergeordnete Nebenangelegenheit des Lebens zum Vorschein fomme. - Dies Alles aber stimmt damit überein, daß der Geschlechtstrieb der Kern des Willens zum Leben, mithin die Koncentration alles Wollens ift; daher eben ich im Texte die Genita= lien den Brennpunkt des Willens genannt habe. Ja, man fann fagen, der Mensch sei konkreter Geschlechtstrieb; da feine Entftehung ein Kopulationsakt und ber Wunsch feiner Wünsche ein Ropulationsakt ift, und diefer Trieb allein seine gange Erscheinung perpetuirt und zusammenhält. Der Wille zum Leben äußert fich zwar zunächst als Streben zur Erhaltung des Individuums; jedoch ift dies nur die Stufe jum Streben nach Erhaltung der Gattung, welches lettere in dem Grade heftiger fenn muß, als das leben der Gattung, an Dauer, Ausdehnung und Werth, das des Indi= viduums übertrifft. Daher ift der Geschlechtstrieb die voll= fommenfte Acuferung des Willens jum Leben, fein am deutlichften ausgedrückter Thous: und hiemit ift sowohl das Entstehen der Individuen aus ihm, als sein Primat über alle andern Bunfche des natürlichen Menschen in vollkommener Uebereinstimmung.

Dieber gehört noch eine physiologische Bemerkung, welche auf meine im zweiten Buche bargelegte Grundlehre Licht gurudwirft. Wie nämlich der Geschlechtstrieb die heftigite der Begier= ben, der Bunsch der Bünsche, die Koncentration alles unsers Wollens ift, und bemnach die dem individuellen, mithin auf ein bestimmtes Individuum gerichteten Bunsche eines Jeden genau entsprechende Befriedigung beffelben der Gipfel und die Rrone feines Glückes, nämlich das lette Ziel feiner natürlichen Beftrebungen ift, mit beren Erreichung ihm Alles erreicht und mit beren Verfehlung ihm Alles verfehlt scheint; - so finden wir, als physiclogisches Korrelat hievon, im objektivirten Willen, also im menschlichen Dragnismus, bas Sperma als die Sefretion ber Sefretionen, die Quinteffeng aller Gafte, das lette Resultat aller organischen Funktionen, und haben hieran einen abermaligen Beleg dazu, daß der Leib nur die Objeftität des Willens, d. h. der Wille felbit unter der Form der Borftellung ift.

Un die Erzeugung fnüpft fich die Erhaltung der Brut und an ben Geschlechtstrieb die Elternliebe; in welchen also sich bas Gattungeleben fortfett. Demgemäß hat die Liebe des Thieres gu feiner Brut, gleich bem Geichlechtstriebe, eine Starte, welche die ber blok auf das eigene Individuum gerichteten Bestrebungen weit übertrifft. Dies zeigt sich barin, bag felbst die fauftesten Thiere bereit find, für ihre Brut auch den ungleichsten Rampf, auf Tod und Leben, zu übernehmen und, bei fast allen Thieraattungen, die Mutter für die Beschützung der Jungen jeder Gefahr, ja in manchen Fällen fogar dem gewissen Tode ent= gegengeht. Beim Menfchen wird diese instinktive Elternliche durch die Bernunft, d. h. die Ueberlegung, geleitet und vermittelt, bisweilen aber auch gehemmt, welches, bei schlechten Charafteren, bis zur völligen Berleugnung berfelben geben fann: baber können wir ihre Wirkungen am reinsten bei ben Thieren beobachten. Un sich selbst ift sie jedoch im Menschen nicht weniger ftart: auch hier feben wir fie, in einzelnen Fällen, die Gelbstliebe ganglich überwinden und fogar bis zur Aufopferung des eigenen Lebens gehen. Go g. B. berichten noch foeben die Zeitungen aus Frantreich, bag zu Chahars, im Departement du Lot, ein Bater

fich bas Leben genommen hat, bamit fein Sohn, ben bas Loos jum Rriegsdienst getroffen hatte, ber alteste einer Witwe und als folder bavon befreit sehn sollte. (Galignani's Messenger vom 22. Juni 1843.) Bei den Thieren jedoch, da fie keiner leberlegung fähig find, zeigt die inftinktive Mutterliebe (das Mann= chen ift fich seiner Baterschaft meistens nicht bewußt) sich unvermittelt und unverfälscht, daher mit voller Deutlichfeit und in ihrer gangen Stärke. Im Grunde ift fie ber Ausbruck bes Bewußtsehns im Thiere, daß sein mahres Wefen unmittelbarer in der Gattung, als im Individuo liegt, daher es nöthigenfalls fein Leben opfert, damit, in den Jungen, die Gattung erhalten werde. Also wird hier, wie auch im Geschlechtstriebe, der Wille zum Leben gewiffermaagen transscendent, indem fein Bewußtsehn fich über das Individuum, welchem es inharirt, hinaus, auf die Gattung erftrectt. Um biefe zweite Meuferung bes Gattungs= lebens nicht bloß abstrakt auszusprechen, sondern fie dem Lefer in ihrer Größe und Wirklichkeit zu vergegenwärtigen, will ich von der überschwänglichen Stärke der instinktiven Mutterliebe einige Beifviele anführen.

Die Secotter, wenn verfolgt, ergreift ihr Junges und taucht bamit unter: wann sie, um zu athmen, wieder auftaucht, beckt fie dasselbe mit ihrem Leibe und empfängt, während es fich rettet. Die Pfeile des Jägers. - Einen jungen Wallfifch erlegt man bloß, um die Mutter herbeizulocken, welche zu ihm eilt und ihn selten verläßt, so lange er noch lebt, wenn sie auch von mehreren Harpunen getroffen wird. (Scoresbh's Tagebuch einer Reife auf ben Wallfischfang; aus bem Englischen von Rries, S. 196.) -Un der Drei=Rönigs=Infel, bei Neufeeland, leben toloffale Bho= fen, See-Elephanten genannt (Phoca proboscidea). In geordneter Schaar um die Infel schwimmend nahren fie fich von Fischen, haben jedoch unter dem Waffer gemiffe, uns unbekannte, grausame Feinde, von denen sie oft schwer verwundet werden; baher verlangt ihr gemeinsames Schwimmen eine eigene Taktik. Die Beibchen werfen auf dem Ufer: mahrend fie bann fangen, welches sieben bis acht Wochen dauert, schließen alle Männchen einen Kreis um fie, um zu verhindern, daß fie nicht, vom Sunger getrieben, in die See geben, und wenn dies versucht wird, wehren fie es burch Beigen. Go hungern fie alle mit einander fieben bis acht Wochen hindurch und werden fämmtlich fehr mager, bloß bamit die Jungen nicht in See geben, bevor fie im Stande find. wohl zu schwimmen und die gehörige Taktik, welche ihnen dann burch Stoffen und Beigen beigebracht wird, zu beobachten. (Frevcinet, Voy. aux terres australes, 1826.) Sier zeigt fich auch. wie die Elternliebe, gleich jeder ftarfen Beftrebung des Willens (fiche Rap. 19, 6), die Intelligeng fteigert. - Bilbe Enten, Grasmuden und viele andere Bogel fliegen, wann ber Jager fich bem Defte nähert, mit lautem Geschrei ihm vor die Fuge und flattern hin und her, als wären ihre Flügel gelähmt, um die Aufmerksamkeit von der Brut ab auf sich zu lenken. — Die Lerche sucht den Hund von ihrem Reste abzulocken, indem sie sich felbit preisgiebt. Eben fo loden weibliche Biriche und Rehe an, fie felbft zu jagen, damit ihre Jungen nicht angegriffen werden. -Schwalben find in brennende Säufer geflogen, um ihre Jungen gu retten, ober mit ihnen unterzugehen. In Delfft ließ fich, bei einer heftigen Feuersbrunft, ein Storch im Refte verbrennen, um feine garten Jungen, die noch nicht fliegen konnten, nicht zu verlaffen. (Hadr. Junius, Descriptio Hollandiae.) Auerhahn und Waldschnepfe lassen fich brütend auf dem Reste fangen. Muscicapa tyrannus vertheidigt ihr Neft mit besonderem Muthe und fett fich felbst gegen Abler gur Wehr. - Gine Ameife hat man quer durchgeschnitten, und sah die vordere Sälfte noch ihre Buppen in Sicherheit bringen. - Gine Hundin, der man die Jungen aus dem Leibe geschnitten hatte, froch fterbend zu ihnen hin, liebkofte fie und fing erft dann heftig zu minfeln an, als man fie ihr nahm. (Burdach, Physiologie ale Erfahrungs= wiffenschaft, Bb. 2 und 3.)

## Rapitel 43.

## Erblichkeit ber Eigenschaften.

Daß, bei ber Zeugung, die von den Eltern zusammengebrachsten Keime nicht nur die Sigenthümlichkeiten der Gattung, sondern auch die der Individuen fortpflanzen, lehrt, hinsichtlich der leibs

lichen (objektiven, äußern) Eigenschaften, die alltäglichste Erfahrung, auch ist es von jeher anerkannt worden:

Naturae sequitur semina quisque suae.

Catull.

Db dies nun ebenfalls von den geiftigen (subjeftiven, innern) Eigenschaften gelte, so daß auch diese fich von den Eltern auf die Rinder vererbten, ift eine ichon öfter aufgeworfene und fast allgemein bejahte Frage. Schwieriger aber ift das Problem, ob fich hiebei sondern laffe, was dem Bater und was der Mutter angehört, welches alfo das geistige Erbtheil fei, das wir von jedem ber Eftern überfommen. Beleuchten wir nun diefes Problem mit unserer Grunderkenntniß, daß der Wille das Wesen an sich, der Kern, das Radikale im Menschen; der Intellekt hingegen das Sefundare, das Adventitium, das Accideng jener Substang fei; fo werden wir, vor Befragung der Erfahrung, ce wenigstens als wahrscheinlich annehmen, daß, bei der Zeugung, der Bater, als sexus potior und zeugendes Princip, die Basis, das Radikale bes neuen Lebens, also den Willen verleihe, die Mutter aber, als sexus sequior und bloß empfangendes Princip, das Sckunbare, ben Intelleft; daß also ber Mensch sein Moralisches, feinen Charafter, feine Reigungen, fein Berg, vom Bater erbe, hingegen den Grad, die Beschaffenheit und Richtung feiner Intelligenz von der Mutter. Diese Annahme nun findet wirklich ihre Bestätigung in der Erfahrung; nur daß diese hier nicht durch ein physitalisches Experiment auf dem Tisch entschieden werden fann, sondern theils aus vieljähriger, forgfältiger und feiner Beobachtung und theils aus ber Geschichte hervorgeht.

Die eigene Erfahrung hat den Borzug völliger Gewißheit und größter Specialität, wodurch der Nachtheil, der ihr darans erwächst, daß ihre Sphäre beschränkt und ihre Beispiele nicht allbekannt sind, überwogen wird. An sie zunächst weise ich daher einen Jeden. Zuvörderst betrachte er sich selbst, gestehe sich seine Neigungen und Leidenschaften, seine Charafterschler und Schwächen, seine Laster, wie auch seine Borzüge und Tugenden, wenn er deren hat, ein: dann aber denke er zurück an seinen Bater, und es wird nicht sehlen, daß er jene sämmtlichen Charafterzüge auch an ihm gewahr werde. Hingegen wird er die Mutter oft von einem ganz verschiedenen Charafter sinden, und eine moralische

Uebereinstimmung mit dieser wird höchst selten, nämlich nur burch den befondern Zufall der Gleichheit des Charafters beider Eltern. Statt finden. Er ftelle biefe Prüfung an g. B. in Sinficht auf Jähzornigfeit, ober Gebuld, Geiz, oder Berfdwendung, Reigung jur Wolluft, oder zur Böllerei, oder jum Spiel, Sartherziakeit. ober Gute, Redlichkeit, ober Falfchheit, Stolz, ober Leutseligkeit, Muth, oder Feigheit, Friedfertigfeit, oder Bantsucht, Berfohnlich= feit, oder Groll u. f. w. Danach stelle er dieselbe Untersuchung an, an allen Denen, deren Charafter und beren Eltern ihm genau befannt geworden find. Wenn er aufmertsam, mit richtigem Ur= theil und aufrichtig verfährt, wird die Bestätigung unfere Sates nicht ausbleiben. Go 3. B. wird er ben, manchen Menschen eigenen, speciellen Sang jum Lugen in zwei Brudern gleichmäßig porhanden finden; weil fie ihn vom Bater geerbt haben: diefer= halb ift auch die Romodie "Der Lügner und fein Sohn" pfnchologisch richtig. - Inzwischen sind hier zwei unvermeidliche Beschränkungen zu berüchsichtigen, welche nur offenbare Ungerechtigkeit als Ausflüchte deuten könnte. Nämlich erftlich: pater semper incertus. Nur eine entschiedene forperliche Aehnlichkeit mit dem Bater beseitigt diese Beschränkung; hingegen ist eine oberflächliche hiezu nicht hinreichend: benn es giebt eine Nachwirkung früherer Befruchtung, vermöge welcher bisweilen die Kinder zweiter Che noch eine leichte Aehnlichfeit mit dem erften Gatten haben, und die im Chebruch erzeugten mit dem legitimen Bater. Noch deutlicher ift folche Rachwirkung bei Thieren beobachtet worden. Die ameite Beschränkung ift, bag im Sohn zwar der moralische Charafter des Baters auftritt, jedoch unter der Modififation, die er burch einen andern, oft fehr verschiedenen Intellett (dem Erbtheil von der Mutter) erhalten hat, wodurch eine Korreftion der Beobachtung nöthig wird. Diefe Modifitation tann, nach Maaggabe jenes Unterschiedes, bedeutend oder gering fenn, jedoch nie fo groß, daß nicht auch unter ihr die Grundzüge des väterlichen Charafters noch immer fenntlich genug aufträten; etwan wie ein Menfch, ber fich burch eine gang fremdartige Kleidung, Berrücke und Bart entstellt hatte. Ift g. B., vermöge des Erbtheils von ber Mutter, ein Menich mit überwiegender Bernunft, aljo ber Fähigkeit zum Nachdenken, zur Ueberlegung, ausgestattet; fo werben burch biese feine vom Bater ererbten Leidenschaften theils

gezügelt, theils versteckt werden und demnach nur zu methodischer und planmäßiger, oder heimlicher Acukerung gelangen, woraus dann eine von der des Baters, welcher etwan nur einen ganz beschränkten Kopf hatte, sehr verschiedene Erscheinung hervorgehen wird: und eben so kann der umgekehrte Fall eintreten. — Die Neigungen und Leidenschaften der Mutter hingegen sinden sich in den Kindern durchaus nicht wieder, oft sogar ihr Gegentheil.

Die hiftorischen Beispiele haben vor benen des Privatlebens den Vorzug, allgemein bekannt zu sehn; wogegen sie freilich durch die Unsicherheit und häusige Verfälschung aller Ueberlieferung, zudem auch dadurch beeinträchtigt werden, daß sie in der Regel nur das öffentliche, nicht das Privatleben und dennach nur die Staatshandlungen, nicht die feineren Aeußerungen des Charakters enthalten. Inzwischen will ich die in Nede stehende Wahrheit durch einige historische Beispiele belegen, zu denen Die, welche aus der Geschichte ein Hauptstudium gemacht haben, ohne Zweisel noch eine viel größere Anzahl eben so treffender werden hinzusfügen können.

Bekanntlich brachte P. Decius Mus, mit heroischem Ebelmuth, sein Leben dem Baterlande zum Opfer, indem er, sich und die Feinde seierlich den unterirdischen Göttern weihend, mit vershülltem Haupte, in das Heer der Lateiner sprengte. Ungefähr vierzig Jahre später that sein Sohn, gleiches Namens, genau das Selbe, im Kriege gegen die Gallier (Liv., VIII, 6; X, 28). Also ein rechter Beleg zu dem Horazischen: fortes creantur fortibus et bonis: — dessen Kehrseite Shakespeare liefert:

Cowards father cowards, and base things sire base \*).

Cymb., IV, 2.

Die ältere Kömische Geschichte führt uns ganze Familien vor, beren Glieder, in zahlreicher Succession, sich durch hingebende Baterlandsliebe und Tapferkeit auszeichnen: so die gens Fadia und die gens Fadricia. — Wiederum Alexander der Große war herrsch- und eroberungssüchtig, wie sein Bater Philipp. — Sehr beachtenswerth ist der Stammbaum des Nero, welchen Suetonius (c. 4 et 5), in moralischer Absicht, der Schilderung dieses Ungeheuers voransetzt. Es ist die gens Claudia, die er

<sup>\*)</sup> Memmen zeugen Memmen, und Nieberträchtiges Nieberträchtiges,

beschreibt, welche feche Sahrhunderte hindurch in Rom geblüht und lauter thätige, aber übermuthige und graufame Männer hervorgebracht hat. Ihr ift Tiberius, Caligula und endlich Rero entiproffen. Schon in feinem Grofvater und noch ftarter im Bater zeigen fich alle die entsetlichen Gigenschaften, welche ihre völlige Entwickelung erft im Nero erhalten konnten, theils weil fein hoher Standplat ihnen freiern Spielraum geftattete, theils weil er noch dazu die unvernünftige Manade Agrippina zur Mutter hatte, welche ihm feinen Intelleft verleihen fonnte, feine Leiden= schaften zu zügeln. Gang in unferm Sinn ergahlt baber Suetonius, daß bei seiner Geburt praesagio fuit etiam Domitii, patris, vox, inter gratulationes amicorum, negantis, quidquam ex se et Agrippina, nisi detestabile et malo publico nasci potuisse. - hingegen mar Rimon ber Gobn bes Miltiades, und Hannibal bes Hamilfars, und bie Scipionen bilden eine gange Familie von Selben und edlen Bertheidigern des Baterlandes. - Aber des Papftes Alexanders VI. Sohn war sein icheufliches Chenbild Cafar Borgia. Der Sohn bes berüchtigten Bergogs von Alba ift ein eben fo graufamer und bofer Mensch gewesen, wie sein Bater. - Der tückische, ungerechte, zumal durch die grausame Folterung und Hinrichtung ber Tempelherren bekannte Philipp IV. von Frankreich hatte zur Tochter Ifabella, Gemahlin Eduards II. von England, welche acgen diesen feindlich auftrat, ihn gefangen nahm und, nachdem er Die Abdankungsatte unterschrieben hatte, ihn im Gefängniß, ba ber Verfuch ihn durch Mighandlungen zu tödten erfolglos blieb. auf eine Beise umbringen ließ, die zu schauderhaft ift, als daß ich fie wiedererzählen möchte. - Der blutdürftige Thrann und defensor fidei Beinrich VIII. von England hatte zur Tochter erfter Che die durch Bigotterie und Graufamkeit gleich ausgezeichnete Königin Maria, welche durch ihre zahlreichen Reberverbrennungen sich die Bezeichnung bloody Mary erworben hat. Seine Tochter zweiter Che, Elisabeth, hatte von ihrer Mutter. Unna Bullen, einen ausgezeichneten Verftand überkom= men, welcher die Bigotterie nicht zuließ und den väterlichen Charafter in ihr zügelte, jedoch nicht aufhob; fo daß er immer noch gelegentlich burchschimmerte und in dem graufamen Berfahren gegen die Maria von Schottland beutlich hervortrat. -

Ban Geuns\*) ergählt, nad Marfus Donatus, von einem Schottischen Madchen, beren Bater, als fie erft ein Jahr alt gewefen, als Strafenräuber und Menfchenfreffer verbrannt worden war: obwohl fie unter gang andern Leuten aufwuchs, entwickelte fich, bei zunehmendem Alter, in ihr die felbe Gier nach Menfchenfleisch, und bei beren Befriedigung ertappt, murbe fie lebendig begraben. - 3m "Freimüthigen", vom 13. Juli 1821, lefen wir Die Nachricht, daß im Departement de l'Anbe die Polizei ein Madden verfolgt habe, weil fie zwei Rinder, die fie ins Findelhaus bringen jollte, gemordet hatte, um das wenige, den Kindern beigelegte (Beld zu behalten. Endlich fand die Polizei das Dladden, auf dem Wege nach Paris, bei Romilly erfäuft, und als ihr Mörder ergab sich ihr eigener Bater. — Endlich seien hier noch ein Baar Falle aus ber neueren Zeit erwähnt, welche bemgemäß nur die Zeitungen zu Gemährsmännern haben. Im Oftober 1836 wurde in Ungarn ein Graf Belecznai zum Tode verurtheilt, weil er einen Beamten gemordet und feine eigenen Ber= wandten schwer verwundet hatte: sein älterer Bruder war früher als Latermörder hingerichtet worden und fein Later ebenfalls ein Mörder gewesen. (Frankfurter Postzeitung, den 26. Oft. 1836.) Ein Jahr fpater hat der jungfte Bruder jenes Grafen auf eben ber Strafe, wo diefer ben Beamten ermordet hatte, auf den Fiskalagenten feiner Güter ein Piftol abgeschoffen, jedoch ihn verfehlt. (Frankfurter Journal, den 16. Sept. 1837.) In der Frankfurter Poftzeitung vom 19. Nov. 1857 melbet ein Schreiben aus Paris die Berurtheilung eines fehr gefährlichen Straffenräubers Lemaire und feiner Gefellen jum Tode, und fügt bingu: "Der verbrecherische Sang erscheint als erblich in feiner und feiner Genoffen Familie, indem mehrere ihres Gefchlechts auf bem Schaffot gestorben find." - Daß ichon den Griechen ähnliche Fälle befannt maren, geht hervor aus einer Stelle in ben Gefeten bes Platon. (Stob. Flor., Vol. 2, p. 213.) - Die Annalen ber Ariminalifiit werden gewiß manche ähnliche Stammbaume aufzuweisen haben. - Borgüglich erblich ist ber hang zum Gelbit= morb.

<sup>\*</sup> Disputatio de corporum habitudine, animae, hujusque virium indice. Harderov. 1789, §. 9.

Schen wir nun aber anbererseits den vortrefflichen Mark Aurel den schlichten Kommodus zum Sohne haben; so macht uns Dies nicht irre; da wir wissen, daß die Diva Faustina eine uxor infamis war. Im Gegentheil, wir merken uns diesen Fall, um bei analogen einen analogen Grund zu vermuthen: z. B. daß Domitian der vollständige Bruder des Titus gewesen sei, glaube ich nimmermehr, sondern daß auch Bespasian ein betrogener Ehemann gewesen.

Bas nun den zweiten Theil bes aufgestellten Grundsates, also die Erblichfeit des Intellekts von der Mutter, betrifft; fo genießt diefer einer viel allgemeineren Unerfennung als ber erfte, als welchem an sich selbst das liberum arbitrium indifferentiae. feiner gesonderten Auffassung aber die Ginfachheit und Untheilbarfeit der Seele entgegensteht. Schon der alte und populäre Musdruck "Mutterwis" bezengt die frühe Unerkennung diefer zweiten Wahrheit, welche auf ber an fleinen, wie an großen intel= letruellen Borgugen gemachten Erfahrung beruht, daß fie die Begabung Derjenigen find, beren Mütter fich verhältnigmäßig burch ihre Intelligeng auszeichneten. Daß hingegen die intellektuellen Eigenschaften des Baters nicht auf den Sohn übergeben, beweisen sowohl die Bater als die Sohne der durch die eminentesten Fähigkeiten ausgezeichneten Männer, indem fie, in der Regel, gang gewöhnliche Röpfe und ohne eine Spur der väterlichen Geiftesgaben find. Wenn nun aber gegen biefe vielfach beftätigte Erfahrung ein Mal eine vereinzelte Ausnahme auftritt, wie 3. B. Pitt und fein Bater Lord Chatham eine barbieten; fo find wir befugt, ja genöthigt, fie dem Zufall zuzuschreiben, obgleich berfelbe, megen ber ungemeinen Geltenheit großer Talente, gewiß zu ben außerordentlichsten gehört. Sier gilt jedoch die Regel: es ist unwahrscheinlich, daß das Unwahrscheinliche nie geschehe. Budem find große Staatsmänner (wie schon Rap. 22 erwähnt) es eben jo fehr burch bie Eigenschaften ihres Charafters, also durch das väterliche Erbtheil, wie durch die Borzüge ihres Kopfes. Singegen von Künftlern, Dichtern und Philosophen, beren Leiftungen allein es find, die man dem eigentlichen Benie Bufdreibt, ift mir tein jenem analoger Fall befannt. Zwar war Raphaels Bater ein Maler, aber fein großer; Mogarts Bater, wie auch fein Cohn, waren Mufifer, jedoch nicht große.

Bohl aber muffen wir es bewundern, daß das Schickfal, welches jenen beiden größten Männern ihrer Fächer nur eine fehr furze Lebensbauer beftimmt hatte, gleichfam jur Kompenfation, bafür forgte, daß fie, ohne den bei andern Genies meiftens eintreten= ben Zeitverluft in ber Jugend zu erleiben, schon von Rindheit auf, durch väterliches Beispiel und Unterweisung, die nöthige Anleitung in der Runft, zu welcher fie ausschließlich bestimmt waren, erhielten, indem es fie fcon in ihrer Werkstätte ge= boren werden ließ. Diese geheime und rathselhafte Macht, welche bas individuelle Leben zu lenken scheint, ift mir der Gegenftand besonderer Betrachtungen gewesen, welche ich in dem Auffate "Neber die icheinbare Absichtlichkeit im Schickfale des Ginzelnen" (Parerga, Bb. 1) mitgetheilt habe. - Moch ift hier zu bemerten, daß es gewisse wissenschaftliche Beschäftigungen giebt, welche zwar gute, angeborene Fähigkeiten voraussetzen, jedoch nicht die eigentlich feltenen und überschwänglichen, mahrend eifriges Beftreben, Fleiß, Geduld, fruhzeitige Unterweifung, anhaltenbes Studium und vielfache Uebung die Haupterforderniffe find. Hieraus, und nicht aus der Erblichkeit des Jutellekts vom Bater, ift es erklärlich, daß, da überall gern der Cohn den vom Bater gebahnten Weg betritt und fast alle Gewerbe in gewiffen Familien erblich find, auch in einigen Biffenschaften, welche vor Allem Fleiß und Beharrlichkeit erfordern, einzelne Familien eine Succeffion von verdienten Männern aufzuweisen haben: dahin aehören die Scaliger, die Bernouillys, die Caffinis, die Berichel.

Für die wirkliche Erblichkeit des Intellekts von der Mutter würde die Zahl der Belege viel größer sehn, als sie vorliegt, wenn nicht der Charakter und die Bestimmung des weiblichen Geschlechts es mit sich brächte, daß die Franen von ihren Geistessfähigkeiten selten öffentliche Proben ablegen, daher solche nicht geschichtlich werden und zur Kunde der Nachwelt gelangen. Ueberbies können, wegen der durchweg schwächeren Beschaffenheit des weiblichen Geschlechts, diese Fähigkeiten selbst nie dei ihnen den Grad erreichen, dis zu welchem sie, unter günstigen Umständen, nachmals im Sohne gehen: in Hinsicht auf sie selbst aber haben wir ihre Leistungen in eben diesem Verhältniß höher anzuschlagen. Demgemäß nun bieten sich mir vor der Hand nur folgende Beispiele als Belege unserer Wahrheit dar. Joseph II. war Sohn

ber Maria Therefia. - Cardanus fagt, im britten Kapitel De vita propria: mater mea fuit memoria et ingenio pollens. - 3. 3. Rouffeau fagt, im ersten Buche ber Confessions: la beauté de ma mère, son esprit, ses talents, - elle en avait de trop brillans pour son état u. f. w., und bringt bann ein allerliebstes Couplet von ihr bei. - D'Alembert mar ber uneheliche Cohn ber Claudine v. Tencin, einer Frau von überlegenem Beifte und Berfasserin mehrerer Romane und ahnlicher Schriften, welche zu ihrer Zeit großen Beifall fanden und auch noch geniegbar fenn follen. (Siehe ihre Biographie in ben "Blättern für litterarische Unterhaltung", März 1845, Nr. 71 -- 73.) - Dag Büffons Mutter eine ausgezeichnete Frau gewesen ist, bezeugt folgende Stelle aus dem Voyage à Montbar, par Hérault de Séchelles, welche Flourens beibringt, in feiner Histoire des travaux de Buffon, S. 288; Buffon avait ce principe qu'en général les enfants tenaient de leur mère leurs qualités intellectuelles et morales: et lorsqu'il l'avait développé dans la conversation, il en faisait sur-le-champ l'application à lui-même, en faisant un éloge pompeux de sa mère, qui avait en effet, beaucoup d'esprit, des connaissances étendues, et une tête très bien organisée. Dag er die moralischen Eigenschaften mitnennt, ist ein Irrthum, ben entweder ber Berichterstatter begeht, ober ber barauf beruht, daß seine Mutter zufällig ben felben Charafter hatte, wie er und fein Bater. Das Gegentheil hievon bieten uns unzählige Fälle bar, wo Mutter und Cohn ben entgegengesetten Charafter haben: daher fonnten, im Dreft und Samlet, die größten Dramatifer Mutter und Cohn in feindlichem Widerstreit darftellen, wobei der Sohn als moralischer Stellvertreter und Rächer des Baters auftritt. Singegen murbe ber umgefehrte Fall, bag ber Sohn als moralischer Stellvertreter und Rächer der Mutter gegen feinen Bater auftrate, emporend und zugleich fast lacherlich fenn. Dies beruht barauf, daß zwischen Bater und Sohn mirkliche Identität bes Wesens, welches der Wille ift, befteht, zwischen Mutter und Sohn aber bloge Identität des Intellefts, und felbft Diefe noch bedingter Beife. Zwischen Mutter und Cohn fann ber größte moralische Gegensatz beftehen, zwischen Bater und Sohn nur ein intellettueller. Much von diefem Befichtspunkt aus

foll man die Nothwendigkeit des Salifden Wefetes erfennen: das Weib fann ben Stamm nicht fortführen. - Sume, in feiner furzen Scibstbiographie, fagt: Our mother was a woman of singular merit\*). Ueber Rante Mutter heißt es in der neueften Biographie von &. W. Schubert: "Rach dem eigenen Urtheil ihres Sohnes war sie eine Frau von großem natürlichen Berftande. Für die damalige Zeit, bei der fo feltenen Welegenheit jur Ausbildung der Dlädden, war fie vorzugsweise gut unterrichtet und forgte auch fpaterhin durch fich felbft für ihre weitere Ausbildung fort. - - Auf Spaziergängen machte fie ihren Cohn auf allerlei Erscheinungen der Natur aufmerksam und ver= fuchte sie durch die Macht Gottes zu erklären." - Welche ungemein verftändige, geiftreiche und überlegene Frau Goethe's Mintter gewesen, ift jest allbefannt. Wie viel ift nicht in ber Litteratur von ihr geredet worden! von feinem Bater aber gar nicht: er selbst schildert ihn als einen Mann von untergeordneten Fähigkeiten. - Schillers Mutter war für Poefie empfänglich und machte felbst Berfe, von denen ein Bruchstück zu finden ift in feiner Biographie von Schwab. - Bürger, diefes achte Dichtergenie, bem vielleicht die erfte Stelle nach Goethen unter ben Deutschen Dichtern gebührt, ba, gegen feine Balladen gehalten, Die Schillerschen kalt und gemacht erscheinen, hat über feine Eltern einen für uns bedeutsamen Bericht erstattet, welchen fein Freund und Arzt Althof, in seiner 1798 erschienenen Biographie, mit Diesen Worten wiedergicht: "Bürgers Bater mar zwar mit mancherlei Renntniffen, nach ber bamaligen Studierart, verfeben. und dabei ein guter, chrlicher Mann: aber er liebte eine ruhige Bequemlichkeit und seine Pfeife Tabak fo fehr, daß er, wie mein Freund zu fagen pflegte, immer erft einen Unlauf nehmen mußte. wenn er ein Mal ein Viertelftundchen auf den Unterricht feines Cohnes verwenden follte. Seine Gattin mar eine Frau von den außerordentlichsten Beistesanlagen, die aber fo wenig angebaut waren, daß fie kaum leferlich schreiben gelernt hatte. Bürger meinte, feine Mutter würde, bei gehöriger Rultur, die Berühmtefte ihres Geschlechts geworden fenn; ob er gleich mehrmals eine ftarke Migbilligung verschiedener Buge ihres moralischen Cha-

<sup>\*)</sup> Unfere Mutter war eine Frau von ausgezeichneten Borgugen.

raftere äußerte. Indeffen glaubte er, von feiner Mutter einige Anlagen des Beiftes, von feinem Bater aber eine Uebereinftimmung mit beffen moralischem Charafter geerbt zu haben." -Balter Scotts Mutter mar eine Dichterin und ftand mit ben ichonen Geiftern ihrer Zeit in Berbindung, wie uns ber Nefrolog 2B. Scotts im Englischen Globe, vom 24. Sept. 1832, berichtet. Dag Gedichte von ihr 1789 im Druck erschienen find, finde ich in einem "Mutterwit" überfchriebenen Auffat, in ben von Brodhaus herausgegebenen "Blättern für litterarifche Unterhaltung", vom 4. Oft. 1841, welcher eine lange Lifte geiftreicher Mütter berühmter Männer liefert, aus ber ich nur zwei entnehmen will: "Bafo's Mutter mar eine ausgezeichnete Sprachkennerin, fchrieb und übersette mehrere Werfe und bewies in jedem Gelehrsamfeit. Scharffinn und Geschmad. - Boerhave's Mutter zeichnete fich durch medicinische Renntnisse aus." - Andererseits hat uns für die Erblichkeit der Geistesschwäche von den Müttern einen ftarten Beleg Saller aufbewahrt, indem er anführt: E duabus patriciis sororibus, ob divitias maritos nactis, quum tamen fatuis essent proximae, novimus in nobilissimas gentes nunc a seculo retro ejus morbi manasse semina, ut etiam in quarta generatione, quintave, omnium posterorum aliqui fatui supersint. (Elementa physiol., lib. XXIX, §. 8.) -Huch nach Esquirol vererbt der Wahnstinn fich häufiger von der Mutter, als vom Bater. Wenn er jedoch von diesem fich vererbt, ichreibe ich es ben Gemuthsanlagen zu, deren Wirkung ihn peranlakt.

Aus unserm Grundsatz scheint zu folgen, daß Söhne der selben Mutter gleiche Geistesstärke haben und, wenn Einer hochsbegabt wäre, auch der andere es sein müßte. Mitunter ist es so: Beispiele sind die Carracci, Joseph und Michael Hahdn, Bernhard und Andreas Romberg, Georg und Friedrich Cuvier: ich würde auch hinzusetzen, die Gebrüder Schlegel; wenn nicht der jüngere, Friedrich, durch den in seinem letzten Lebensviertel, im Berein mit Adam Müller getriebenen, schimpflichen Obstwantismus, sich der Ehre, neben seinem vortresssichen, untadelshaften und so höchst ausgezeichneten Bruder, August Wilhelm, genannt zu werden, unwürdig gemacht hätte. Denn Obstwantissmus ist eine Sünde, vielleicht nicht gegen den heiligen, doch gegen

ben menfchlichen Geift, die man baber nie verzeihen, fondern Dem, ber sich ihrer schuldig gemacht, Dies, unversöhnlich, ftets und überall nachtragen und bei jeder Gelegenheit ihm Berachtung bezengen foll, fo lange er lebt, ja, noch nach bem Tode. — Aber eben fo oft trifft die obige Folgerung nicht gu; wie benn g. B. Rants Bruder ein gang gewöhnlicher Mann mar. Um dies zu erklären, erinnere ich an das im 31. Rapitel über die physio= logischen Bedingungen bes Genies Gesagte. Richt nur ein außer= ordentlich entwickeltes, burchaus zwechnäßig gebildetes Gehirn (ber Antheil der Mutter) ift erfordert, sondern auch ein fehr energischer Bergichlag, es zu animiren, b. h. fubjektiv ein leidenschaftlicher Wille, ein lebhaftes Temperament: dies ist das Erbtheil vom Bater. Allein eben Diefes fteht nur in beffen fraftigften Jahren auf seiner Sohe, und noch schneller altert die Mutter. Demgemäß werden die hochbegabten Göhne, in der Regel, die alteften, bei voller Kraft beider Eltern gezeugten fehn: fo mar auch Kants Bruder elf Jahre junger als er. Sogar von zwei ausgezeichneten Brüdern wird, in der Regel, der altere der vorzüglichere febn. Aber nicht nur das Alter, sondern jede vorübergehende Ebbe der Lebensfraft, ober fonftige Gefundheiteftorung, in den Eltern, gur Zeit der Zeugung, vermag den Antheil des Ginen oder des Unbern zu verfümmern und die eben daher fo überaus feltene Erscheinung eines eminenten Talents zu hintertreiben. — Beiläufia gesagt, ift das Wegfallen aller soeben berührten Unterschiede bei Zwillingen die Urfache ber Quafi-Identität ihres Wefens.

Wenn einzelne Fälle sich sinden sollten, wo ein hochbegabter Sohn keine geistig ausgezeichnete Mutter gehabt hätte; so ließe Dies sich daraus erklären, daß diese Mutter selbst einen phlegmatischen Vater gehabt hätte, weshalb ihr ungewöhnlich entwickeltes Gehirn nicht durch die entsprechende Energie des Blutumlaufs gehörig excitirt gewesen wäre; — ein Erforderniß, welches ich oben, Kapitel 31, erörtert habe. Nichtsdestoweniger hätte ihr höchst vollkommenes Nerven- und Cerebralspstem sich auf den Sohn vererbt, bei welchem nun aber ein lebhafter und leidenschaftlicher Vater, von energischem Herzsschlag, hinzugekommen wäre, wodurch dann erst hier die andere somatische Bedingung großer Geisteskraft eingetreten sei. Vielleicht ist dies Bhurdung großer Geisteskraft eingetreten sei. Vielleicht ist dies Bhurdung Fall gewesen; da wir die geistigen Vorzüge seiner Mutter

nirgends erwähnt finden. — Die felbe Erklärung ift auch auf ben Fall anzuwenden, daß die durch Geistesgaben ausgezeichnete Mutter eines genialen Sohnes selbst keine geistreiche Mutter geshabt hätte; indem der Bater dieser ein Phlegmatikus gewesen.

Das Disharmonische, Ungleiche, Schwankende im Charakter ber meisten Menschen möchte vielleicht darans abzuleiten sehn, daß das Individuum keinen einfachen Ursprung hat, sondern den Willen vom Vater, den Intellekt von der Mutter überkommt. Je heterogener, unangemessener zu einander beide Eltern waren, besto größer wird jene Disharmonie, jener innere Zwiespalt sehn. Während Sinige durch ihr Herz, Andere durch ihren Kopf exceliren, giebt es noch Andere, deren Borzug bloß in einer gewissen Harmonie und Einheit des ganzen Wesens liegt, welche darans entsteht, daß bei ihnen Herz und Kopf einander so überaus ansgemessen sind, daß sie sich wechselssiegt unterstützen und hervorheben; welches vermuthen läßt, daß ihre Eltern eine besondere Angemessenheit und Uebereinstimmung zu einander hatten.

Das Physiologische der dargelegten Theorie betreffend, will ich nur anführen, daß Burdach, welcher irrig annimmt, die felbe pinchifche Eigenschaft fonne bald vom Bater, bald von ber Mutter vererbt werden, dennoch (Physiologie als Erfahrungs= wiffenichaft, Bd. 1, §. 306) hinzusett: "Im Ganzen genommen, hat das Männliche mehr Ginfluß auf Bestimmung des irritabeln Lebens, das Weibliche hingegen mehr auf die Gensibilität." -Auch gehört hieher, mas Linné fagt, im Systema naturae, Tom. I. p. 8: Mater prolifera promit, ante generationem, vivum compendium medullare novi animalis, suique simillimi, carinam Malpighianam dictum, tanquam plumulam vegetabilium: hoc ex genitura Cor adsociat ramificandum in corpus. Punctum enim saliens ovi incubantis avis ostendit primum cor micans, cerebrumque cum medulla: corculum hoc, cessans a frigore, excitatur calido halitu, premitque bulla aërea, sensim dilatata, liquores, secundum canales fluxiles. Punctum vitalitatis itaque in viventibus est tanquam a prima creatione continuata medullaris vitae ramificatio, cum ovum sit gemma medullaris matris a primordio viva, licet non sua ante proprium cor paternum.

Wenn wir nun die hier gewonnene lleberzeugung von der

Erblichkeit des Charafters vom Bater und des Intellekts von der Mutter in Berbindung feten mit unserer frühern Betrachtung des weiten Abstandes, ben die Natur, in moralischer, wie in intelleftueller hinsicht, zwischen Mensch und Mensch gesetzt hat, wie auch mit unserer Erkenntnig der völligen Unveränderlichkeit fowohl des Charafters, als der Geistesfähigkeiten; fo werden wir gu der Auficht hingeleitet, daß eine wirkliche und gründliche Beredelung des Menschengeschlichts, nicht sowohl von Außen als von Innen, also nicht fowohl durch Lehre und Bildung, als vielmehr auf dem Wege ber Generation zu erlangen fehn möchte. Schon Platon hat fo etwas im Sinne gehabt, als er, im fünften Buche seiner Republik, den wunderlichen Plan zur Vermehrung und Beredelung seiner Rriegerkafte darlegte. Rönnte man alle Schurken fastriren und alle dummen Ganse ins Rloster steden, den Leuten von edelem Charafter ein ganzes Harem beigeben, und allen Mäd= chen von Geift und Verstand Männer, und zwar ganze Männer, verschaffen; so würde bald eine Generation erstehen, die ein mehr als Berifleisches Zeitalter darstellte. - Dhue jedoch auf folche Iltopische Plane einzugehen, ließe sich in Erwägung nehmen, daß wenn, wie es, irre ich nicht, bei einigen alten Bölfern wirklich gewesen ist, nach der Todesstrafe die Rastration als die schwerste Strafe bestände, ganze Stammbaume von Schurken ber Welt erlassen sehn würden; um so gewisser, als bekanntlich die meisten Berbrechen schon in dem Alter zwischen zwanzig und dreißig Sahren begangen werden \*). Imgleichen ließe fich überlegen, ob es nicht, in Betracht ber Folgen, erspricklicher fehn murbe, Die bei gewissen Gelegenheiten auszutheilenden öffentlichen Aussteuern nicht, wie jetzt üblich, den angeblich tugendhaftesten, sondern ben verständigsten und geistreichsten Mädchen zuzuerkennen; zumal ba

<sup>\*)</sup> Lichtenberg sagt in seinen vermischten Schriften (Göttingen 1801, Bt. 2, pag. 447): "In England ward vorgeschlagen, die Diebe zu kastrieren. Der Borschlag ift nicht übel: die Strase ist sehr hart, sie macht die Leute verächtlich, und bech noch zu Geschäften fähig; und wenn stehlen erbelich ist, so erbt es nicht fort. Auch legt der Muth sich, und da der Geschlechtstrieb so häusig zu Dieberehen verleitet, so fällt auch diese Beranlassung weg. Muthwillig bloß ist die Bemerkung, daß die Weiber ihre Männer besto eisviger vom Stehlen abhalten würden; denn so wie die Sachen setzt stehen, riskiren sie ja sie ganz zu verlieren."

über die Tugend das Urtheil gar schwierig ift: benn nur Gott. fagt man, fieht die Bergen; die Gelegenheiten, einen eblen Charafter an den Tag zu legen, find felten und dem Zufall anheim= gestellt; zudem hat die Tugend manches Mädchens eine fräftige Stüte an der Baglichfeit deffelben: hingegen über den Berftand tonnen Die, welche felbst bamit begabt find, nach einiger Brufung, mit vieler Sicherheit urtheilen. - Eine andere praktische Unwendung ift folgende. In vielen Ländern, auch im füdlichen Deutschland, herricht die ichlimme Sitte, daß Beiber Laften, und oft fehr beträchtliche, auf dem Ropfe tragen. Dies muß nachtheilig auf das Gehirn wirfen; wodurch daffelbe, beim weiblichen Geschlechte im Bolke, sich allmälig deteriorirt, und da von ihm bas männliche bas feinige empfängt, bas gange Bolf immer dümmer wird; welches bei vielen gar nicht nöthig ift. Durch Abstellung dieser Sitte wurde man bemnach bas Quantum ber Intelligeng im Gangen des Bolkes vermehren; welches zuverläffig die größte Bermehrung des Nationalreichthums wäre.

Wenn wir aber jett, dergleichen praktifche Unwendungen Andern überlaffend, auf unfern eigenthümlichen, also den ethifchmetaphnsischen Standpunkt zurücklehren; fo wird fich uns, indem wir den Inhalt des 41. Kapitels mit dem des gegenwärtigen verbinden, folgendes Ergebnig darstellen, welches, bei aller feiner Transscendenz, boch eine unmittelbare, empirische Stüte hat. -Es ist der selbe Charafter, also der felbe individuell bestimmte Wille, welcher in allen Descendenten eines Stammes, vom Uhn= herrn bis zum gegenwärtigen Stammhalter, lebt. Allein in jedem derselben ift ihm ein anderer Intelleft, also ein anderer Grad und eine andere Beise der Erfenntnig beigegeben. Dadurch nun ftellt fich ihm, in jedem derselben, das Leben von einer andern Seite und in einem verschiedenen Lichte dar: er erhalt eine neue Grund= ansicht davon, eine neue Belehrung. 3mar fann, da der Intellett mit dem Individuo erlischt, jener Wille nicht die Ginsicht bes einen Lebenslaufes durch die des andern unmittelbar ergänzen. Allein in Folge jeder neuen Grundanficht des Lebens, wie nur eine erneuete Berfonlichfeit fie ihm verleihen fann, erhalt fein Wollen felbst eine andere Richtung, erfährt also eine Modifisation badurch, und mas die Hauptsache ift, er hat, auf dieselbe, von Neuem das Leben zu bejahen, oder zu verneinen. Solchermaagen

wird bie, aus ber Mothwendigfeit zweier Gefchlechter zur Bengung entspringende Naturanftalt ber immer wechselnden Berbinbung eines Bitiens mit einem Intellekt jur Bafis einer Beils= ordnung. Denn vermöge derfelben fehrt das leben dem Billen (beffen Abbild und Spiegel es ift) unaufhörlich neue Seiten gu, dreht fich gleichfam ohne Unterlag vor feinem Blice herum, läßt andere und immer andere Anschauungsweisen sich an ihm versuchen, bamit er, auf jede derselben, fich zur Bejahung ober Berneinung entscheibe, welche beibe ihm beständig offen ftehen; nur daß, wenn Gin Mal die Berneinung ergriffen wird, das gange Phanomen für ihn, mit dem Tode, aufhört. Beil nun hienach dem felben Willen gerade bie beständige Erneuerung und völlige Beränderung des Intellekts, als eine neue Weltanficht verleihend, den Weg des Heils offen hält, der Intellekt aber von der Mutter fommt; fo möchte hier der tiefe Grund liegen, aus welchem alle Bölfer (mit fehr wenigen, ja schwankenden Ausnahmen) die Geschwisterebe verabschenen und verbieten, ja fogar eine Geschlechtsliebe zwischen Geschwistern gar nicht entsteht, es fei denn in höchst feltenen, auf einer naturwidrigen Berversität der Triebe, wo nicht auf der Unächtheit des Einen von ihnen, beruhenden Ausnahmen. Denn aus einer Geschwifterehe könnte nichts Anderes hervorgehen, als stets nur der felbe Wille mit bem felben Intellett, wie beide ichon vereint in beiden Eltern eristiren, also die hoffnungslose Wiederholung der schon vor= handenen Erscheinung.

Wenn wir aber nun, im Einzelnen und in der Nähe, die unglaublich große und doch so augenfällige Verschiedenheit der Charaftere ins Auge fassen, den Einen so gut und menschenfreundlich, den Andern so boshaft, ja, grausam vorsinden, wieder Einen gerecht, redlich und aufrichtig, einen Andern voller Falsch, als einen Schleicher, Vetrüger, Verräther, inkorrigibeln Schurken erblicken; da eröffnet sich uns ein Abgrund der Betrachtung, indem wir, über den Ursprung einer solchen Verschiedenheit nachsinnend, vergeblich brüten. Hindu und Buddhaisten lösen das Problem dadurch, daß sie sagen: "es ist die Folge der Thaten des vorhergegangenen Lebenslauses". Diese Lösung ist zwar die älteste, auch die faßlichste und von den Weisesten der Menschheit ausgegangen: sie schiebt jedoch nur die Frage weiter zurück. Sine

befriedigendere wird dennoch schwerlich gefunden werden. Bom Standpunkt meiner gangen Behre aus bleibt mir gu fagen übrig. daß hier, wo der Wille als Ding an fich zur Sprache fommt, ber Sat vom Grunde, ale bloke Form ber Ericheinung, feine Anwendung mehr findet, mit ihm aber alles Barum und Boher wegfällt. Die absolute Freiheit besteht eben darin, daß Etwas bem Sat vom Grunde, ale bem Brincip aller nothwendigkeit. gar nicht unterworfen ift: eine folche kommt daher nur dem Dinge an sich zu, dieses ift aber gerade der Wille. Er ift bemnach in feiner Erscheinung, mithin im Operari, ber Nothwendigkeit unterworfen: im Esse aber, wo er sich als Ding an sich entschieden hat, ist er frei. Sobald wir daber, wie hier geschieht, an dieses tommen, hört alle Erklärung mittelft Grunden und Folgen auf, und uns bleibt nichts übrig, ale ju fagen: hier äußert fich die wahre Freiheit des Willens, die ihm zukommt, sofern er das Ding an fich ift, welches aber eben als folches grundlos ift, b. h. fein Warum fennt. Gben badurch aber hört für uns hier alles Berftandniß auf; weil all unfer Berftehen auf dem Sat vom Grunde beruht, indem es in der blogen Anwendung deffelben besteht.

## Rapitel 44.

## Metaphufit ber Geschlechtsliebe.

Ihr Weisen, hoch und tief gelahrt, Die ihr's ersinnt und wißt, Wie, wo und wann sich Alles paart? Warum sich's liebt und küßt? Ihr hohen Weisen, sagt mir's an! Ergrübelt, was mir da, Ergrübelt mir, wo, wie und wann, Warum mir so geschah?

Bürger.

Dieses Kapitel ist das letzte von vieren, deren mannigfaltige, gegenseitige Beziehungen zu einander, vermöge welcher sie gewissermaaßen ein untergeordnetes Ganzes bilden, der aufmerksame Lefer erkennen wird, ohne daß ich nöthig hätte, burch Berufungen und Zurückweisungen meinen Vortrag zu unterbrechen.

Die Dichter ift man gewohnt hauptfächlich mit der Schilberung der Geschlichtsliche beschäftigt zu sehen. Diese ift in der Regel das Sauptthema aller bramatischen Werke, der tragischen, wie der komischen, der romantischen, wie der klassischen, der Inbischen, wie ber Europäischen: nicht weniger ift fie ber Stoff des bei Weitem größten Theils der Ihrischen Boesie, und ebenfalls ber epijchen; zumal wenn wir biefer bie hohen Stofe von Romanen beigählen wollen, welche, in allen civilifirten gandern Europas, jedes Jahr fo regelmäßig wie die Früchte bes Bodens erzeugt, schon seit Sahrhunderten. Alle diese Werke find, ihrem Hauptinhalte nach, nichts Anderes, als vielseitige, furze ober ausführliche Beschreibungen ber in Rede stehenden Leidenschaft. Auch haben die gelungenften Schilderungen derfelben, wie g. B. Romeo und Julie, die neue Seloise, der Werther, unsterblichen Ruhm erlangt. Wenn bennoch Rochefoucauld meint, es fei mit der leidenschaftlichen Liebe wie mit den Gefpenftern, Alle redeten davon, aber Reiner hätte fie gesehen; und ebenfalls Lichtenberg in seinem Auffate "Ueber die Macht der Liebe" die Wirklichkeit und Naturgemäßheit jener Leidenschaft bestreitet und ableugnet; fo ift dies ein großer Irrthum. Denn es ift unmöglich, daß ein der menschlichen Natur Fremdes und ihr Widersprechendes, also eine bloß aus der Luft gegriffene Frate, zu allen Zeiten vom Dichtergenie unermüdlich bargeftellt und von der Menschheit mit unveränderter Theilnahme aufgenommen werden fonne; da ohne Wahrheit fein Runftschönes fehn fann:

Rien n'est beau que le vrai; le vrai seul est aimable.

Boil.

Allerdings aber bestätigt es auch die Ersahrung, wenn gleich nicht die alltägliche, daß Das, was in der Regel nur als eine lebhaste, jedoch noch bezwingbare Neigung vorkommt, unter gewissen Umständen auwachsen kann zu einer Leidenschaft, die an Heftigkeit jede andere übertrifft, und dann alle Rücksichten beseitigt, alle Hindernisse mit unglaublicher Kraft und Ausdauer überwindet, so daß für ihre Besriedigung unbedenklich das Leben gewagt, ja, wenn solche schlechterdings versagt bleibt, in den Kauf gegeben wird. Die Werther und Jacopo Ortis existiren nicht bloß im

Romane; fondern jedes Sahr hat deren in Europa weniastens ein halbes Dutend aufzuweisen: sed ignotis perierunt mortibus illi: benn ihre Leiden finden feinen andern Chroniften, als ben Schreiber amtlicher Protofolle, ober den Berichterstatter ber Beitungen. Doch werden die Lefer ber polizeigerichtlichen Aufnahmen in Englischen und Frangofischen Tagesblättern bie Richtigkeit meiner Ungabe bezeugen. Hoch größer aber ift die Rahl Derer, welche die felbe Leidenschaft ins Irrenhaus bringt. Endlich hat jedes Jahr auch einen und den andern Kall von gemeinschaft= lichem Selbstmord eines liebenden, aber burch außere Umftande verhinderten Paares aufzuweisen; wobei mir inzwischen unerflärlich bleibt, wie Die, welche, gegenseitiger Liebe gewiß, im Genuffe diefer die höchfte Seeligfeit ju finden erwarten, nicht lieber burch bie außersten Schritte fich allen Berhaltniffen entziehen und jedes Ungemach erdulden, als daß fie mit dem Leben ein Glück aufgeben, über welches hinaus ihnen kein größeres denkbar ift. - Bas aber die niedern Grade und die bloken Unflüge jener Leidenschaft anlangt, fo hat Jeder fie täglich vor Augen und, jo lange er nicht alt ift, meiftens auch im Bergen.

Alfo fann man, nach dem hier in Erinnerung Gebrachten, weder an der Realität, noch an der Wichtigkeit der Sache zweifeln, und follte daher, ftatt fich zu wundern, daß auch ein Phi= losoph dieses beständige Thema aller Dichter ein Mal zu dem feinigen macht, fich barüber munbern, bag eine Sache, welche im Menschenleben durchweg eine so bedeutende Rolle spielt, von den Philosophen bisher jo gut wie gar nicht in Betrachtung genom= men ift und als ein unbearbeiteter Stoff vorliegt. Wer fich noch am meiften damit abgegeben hat, ift Platon, befonders im "Gaft= mahl" und im "Phadrus": was er jedoch darüber vorbringt, halt fich im Gebiete der Mithen, Fabeln und Scherze, betrifft auch größtentheils nur die Griechische Anabenliebe. Das Benige, mas Rouffeau im Discours sur l'inégalité (S. 96, ed. Bip.) über unfer Thema fagt, ift falich und ungenügend. Rants Erörterung des Gegenftandes, im britten Abschnitt der Abhandlung "lleber das Gefühl bes Schönen und Erhabenen" (S. 435 fg. ber Rosenkrangischen Ausgabe), ist fehr oberflächlich und ohne Sachtenntniß, baber zum Theil auch unrichtig. Endlich Blat= ners Behandlung der Sache in feiner Unthropologie, §§. 1347 fg., wird Beder platt und feicht finden. Singegen verdient Spino-3a's Definition, wegen ihrer überschwänglichen Naivetät, zur Aufheiterung, angeführt zu werden: Amor est titillatio, concomitante idea causae externae (Eth., IV, prop. 44, dem.). Borganger habe ich bemnach weder zu benuten, noch zu wider= legen: die Sache hat fich mir objektiv aufgedrungen und ift von selbst in ben Zusammenhang meiner Weltbetrachtung getreten. -Den wenigsten Beifall habe ich übrigens von Denen zu hoffen, welche gerade felbst von dieser Leidenschaft beherrscht find, und bemnach in den fublimften und ätherischeften Bildern ihre überschwänglichen Gefühle auszudrücken suchen: ihnen wird meine Unficht zu physisch, zu materiell erscheinen; so metaphysisch, ja transseendent, sie auch im Grunde ift. Mögen fie vorläufig er= wägen, daß der Gegenstand, welcher sie heute zu Madrigalen und Sonetten begeiftert, wenn er 18 Jahre früher geboren ware, ihnen faum einen Blick abgewonnen hätte.

Denn alle Berliebtheit, wie ätherisch fie sich auch geberden mag, wurzelt allein im Geschlechtstriebe, ja, ift burchaus nur ein näher beftimmter, specialifirter, wohl gar im strengften Sinn individualifirter Geschlechtstrieb. Wenn man nun, diefes fest haltend, die wichtige Rolle betrachtet, welche die Geschlechtsliebe in allen ihren Abstufungen und Rünncen, nicht bloß in Schaufpielen und Romanen, fondern auch in der wirklichen Welt fpielt, wo sie, nächst der Liebe zum Leben, sich als die ftarkste und thä= tigste aller Trichfedern erweift, die Sälfte der Kräfte und Ge= danken des jüngeren Theiles der Menschheit fortwährend in Un= fpruch nimmt, das lette Ziel fast jedes menschlichen Beftrebens ift, auf die wichtigften Angelegenheiten nachtheiligen Ginfluß er= langt, die ernfthafteften Beschäftigungen ju jeder Stunde unterbricht, bisweilen felbst die größten Köpfe auf eine Beile in Berwirrung fett, fich nicht scheut, zwischen die Verhandlungen ber Staatsmänner und bie Forschungen ber Gelehrten, ftorend, mit ihrem Plunder einzutreten, ihre Liebesbriefchen und Haarlockhen sogar in ministerielle Portefeuilles und philosophische Manuscripte einzuschieben versteht, nicht minder täglich die verworrenften und fchlimmften Sandel angettelt, die werthvollften Berhaltniffe auflöft, die festesten Bande gerreißt, bisweilen Leben, oder Gefundheit, bisweilen Reichthum, Rang und Glück zu ihrem Opfer

nimmt, ja, den soust Redlichen gewissenlos, den bisher Trenen jum Berrather macht, bennach im Gangen auftritt ale ein feindfäliger Damon, der Alles zu verkehren, zu verwirren und um= zuwerfen bemüht ift; - da wird man veranlaft auszurufen: Wozu der Lerm? Wozu das Drängen, Toben, die Angst und die Noth? Es handelt sich ja blok darum, dan jeder hans feine Grethe\*) finde: weshalb follte eine folche Kleinigkeit eine fo wichtige Rolle fpielen und unaufhörlich Störung und Berwirrung in das wohlgeregelte Menschenleben bringen? - Aber dem eruften Forscher enthüllt allmälig der Beift der Wahrheit die Antwort: Es ift feine Kleinigfeit, warum ce fich hier handelt; vielmehr ift Die Wichtigkeit der Sache dem Ernft und Gifer des Treibens voll= fommen angemeffen. Der Endzweck aller Liebeshändel, fie mogen auf dem Sodus, oder dem Rothurn gespielt werden, ift wirklich wichtiger, als alle andern Zwecke im Menschenleben, und baber bes tiefen Ernstes, womit Jeder ihn verfolgt, völlig werth. Das nämlich, was badurch entschieden wird, ist nichts Geringeres, als Die Zusammensetzung ber nächsten Generation. Die dramatis personae, welche auftreten werden, wann wir abgetreten find, werden hier, ihrem Dasenn und ihrer Beschaffenheit nach, bestimmt, durch diefe fo frivolen Liebeshändel. Wie das Senn, die Existentia, jener fünftigen Personen durch unsern Geschlechtstrieb überhaupt, so ist das Wesen, die Essentia derselben durch Die individuelle Auswahl bei feiner Befriedigung, d. i. die Beschlechtsliebe, durchweg bedingt, und wird dadurch, in jeder Rückficht, unwiderruflich festgestellt. Dies ift der Schlüffel des Broblems: wir werden ihn, bei der Anwendung, genauer kennen lernen, wenn wir die Grade ber Berliebtheit, von der flüchtigften Meigung bis zur heftigften Leibenschaft, durchgehen, wobei wir erkennen werden, daß die Berichiedenheit derfelben aus dem Grade ber Individualisation der Wahl entspringt.

Die sämmtlichen Liebeshändel der gegenwärtigen Genezration zusammengenommen sind demnach des ganzen Menschensgeschlechts ernstliche meditatio compositionis generationis suurae, e qua iterum pendent innumerae generationes. Diese

<sup>\*)</sup> Ich habe mich hier nicht eigentlich ausbruden burfen: ber geneigte Lefer hat baber bie Phrase in eine Aristophanische Sprache zu übersetzen.

hohe Wichtigkeit ber Angelegenheit, als in welcher es fid nicht, wie in allen übrigen, um individuelles Wohl und Wehe, fondern um bas Dafehn und die specielle Beschaffenheit des Menichengeschlechts in fünftigen Zeiten handelt und baher ber Wille des Einzelnen in erhöhter Potenz, als Wille der Gattung, auftritt, diese ift es, worauf das Pathetische und Erhabene der Liebesangelegenheiten, das Transscendente ihrer Entzückungen und Schmerzen beruht, welches in zahllofen Beifpielen barzuftellen Die Dichter feit Sahrtausenden nicht mude werden; weil kein Thema es an Intereffe biefem gleich thun fann, ale welches. indem es das Wohl und Webe der Gattung betrifft, zu allen übrigen, die nur das Wohl der Einzelnen betreffen, fich verhält wie Körper zu Fläche. Daher eben ift es fo fchwer, einem Drama ohne Liebeshändel Intereffe zu ertheilen, und wird andererfeits, selbst durch den täglichen Gebrauch, dies Thema niemals abgenutt.

Was im individuellen Bewußtsehn sich kund giebt als Beschlechtstrieb überhaupt und ohne die Richtung auf ein bestimmtes Individuum des andern Gefchlechts, das ift an fich felbst und außer der Erscheinung der Wille zum Leben schlechthin. Was aber im Bewuftsehn erscheint als auf ein bestimmtes Individuum gerichteter Geschlechtstrieb, das ift an fich felbst der Wille, als ein genau bestimmtes Individuum zu leben. In diesem Kalle nun weiß der Geschlechtstrieb, obwohl an fich ein subjektives Bc= burfnig, febr geschickt die Maste einer objektiven Bewunderung anzunehmen und fo das Bewußtsehn zu täuschen: benn die Ratur bedarf diefes Stratagems zu ihren Zwecken. Daß es aber, fo objektiv und von erhabenem Anftrich jene Bewunderung auch er= scheinen mag, bei jedem Verliebtsehn doch allein abgesehen ift auf die Erzeugung eines Individuums von bestimmter Beschaffenheit. wird zunächst baburch bestätigt, daß nicht etwan die Gegenliebe. fondern der Befit, b. h. der phyfifche Genuß, das Wefentliche ift. Die Gewißheit jener kann daher über ben Mangel biefes feineswegs tröften: vielmehr hat in folder Lage ichon Mancher fich erschoffen. Singegen nehmen ftart Berliebte, wenn fie feine Gegenliebe erlangen konnen, mit dem Befit, d. i. bem phyfifden Genuf, vorlieb. Dies belegen alle gezwungenen Sei= rathen, imgleichen die fo oft, ihrer Abneigung jum Trot, mit

großen Gefchenken, oder fonftigen Opfern, erkaufte Bunft eines Weibes, ja auch die Fälle der Nothzucht. Dag diefes bestimmte Kind erzeugt werde, ift ber mahre, wenngleich den Theilnehmern unbewußte Zwed bes gangen Liebesromans: Die Art und Beife. wie er erreicht wird, ift Nebensache. - Wie laut auch hier die hohen und empfindsamen, jumal aber die verliebten Seelen aufschreien mögen, über ben berben Realismus meiner Ansicht; fo find fie boch im Brrthum. Denn, ift nicht bie genaue Beftimmung der Individualitäten der nächsten Generation ein viel höherer und würdigerer Zwed, als jene ihre überschwänglichen Gefühle und übersinnlichen Seifenblafen? Ja, fann es unter irdischen Zwecken, einen wichtigeren und größeren geben? Er allein entspricht der Tiefe, mit welcher die leidenschaftliche Liebe gefühlt wird, bem Ernft, mit welchem fie auftritt, und ber Wichtigkeit, die fie fogar ben Rleinigkeiten ihres Bereiches und ihres Unlaffes beilegt. Rur fofern man biefen Zweck als ben mahren unterlegt, erscheinen die Weitläuftigkeiten, die endlosen Bemühungen und Plagen gur Erlangung bes geliebten Begen= ftandes, ber Sache angemeffen. Denn die fünftige Generation, in ihrer gangen individuellen Bestimmtheit, ift es, die fich mittelft jenes Treibens und Mühens ins Dafenn drängt. Ja, fie felbft regt fich ichon in der fo umfichtigen, bestimmten und eigenfinnigen Auswahl zur Befriedigung bes Gefchlechtstriebes, Die man Liebe nennt. Die wachsende Zuneigung zweier Liebenden ift eigentlich ichon ber Lebenswille des neuen Individuums, welches fie zeugen fonnen und möchten; ja, ichon im Bufammentreffen ihrer fehnsuchtsvollen Blide entzündet fich fein neues Reben, und giebt fich fund ale eine fünftig harmonische, wohl zu= fammengesetzte Individualität. Gie fühlen die Sehnsucht nach einer wirklichen Bereinigung und Berichmelzung zu einem eingigen Befen, um alebann nur noch ale biefes fortzuleben; und Diefe erhalt ihre Erfullung in bem von ihnen Erzeugten, ale in welchem die fich vererbenden Eigenschaften Beider, zu Ginem Wesen verschmolzen und vereinigt, fortleben. Umgefehrt, ift die gegenseitige, entschiedene und beharrliche Abneigung zwischen einem Mann und einem Mädchen die Anzeige, daß mas fie zeugen könnten nur ein übel organisirtes, in sich bisharmonisches, unglüdliches Befen fenn murbe. Deshalb liegt ein tiefer Ginn

barin, daß Calberon die entsetzliche Semiramis zwar die Tochter der Luft benennt, sie jedoch als die Tochter der Nothzucht, auf welche der Gattenmord folgte, einführt.

Was nun aber zulett zwei Individuen verschiedenen Geichlechts mit folder Gewalt ausschließlich zu einander zieht, ift ber in der gangen Gattung fich darftellende Wille zum Leben, der bier eine seinen Zwecken entsprechende Objektivation seines We= fens anticipirt in dem Individuo, welches jene Beiden zeugen fonnen. Diefes nämlich wird vom Bater ben Willen, oder Charafter, von der Mutter den Intellekt haben, die Rorporisation von Beiden: jedoch wird meiftens die Geftalt fich mehr nach dem Bater, die Größe mehr nach der Mutter richten, - dem Gesche gemäß, welches in den Baftarderzeugungen der Thiere an den Zag tritt und hauptfächlich barauf beruht, daß die Größe bes Fötus sich nach der Größe des Uterns richten muß. So uner= flärlich die gang besondere und ihm ansschließlich eigenthümliche Individualität eines jeden Menschen ift; so ift es eben auch die gang besondere und individuelle Leidenschaft zweier Liebenden; ja, im tiefften Grunde ift Beides Gines und daffelbe; die Erftere ist explicite was die Lettere implicite war. Als die allererste Entstehung eines neuen Individuums und das mahre punctum saliens seines Lebens ift wirklich der Augenblick zu betrachten, ba die Eltern anfangen einander zu lieben, - to fancy each other nennt es ein fehr treffender Englischer Ausbruck, - und, wie gesagt, im Begegnen und Seften ihrer fehnsüchtigen Blicke entsteht der erfte Reim des neuen Wesens, der freilich, wie alle Reime, meiftens zertreten wird. Dies neue Individuum ift ge= wiffermaagen eine neue (Platonische) Idee: wie nun alle Ideen mit ber größten Beftigkeit in die Erscheinung zu treten ftreben, mit Gier die Materie hiezu ergreifend, welche bas Gefet der Raufalität unter fie alle austheilt; fo ftrebt eben auch diefe be= fondere 3dee einer menschlichen Individualität mit der größten Gier und Seftigkeit nach ihrer Realisation in der Erscheinung. Dieje Gier und Beftigfeit eben ift die Leidenschaft ber beiden fünftigen Eltern zu einander. Gie hat ungahlige Grabe, beren beide Extreme man immerhin als Appodity πανδημός und oupana bezeichnen mag: - dem Wesen nach ist sie jedoch überall die felbe. Singegen bem Grade nach wird fie um fo mächtiger seyn, je individualisirter sie ift, d. h. je mehr das geliebte Individuum, vermöge aller feiner Theile und Eigenschaften, aus= ichlieflich geeignet ift, ben Bunich und bas burch feine eigene Individualität festgestellte Bedürfniß des liebenden zu befriedigen. Worauf es nun aber hiebei ankommt, wird uns im weiteren Berfolge deutlich werden. Zunächst und wesentlich ift die verliebte Reigung gerichtet auf Gefundheit, Rraft und Schönheit, folglich auch auf Jugend; weil der Wille zuvörderft den Gattungscharafter der Menichenipecies, als die Bafis aller Individualität, darzustellen verlangt: die alltägliche Liebelei (Appodity πανδημος) geht nicht viel weiter. Daran knüpfen sich sodann speciellere Anforderungen, die wir weiterhin im Ginzelnen untersuchen werden, und mit benen, wo fie Befriedigung vor sich feben, Die Leidenschaft steigt. Die höchsten Grade diefer aber ent= fpringen aus berjenigen Angemeffenheit beider Individualitäten qu einander, vermöge welcher der Wille, b. i. der Charafter, des Baters und der Intellekt der Mutter, in ihrer Berbindung, gerade basienige Individuum vollenden, nach welchem der Wille zum Leben überhaupt, welcher in ber gangen Gattung fich darftellt, eine diefer feiner Große angemeffene, daher das Maag eines fterblichen Bergens übersteigende Gehnsucht empfindet, beren Motive cben jo über den Bereich des individuellen Intellefts hinaus= liegen. Dies ift also die Scele einer eigentlichen, großen Leibenichaft. - Je vollkommener nun die gegenseitige Angemeffenheit zweier Individuen zu einander, in jeder der so mannigfachen, weiter zu betrachtenden Rücksichten ist, besto stärker wird ihre gegenseitige Leidenschaft ausfallen. Da es nicht zwei gang gleiche Individuen giebt, muß jedem bestimmten Mann ein bestimmtes Weib, - ftets in hinficht auf das zu Erzeugende, - am vollfommenften entsprechen. Co felten, wie der Bufall ihres Bufammentreffens, ift bie eigentlich leidenschaftliche Liebe. Beil inzwischen die Möglichkeit einer solchen in Jedem vorhanden ift, find uns die Darftellungen berfelben in den Dichterwerken verftand= lich. — Eben weil die verliebte Leidenschaft sich eigentlich um das gu Erzeugende und beffen Gigenschaften dreht und hier ihr Rern liegt, fann zwischen zwei jungen und wohlgebildeten Leuten verfchiedenen Geschlechts, vermöge der Uebereinstimmung ihrer Gefinnung, ihres Charaftere, ihrer Geistesrichtung, Freundschaft bestehen, ohne daß Geschlechtsliebe sich einmischte; ja sogar kann in dieser Hinsicht eine gewisse Abneigung zwischen ihnen vorhanden sein. Der Grund hievon ist darin zu suchen, daß ein von ihnen erzeugtes Kind körperlich oder geistig disharmonirende Eigenschaften haben, kurz, seine Existenz und Beschaffenheit den Zwecken des Willens zum Leben, wie er sich in der Gattung darstellt, nicht entsprechen würde. Im entgegengesetzen Fall kann, bei Seterogeneität der Gesinnung, des Charakters und der Geistesrichtung, und bei der daraus hervorgehenden Abneigung, ja Veindsäligkeit, doch die Geschlechtsliebe aussommen und bestehen; wo sie dann über jenes Alles verblendet: verleitet sie hier zur Sche, so wird es eine sehr unglückliche. —

Bett zur gründlicheren Untersuchung ber Sache. — Der Egoismus ift eine fo tief wurzelnde Eigenschaft aller Individua= lität überhaupt, daß, um die Thätigkeit eines individuellen Befens zu erregen, egoistische Zwecke die einzigen find, auf welche man mit Sicherheit rechnen kann. Zwar hat die Gattung auf das Individuum ein früheres, näheres und größeres Recht, als die hinfällige Individualität felbst: jedoch kann, wann bas Inbividuum für den Bestand und die Beschaffenheit der Gattung thatig fenn und fogar Opfer bringen foll, feinem Intellekt, als welcher bloß auf individuelle Zwecke berechnet ift, die Wichtigkeit ber Angelegenheit nicht so faklich gemacht werden, daß sie der= felben gemäß wirkte. Daher kann, in foldem Fall, die Natur ihren Zweck nur dadurch erreichen, daß fie dem Individuo einen gemiffen Wahn einpflanzt, vermöge beffen ihm als ein Gut für fich felbst erscheint, was in Wahrheit bloß eines für die Gattung ift, fo daß daffelbe diefer dient, mahrend es fich felber zu bienen wähnt; bei welchem Bergang eine bloge, gleich barauf verschwinbende Chimare ihm vorschwebt und als Motiv die Stelle einer Birklichkeit vertritt. Diefer Bahn ift ber Inftinkt. Derfelbe ift, in den allermeiften Fällen, anzusehen als ber Ginn ber Bat= tung, welcher bas ihr Frommende bem Willen barftellt. Beil aber der Wille hier individuell geworden; fo muß er bergestalt getäuscht werden, daß er Das, mas ber Ginn ber Gattung ihm vorhalt, durch den Ginn des Individui mahrnimmt, aljo individuellen Zwecken nachzugehen mahnt, mahrend er in Wahrheit blog generelle (bies Wort hier im eigentlichften Ginn genom-

men) verfolgt. Die außere Erscheinung bes Inftinkte beobachten wir am besten an den Thieren, als wo feine Rolle am bedentendeften ift; aber den innern Bergang babei konnen wir, wie alles Innere, allein an uns felbst kennen lernen. Mun meint man zwar, ber Menich habe fast gar keinen Inftinkt, allenfalls blog den, daß das Neugeborene die Mutterbruft fucht und er= greift. Aber in der That haben wir einen fehr bestimmten, beutlichen, ja komplicirten Inftinkt, nämlich ben ber fo feinen, ernstlichen und eigenfinnigen Auswahl des andern Individuums jur Geschlechtsbefriedigung. Mit diefer Befriedigung an fich felbft, b. h. fofern fie ein auf bringendem Bedürfniß des Individuums beruhender finnlicher Genuß ift, hat die Schönheit oder Baflichfeit des andern Sudividuums gar nichts zu ichaffen. Die ben= noch so eifrig verfolgte Ruckficht auf diefe, nebst ber baraus ent= springenden forgsamen Auswahl, bezieht sich also offenbar nicht auf den Wählenden felbft, obichon er es wähnt, fondern auf den wahren Zweck, auf das zu Erzeugende, als in welchem ber Inpus der Gattung möglichft rein und richtig erhalten werden foll. Mämlich durch tausend physische Zufälle und moralische Widerwärtigkeiten entstehen gar viclerlei Ausartungen ber menschlichen Geftalt: bennoch wird ber achte Typus berfelben, in allen feinen Theilen, immer wieder hergestellt; welches geschieht unter ber Leitung des Schönheitsfinnes, ber burchgängig dem Gefchlechtstriebe vorsteht, und ohne welchen diefer zum efelhaften Bedürfniß herabsinkt. Demgemäß wird Jeder, erftlich, die schönften Individuen. d. h. folche, in welchen der Gattungscharafter am reiniten ausgeprägt ift, entschieden vorziehen und heftig begehren; zweitens aber wird er am andern Individuo besonders die Bollfommenheiten verlangen, welche ihm felbst abgehen, ja fogar die Unvollkommenheiten, welche das Gegentheil feiner eigenen find, ichon finden: daber fuchen g. B. fleine Manner große Franen, Die Blonden lieben die Schwarzen u. f. w. - Das schwindelnde Entzücken, welches ben Mann beim Unblick eines Beibes von ihm angemeffener Schönheit ergreift und ihm die Bereinigung mit ihr als bas höchste Gut vorspiegelt, ift eben ber Ginn ber Gattung, welcher ben beutlich ausgebrudten Stempel berfelben erkennend, fie mit diesem perpetuiren möchte. Auf diesem entschiedenen Sange gur Schönheit beruht die Erhaltung bes

Typus ber Gattung: baber wirft berfelbe mit fo großer Macht. Wir werben die Rücksichten, welche er befolgt, weiter unten speciell betrachten. Bas also ben Menschen hiebei leitet, ift wirf= lich ein Inftinft, ber auf bas Beste ber Gattung gerichtet ift, mahrend ber Menfch felbst bloß ben erhöhten eigenen Genuß au suchen wähnt. - In ber That haben wir hieran einen lehrreichen Aufschluß über das innere Wesen alles Inftinkts, als welcher fait durchgängig, wie hier, das Individuum für das Wohl ber Gattung in Bewegung fett. Denn offenbar ift die Sorgfalt, mit der ein Insett eine bestimmte Blume, ober Frucht, oder Mist, oder Fleisch, oder, wie die Ichneumonien, eine fremde Infettenlarve auffucht, um feine Gier nur bort zu legen, und um dieses zu erreichen weder Mühe noch Gefahr scheut, berjenigen fehr analog, mit welcher ein Mann zur Geschlichtsbefriedigung ein Weib von bestimmter, ihm individuell zusagender Beschaffenheit forgfam auswählt und fo eifrig nach ihr ftrebt, bag er oft, um diesen Zweck zu erreichen, aller Bernunft zum Trotz, sein cigenes Lebensglück opfert, burch thörichte Beirath, burch Liebeshandel, die ihm Bermögen, Ehre und Leben toften, felbft durch Berbrechen, wie Chebruch, oder Rothzucht: Alles nur, um, dem überall souveranen Willen ber Natur gemäß, ber Gattung auf das Zweckmäßigste zu dienen, wenn gleich auf Rosten des Individuums. Ueberall nämlich ift der Inftinkt ein Wirken wie nach einem Zweckbegriff, und doch gang ohne benfelben. Matur pflanzt ihn da ein, wo das handelnde Individuum ben Zweck zu verstehen unfähig, oder ihn zu verfolgen unwillig sehn würde: daher ift er, in ber Regel, nur ben Thieren, und gwar vorzüglich den untersten, als welche den wenigsten Verstand haben, beigegeben, aber faft allein in bem hier betrachteten Fall auch dem Menschen, als welcher den Zweck zwar verstehen könnte, ihn aber nicht mit dem nöthigen Gifer, nämlich fogar auf Roften seines individuellen Bohle, verfolgen würde. Also nimmt hier, wie bei allem Inftinkt, die Wahrheit die Gestalt des Wahnes an. um auf den Willen zu wirten. Gin wolluftiger Wahn ift es, der dem Manne vorgankelt, er werde in den Armen eines Weibes von der ihm zusagenden Schönheit einen größern Benuß finden, ale in benen eines jeden andern; ober ber gar, ausschlieglich auf ein einziges Individuum gerichtet, ihn fest überzengt, daß beffen

Befit ihm ein überichwängliches Glud gewähren werbe. Demnach wähnt er, für feinen eigenen Genuß Mühe und Opfer gu verwenden, mahrend es blog für die Erhaltung bes regelrechten Thous ber Gattung geschicht, ober gar eine gang bestimmte Inbividualität, die nur von diefen Eltern tommen fann, jum Dafenn gelangen foll. So völlig ift hier ber Charakter des Instinfte, also ein Sandeln wie nach einem Zweckbegriff und boch gang ohne benfelben, vorhanden, daß der von jenem Bahn Ge= triebene ben Zweck, welcher allein ihn leitet, die Zeugung, oft fogar verabschent und verhindern möchte: nämlich bei fast allen unehelichen Liebschaften. Dem bargelegten Charafter ber Cache gemäß wird, nach bem endlich erlangten Benug, jeder Berliebte eine wundersame Enträuschung erfahren, und darüber erftaunen, daß das fo fehnsuchtsvoll Begehrte nichts mehr leiftet, als jede andere Geschlechtsbefriedigung; fo daß er sich nicht fehr baburch gefordert sieht. Jener Bunich nämlich verhielt fich zu allen feinen übrigen Wünschen, wie fich bie Gattung verhalt gum Individuo, also wie ein Unendliches zu einem Endlichen. Die Be= friedigung hingegen fommt eigentlich nur ber Gattung zu Gute und fällt deshalb nicht in das Bewußtfehn des Individuums, welches hier, vom Willen der Gattung befeelt, mit jeglicher Aufopferung, einem Zwecke biente, ber gar nicht fein eigener mar. Daher alfo findet jeder Berliebte, nach endlicher Bollbringung bes großen Werkes, fich angeführt: benn ber Wahn ift ver= ichwunden, mittelft beffen hier bas Individuum der Betrogene der Gattung war. Demgemäß fagt Blaton fehr treffend: hoovn άπαντων αλαζονεστατον (voluptas omnium maxime vanilogua). Phileb. 319.

Dies Alles aber wirft seinerseits wieder Licht zurück auf die Instinkte und Aunstriebe ber Thiere. Ohne Zweisel sind auch diese von einer Art Wahn, der ihnen den eigenen Genuß vorsgaukelt, befangen, während sie so emsig und mit Selbstverleugnung für die Gattung arbeiten, der Vogel sein Nest baut, das Insett den allein passenden Ort für die Eier sucht, oder gar Jagd auf Naub macht, der, ihm selber ungenießbar, als Futter für die künstigen Larven neben die Eier gelegt werden nuß, die Viene, die Wespe, die Ameise ihrem künstlichen Vau und ihrer höchst komplicirten Ockonomie obliegen. Sie alle leitet sicherlich ein

Bahn, welcher bem Dienfte der Gattung die Maste eines egoi= ftijden Zweckes vorsteckt. Um uns ben innern oder subjektiven Borgang, der ben Hengerungen des Inftintts jum Grunde liegt, faklich zu machen, ift dies wahrscheinlich der einzige Weg. Menkerlich aber, oder objektiv, stellt sich uns, bei den vom Inftinkt ftark beherrichten Thieren, namentlich ben Ingekten, ein lleberwiegen des Ganglien= d. i. des subjektiven Nervenspftems über bas objektive oder Cerebral Suftem bar; worans gu ichließen ist, daß sie nicht sowohl von der objektiven, richtigen Auffassung, als von subjektiven, Wunsch erregenden Borftellun= gen, welche durch die Ginwirkung des Ganglienspftems auf das Wehirn entstehen, und bemaufolge von einem gewissen Wahn getrieben werden: und dies wird der phyfiologische Bergang bei allem Inftinkt fenn. - Bur Erläuterung erwähne ich noch, als ein anderes, wiewohl schwächeres Beispiel vom Inftinkt im Menschen, den kapriziösen Appetit der Schwangeren: er scheint daraus zu entspringen, daß die Ernährung des Embrho bisweilen eine besondere oder bestimmte Modifikation des ihm zufliegenden Blutes verlangt; worauf die folche bewirkende Speise fich fofort der Schwangeren als Gegenstand heißer Sehnsucht baritellt, also auch hier ein Wahn entsteht. Demnach hat bas Weib einen Inftinkt mehr als der Mann: auch ift das Banglienfustem beim Weibe viel entwickelter. - Aus dem großen Uebergewicht des Gehirns beim Menschen erklärt sich, daß er wenigere Inftinkte hat, als die Thiere, und daß felbst diese wenigen leicht irre geleitet werden konnen. Nämlich der die Auswahl zur Geschlechtsbefriedigung inftinktiv leitende Schönheitsfinn wird irre geführt, wenn er in Sang zur Baderaftie ausartet; Dem analog. wie die Schmeißfliege (Musca vomitoria), statt ihre Gier, ihrem Inftinkt gemäß, in faulendes Fleisch zu legen, sie in die Blüthe des Arum dracunculus legt, verleitet durch den fadaverosen Geruch diefer Bflange.

Daß nun aller Geschlechtsliebe ein durchaus auf das zu Erzeugende gerichteter Inftinkt zum Grunde liegt, wird seine volle Gewißheit durch genauere Zergliederung desselben erhalten, der wir uns deshalb nicht entziehen können. — Zuvörderst gehört hieher, daß der Mann von Natur zur Unbeständigkeit in der Liebe, das Beib zur Beständigkeit geneigt ist. Die Liebe des

Mannes finft merklich, von bem Angenblick an, wo fie Befriedigung erhalten hat: fast jedes andere Weib reigt ihn mehr als das, welches er ichon besitt: er fehnt fich nach Abwechselung. Die Liebe des Weibes hingegen steigt von eben jenem Augenblick an. Dies ift eine Folge des Zwecks ber Natur, welche auf Er= haltung und daher auf möglichft ftarke Bermehrung der Gattung gerichtet ift. Der Mann nämlich fann, bequem, über hundert Rinder im Jahre zeugen, wenn ihm eben fo viele Beiber gu Gebote ftehen; das Weib hingegen konnte, mit noch fo vielen Männern, doch nur ein Rind im Sahr (von Zwillingegeburten abgefehen) zur Welt bringen. Daher fieht er fich ftets nach anbern Beibern um; fie hingegen hangt fest bem einen an: benn bie Natur treibt fie, inftinktmäßig und ohne Reflexion, den Er= nährer und Beschützer der fünftigen Brut zu erhalten. Demzufolge ift die cheliche Treue dem Manne fünftlich, dem Weibe natürlich, und alfo Chebruch des Weibes, wie objektiv, wegen der Folgen, jo auch subjeftiv, wegen ber Naturwidrigkeit, viel unverzeihlicher, als ber bes Mannes.

Aber um gründlich zu sehn und die volle Ueberzeugung zu gewinnen, daß das Wohlgefallen am andern Geschlecht, so obsieftiv es uns dünken mag, doch bloß verlarvter Instinkt, d. i. Sinn der Gattung, welche ihren Thpus zu erhalten strebt, ist, müssen wir sogar die bei diesem Wohlgefallen uns leitenden Rückssichten näher untersuchen und auf das Specielle derselben eingehen, so seltsam auch die hier zu erwähnenden Specialitäten in einem philosophischen Werke figuriren mögen. Diese Rücksichten zerkallen in solche, welche unmittelbar den Thpus der Gattung, d. i. die Schönheit, betressen, in solche, welche auf psichische Eigenschaften gerichtet sind, und endlich in bloß relative, welche aus der ersforderten Korrektion oder Neutralisation der Einseitigkeiten und Abnormitäten der beiden Individuen durch einander hervorgehen. Wir wollen sie einzeln durchgehen.

Die oberste, unsere Wahl und Neigung leitende Rücksicht ist das Alter. Im Ganzen lassen wir es gelten von den Jahren der eintretenden bis zu denen der aufhörenden Menstrnation, geben jedoch der Periode vom achtzehnten bis achtundzwanzigsten Jahre entschieden den Vorzug. Außerhalb jener Jahre hingegen kann kein Weib uns reizen: ein altes, d. h. nicht mehr menstruirtes

Beib erregt unfern Abschen. Jugend ohne Schönheit hat immer noch Reig: Schönheit ohne Jugend keinen. - Offenbar ift die biebei uns unbewußt leitende Absicht die Möglichkeit der Zeugung überhaupt: daher verliert jedes Individuum an Reiz für das andere Weschlecht in dem Maage, als es sich von der zur Zengung oder zur Empfängniß tauglichften Periode entfernt. - Die zweite Rücficht ift die ber Wefundheit: akute Rrankheiten ftoren nur porübergehend, dronische, oder gar Racherien, schrecken ab; weil sie auf das Rind übergeben. — Die dritte Rücksicht ift das Stelett: weil es die Grundlage des Thous der Gattung ift. Nächst Alter und Krankheit ftogt nichts uns so fehr ab, wie eine verwachsene Geftalt: fogar das schönste Gesicht kann nicht bafür entschädigen; vielmehr wird selbst das häßlichste, bei geradem Wuchse, unbedingt vorgezogen. Ferner empfinden wir jedes Mißverhältnig des Steletts am ftartften, 3. B. eine verfürzte, geftauchte, furzbeinige Figur u. bgl. m., auch hinkenden Bang, wo er nicht Folge eines äußern Zufalls ift. Singegen fann auffallend schöner Buchs alle Mängel ersetzen: er bezanbert uns. Sieher gehört auch ber hohe Werth, ben alle auf die Rleinheit der Füße legen: er beruht darauf, daß diefe ein wesentlicher Charafter ber Gattung find, indem fein Thier Tarfus und Metatarsus zusammengenommen so klein hat, wie der Mensch, welches mit dem aufrechten Bange zusammenhängt: er ift ein Plantigrade. Demgemäß fagt auch Jesus Sirach (26, 23: nach ber verbefferten Uebersetzung von Rraus): "Gin Weib, das gerade gebaut ift und schöne Guge hat, ift wie die goldenen Gaulen auf den filbernen Stühlen." Auch die Rahne find uns wichtig; weil fie für die Ernährung wesentlich und gang besonders erblich find. — Die vierte Rudficht ift eine gewiffe Fulle bes Fleiiches, also ein Borherrichen der vegetativen Funktion, der Plasti= cität; weil diese dem Fötus reichliche Nahrung verspricht: daher ftößt große Magerkeit uns auffallend ab. Gin voller weiblicher Busen übt einen ungemeinen Reiz auf bas männliche Geschlicht aus: weil er, mit den Propagationsfunktionen bes Beibes in birektem Zusammenhange stehend, dem Rengeborenen reichliche Dahrung verfpricht. Singegen erregen übermäßig fette Beiber unfern Widerwillen: Die Urfache ift, daß Diefe Beschaffenheit auf Altrophie des Uterns, also auf Unfruchtbarkeit beutet; welches nicht der Kopf, aber der Instinkt weiß. — Erst die letzte Rückssicht ist die auf die Schönheit des Gesichts. Auch hier kommen vor Allem die Knochentheile in Betracht; daher hauptsächlich auf eine schöne Nase geschen wird, und eine kurze, aufgestülpte Nase Alles verdirbt. Ueber das Lebensglück unzähliger Mächen hat eine kleine Biegung der Nase, nach unten oder nach oben, entschieden, und mit Recht: denn es gilt den Thpus der Gatztung. Ein kleiner Mund, mittelst kleiner Maxillen, ist sehr wesentlich, als specifischer Charakter des Menschenantlitzes, im Gegensatz der Thiermäuler. Ein zurückliegendes, gleichsam weggeschnittenes Kinn ist besonders widerlich; weil mentum prominulum ein ausschließlicher Charakterzug unserer Species ist. Endlich kommt die Rücksicht auf schöne Augen und Stirn: sie hängt mit den psychischen Eigenschaften zusammen, zumal mit den instellektuellen, welche von der Mutter erben.

Die unbewußten Rücksichten, welche andererseits die Reigung ber Beiber befolgt, können wir natürlich nicht fo genau angeben. 3m Gangen läßt fich Folgendes behaupten. Gie geben bem Alter von 30 bis 35 Jahren den Vorzug, namentlich auch por dem der Jünglinge, die doch eigentlich die höchste menschliche Schönheit barbieten. Der Grund ift, daß fie nicht vom Geschmad, sondern vom Inftinkt geleitet werden, welcher im be= fagten Alter die Ufme ber Zeugungsfraft erkennt. Ueberhaupt feben fie wenig auf Schönheit, namentlich bes Gefichts: es ift als ob sie diese dem Rinde zu geben allein auf sich nähmen. Sauptfächlich gewinnt sie die Kraft und ber bamit gusammen= hängende Muth des Mannes: denn diese versprechen die Zeugung fräftiger Rinder und zugleich einen tapfern Beschützer derfelben. Jeden förperlichen Fehler des Mannes, jede Abweichung vom Thous, fann, in Sinsicht auf das Kind, das Weib bei der Rengung aufheben, baburch daß fie felbst in ben nämlichen Stücken untabelhaft ift, ober gar auf ber entgegengefetten Seite ercebirt. Sievon ausgenommen find allein die Eigenschaften bes Mannes, welche feinem Geschlecht eigenthümlich find und welche baher die Mutter bem Rinde nicht geben fann; dahin gehört der mannliche Ban bes Steletts, breite Schultern, fcmale Suften, gerade Beine, Mustelfraft, Muth, Bart u. f. w. Daher tommt cs, baf Beiber oft häfliche Manner lieben, aber nie einen

unmännlichen Mann, weil sie bessen Mängel nicht neutralisiren können.

Die zweite Art ber Rücksichten, welche ber Gefchlechteliebe jum Grunde liegen, ift die auf die psuchischen Gigenschaften. Sier werben wir finden, daß das Weib durchgängig von den Gigenschaften des Bergens oder Charafters im Manne angezogen wird, - als welche vom Bater erben. Borzüglich ift es Festigfeit des Willens, Entschloffenheit und Muth, vielleicht auch Redlichfeit und Herzensgüte, wodurch das Weib gewonnen wird. Singegen üben intellektuelle Vorzüge keine birekte und inftinkt= mäßige Gewalt über sie aus; eben weil sie nicht vom Bater erben. Unverstand schadet bei Weibern nicht: ehe noch könnte überwiegende Geiftestraft, oder gar Benie, als eine Abnormität, ungünstig wirken. Daber sieht man oft einen häßlichen, dummen und rohen Menschen einen wohlgebildeten, geiftreichen und liebenswürdigen Mann bei Beibern ausstechen. Auch werden Chen aus Liebe bisweilen geschloffen zwischen geiftig höchft heterogenen Wefen: 3. B. er roh, fraftig und beschränft, fie gart empfindend, fein denkend, gebildet, afthetisch u. s. w.; oder er gar genial und gelehrt, fie eine Bans:

> Sic visum Veneri; cui placet impares Formas atque animos sub juga aënea Saevo mittere cum joco.

Der Grund ist, daß hier ganz andere Rücksichten vorwalten, als die intellektuellen: — die des Instinkts. Bei der Ehe ist es nicht auf geistreiche Unterhaltung, sondern auf die Erzeugung der Kinder abgesehen: sie ist ein Bund der Herzen, nicht der Köpfe. Es ist ein eitles und lächerliches Vorgeben, wenn Weiber des haupten, in den Geist eines Mannes sich verliebt zu haben, oder es ist die Ueberspannung eines entarteten Wesens. — Männer hingegen werden in der instinktiven Liebe nicht durch die Chasrakter Eigenschaften des Weibes bestimmt; daher so viele Sofratesse ihre Xantippen gesunden haben, z. B. Shakespeare, Albrecht Dürer, Byron u. s. w. Wohl aber wirken hier die instellektuellen Eigenschaften ein; weil sie von der Mutter erben: jedoch wird ihr Einsluß von dem der körperlichen Schönheit, als welche, wesentlichere Punkte betressend, unmittelbarer wirkt, seicht überwogen. Inzwischen geschieht es, im Gesühl oder nach der

Erfahrung jenes Sinflusses, daß Mütter ihre Töchter schöne Künste, Sprachen u. dgl. erlernen lassen, um sie für Männer anziehend zu machen; wobei sie dem Intellekt durch künstliche Mittel nachhelsen wollen, eben wie vorsommenden Falls den Hüttel nachhelsen wollen, eben wie vorsommenden Falls den Hüften und Busen. — Wohl zu merken, daß hier überall die Rede allein ist von der ganz unmittelbaren, instinktartigen Anziehung, aus welcher allein die eigentliche Verliedtheit erwächst. Daß ein verständiges und gebildetes Weib Verstand und Geist an einem Manne schätzt, daß ein Mann, aus vernünftiger lleberslegung, den Charakter seiner Braut prüft und berücksichtigt, thut nichts zu der Sache, wovon es sich hier handelt: dergleichen bespründet eine vernünftige Wahl bei der She, aber nicht die seidensschaftliche Liebe, welche unser Thema ist.

Bis hieher habe ich blog die absoluten Rüchsichten, b. h. folche, die für Jeden gelten, in Betracht genommen: ich fomme jett zu den relativen, welche individuell find; weil bei ihnen es darauf abgesehen ift, den bereits fich mangelhaft darstellenden Typus der Gattung zu rektifiziren, die Abweichungen von demfelben, welche die eigene Perfon des Wählenden ichon an fich trägt, zu forrigiren und fo zur reinen Darftellung bes Thous jurudguführen. Dier liebt baher Jeder, mas ihm abgeht. Bon ber individuellen Beichaffenheit ausgehend und auf die individuelle Beichaffenheit gerichtet, ift die auf folden relativen Rücksichten beruhende Wahl viel bestimmter, entschiedener und extlusiver, als die bloß von den absoluten ausgehende; daher der Ursprung der eigentlich leidenschaftlichen Liebe, in ber Regel, in diefen relativen Rücksichten liegen wird, und nur der der gewöhnlichen, leichteren Reigung in den absoluten. Demgemäß pflegen es nicht gerade bie regelmäßigen, vollkommenen Schönheiten gu fehn, welche die großen Leidenschaften entzünden. Damit eine folche wirklich leidenschaftliche Neigung entstehe, ist etwas erfordert, welches sich nur burch eine chemische Metapher ausdrücken läßt: beide Berfonen muffen einander neutralifiren, wie Gaure und Alfali gu einem Mittelfalz. Die hiezu erforderlichen Bestimmungen find im Wefentlichen folgende. Erftlich: alle Geschlechtlichkeit ift Gin= feitigkeit. Diese Ginseitigkeit ift in Ginem Individuo entschiedener ausgesprochen und in höherem Grade vorhanden, als im Andern: baber kann fie in jedem Individuo beffer durch Gines als bas

Undere vom andern Geschlecht ergangt und neutralisirt werben, indem es einer der seinigen individuell entgegengefetten Ginseitigfeit bedarf, zur Erganzung bes Thous ber Menfchheit im neu ju erzengenden Individuo, als auf deffen Befchaffenheit immer Mles hinausläuft. Die Physiologen wissen, daß Mannheit und Beiblichkeit ungählige Grade zulaffen, durch welche jene bis zum widerlichen Ghnander und Hupospadaus finkt, diese bis zur anmuthigen Androgine fteigt: von beiden Seiten aus fann ber vollfommene Hermaphroditismus erreicht werden, auf welchem Indi= viduen ftehen, welche, die gerade Mitte zwischen beiden Gefchlech= tern haltend, keinem beigngählen, folglich zur Fortpflangung untauglich find. Bur in Rede ftehenden Meutralisation zweier Individualitäten durch einander ift bem zu Folge erfordert, daß der bestimmte Grad seiner Mannheit dem bestimmten Grad ihrer Beiblichkeit genau entspreche; damit beide Ginfeitigkeiten einander gerade aufheben. Demnach wird ber männlichste Mann bas weiblichste Weib suchen und vice versa, und eben so jedes Individuum das ihm im Grade der Geschlechtlichkeit entsprechende. Juwiefern nun hierin zwischen Zweien bas erforderliche Berhältniß Statt habe, wird inftinktmäßig von ihnen gefühlt, und liegt, nebst den andern relativen Rücksichten, den höhern Graden der Berliebtheit jum Grunde. Bahrend daher die Liebenden pathetisch von der Harmonie ihrer Seclen reden, ift meistens die hier nachgewiesene, das zu erzeugende Wesen und feine Vollkommenheit betreffende Zusammenstimmung ber Rern ber Sache, und an berselben auch offenbar viel mehr gelegen, als an der Harmonie ihrer Seelen, - welche oft, nicht lange nach ber Hochzeit, sich in eine schreiende Disharmonie auflöft. Bieran fchließen fich nun die ferneren relativen Rücksichten, welche darauf beruben. daß Jedes feine Schwächen, Mängel und Abweichungen vom Typus durch das Andere aufzuheben trachtet, damit fie nicht im zu erzeugenden Rinde fich perpetuiren, oder gar zu völligen Abnor= mitäten anwachsen. Je schwächer in Sinsicht auf Muskelkraft ein Mann ift, besto mehr wird er fraftige Beiber suchen: eben fo das Weib ihrerseits. Da nun aber dem Weibe eine schwächere Mustelfraft naturgemäß und in ber Regel ift; fo werden auch in der Regel die Weiber den fraftigeren Mannern den Borgug geben. - Ferner ift eine wichtige Rudficht die Große. Rleine

Männer haben einen entschiedenen Sang gu großen Weibern, und vice versa: und zwar wird in einem kleinen Mann die Borliebe für große Beiber um fo leibenfchaftlicher febn, ale er selbst von einem großen Bater gezeugt und nur durch ben Ginfluß ber Mutter flein geblieben ift; weil er vom Bater das Wefäßinftem und die Energie beffelben, die einen großen Körber mit Blut zu versehen vermag, überkommen hat: waren hingegen fein Bater und Grofvater ichon flein; jo wird jener Bang fich weniger fühlbar machen. Der Abneigung eines großen Beibes gegen große Männer liegt die Absicht der Ratur gum Grunde. eine zu große Raffe zu vermeiden, wenn fie, mit den von die= fem Beibe zu ertheilenden Kräften, zu ichwach ausfallen murbe, um lange ju leben. Bahlt bennoch ein folches Beib einen großen Gatten, etwan um fich in ber Gefellichaft beffer zu prafentiren; fo wird, in der Regel, die Nachsommenschaft die Thorheit buffen. -Sehr entschieden ift ferner die Rücksicht auf die Romplerion. Blonde verlangen durchaus Schwarze ober Braune; aber nur felten diese jene. Der Grund hievon ift, daß blondes Saar und blaus Augen fcon eine Spielart, fast eine Abnormität ausmachen: ben weißen Mäusen, oder wenigstens den Schimmeln anglog. In feinem andern Welttheil find fie, felbft nicht in ber Rabe der Pole, einheimisch, sondern allein in Europa, und offenbar von Standinavien ausgegangen. Beiläufig fei hier meine Mei= nung ausgesprochen, daß dem Menschen die weiße Sautfarbe nicht natürlich ist, sondern er von Natur schwarze, oder braune Saut hat, wie unfere Stammväter die Gindu; daß folglich nie ein weißer Mensch ursprünglich aus dem Schooke der Natur bervoraegangen ift, und es alfo feine weiße Raffe giebt, fo viel auch von ihr geredet wird, sondern jeder weiße Mensch ein abgeblichener ift. In den ihm fremden Norden gedrängt, wo er nur fo befteht, wie die exotischen Pflanzen, und, wie diese, im Winter des Treibhauses bedarf, wurde der Mensch, im Laufe der Sahrtausende, weiß. Die Zigeuner, ein Indischer, erft feit unacfahr vier Jahrhunderten eingewanderter Stamm, zeigen ben Uebergang von der Komplexion der Hindu gur unfrigen\*). In

<sup>\*)</sup> Das Ausfühllichere hierüber findet man in Parerga, Bb. 2, §. 92 ber ersten Anslage. (2. Anfl. S. 167—170.)

ber Geschlechtsliebe strebt daber die Ratur zum dunkeln haar und braunen Ange, als jum Urthpus, guruck: die weiße Sautfarbe aber ift zur zweiten Ratur geworden; wiewohl nicht fo, daß die braune der Hindu uns absticke. - Endlich sucht auch in den einzelnen Rörpertheilen Bedes das Rorreftiv feiner Dlan= gel und Abweichungen, und um so entschiedener, je wichtiger der Theil ift. Daher haben ftumpfnäfige Individuen ein unaussprechliches Bohlgefallen an Sabichtsnafen, an Bapagaiengefichtern: eben so ist es rucksichtlich aller übrigen Theile. Menschen von übermäßig ichlantem, lang geftrectem Rorper= und Gliederban tonnen fogar einen "iber die Gebühr gedrungenen und verfürzten ichon finden. - Analog malten die Rücksichten auf das Temperament: Jeder wird das entgegengesetzte vorziehen; jedoch nur in bem Maag als das feinige ein entschiedenes ift. - Wer selbst, in irgend einer Rücksicht, sehr vollkommen ist, sucht und liebt zwar nicht die Unvollkommenheit in eben diefer Rücksicht, föhnt sich aber leichter als Andere damit aus; weil er selbst die Kinder vor großer Unvollfommenheit in diesem Stücke sichert. 3. B. wer felbst sehr weiß ift, wird sich an einer gelblichen Gesichtsfarbe nicht stoßen: wer aber diese hat, wird die blendende Weiße göttlich ichon finden. - Der feltene Fall, daß ein Mann fich in ein entschieden häßliches Weib verliebt, tritt ein, wann, bei ber oben erörterten genauen Barmonie des Grades der Geschlechtlichkeit, ihre fammtlichen Abnormitäten gerade die entgegengesetzten, also das Korreftiv, der feinigen sind. Die Berliebtheit pflegt alsbann einen hohen Grad zu erreichen.

Der tiefe Ernst, mit welchem wir jeden Körpertheil des Weibes prüsend betrachten, und sie ihrerseits das Selbe thut, die fritische Strupulosität, mit der wir ein Weib, das uns zu gesallen aufängt, mustern, der Eigensinn unserer Wahl, die gespannte Ausmerksamkeit, womit der Bräutigam die Vraut beobachtet, seine Behutsamkeit, um in keinem Theile getäuscht zu werden, und der große Werth, den er auf jedes Mehr oder Weniger, in den wesentlichen Theilen, legt, — Alles dieses ist der Wichtigkeit des Zweckes ganz angemessen. Denn das Neuzuerzeugende wird, ein ganzes Leben hindurch, einen ähnlichen Theil zu tragen haben: ist z. B. das Weib nur ein wenig schief; so kann dies leicht ihrem Sohn einen Puckel ausladen, und so in allem llebrigen. —

Bewuftfenn von dem Allen ift freilich nicht vorhanden; vielmehr wähnt Jeder nur im Intereffe feiner eigenen Wolluft (die im Grunde gar nicht dabei betheiligt fenn fann) jene fcmierige Bahl zu treffen: aber er trifft fie genau fo, wie es, unter Boraus= setzung seiner eigenen Korporisation, dem Interesse der Gattung gemäß ift, deren Inpus möglichst rein zu erhalten die geheime Aufgabe ift. Das Individuum handelt hier, ohne es zu wiffen, im Auftrage eines Soheren, der Gattung: baber die Wichtigkeit, welche es Dingen beilegt, die ihm, als folchem, gleichgültig fenn fonnten, ja mußten. - Es liegt etwas gang Gigenes in bem tiefen, unbewußten Ernst, mit welchem zwei junge Leute verichiedenen Geschlichts, die fich zum erften Male sehen, einander betrachten; dem forichenden und burchdringenden Blick, den fie auf einander werfen; ber forgfältigen Mufterung, die alle Zuge und Theile ihrer beiderseitigen Personen zu erleiden haben. Dieses Forschen und Prüfen nämlich ift die Meditation des Genius ber Gattung über bas durch fie Beide mögliche Individuum und die Rombination seiner Gigenschaften. Nach dem Resultat berselben fällt der Grad ihres Wohlgefallens an einander und ihres Begehrens nach einander aus. Diefes fann, nachdem es ichon einen bedeutenden Grad erreicht hatte, plötlich wieder erlöschen, durch die Entdeckung von Etwas, das vorhin unbemerkt geblieben mar. - Dergestalt also meditirt in Allen, die zengungsfähig find, ber Benius ber Gattung bas tommende Gefchlecht. Die Beschaffenheit deffelben ift das große Werk, womit Rupido, unabläffig thatig, fpekulirend und finnend, beschäftigt ift. Gegen Die Wichtigkeit feiner großen Angelegenheit, als welche die Gattung und alle tommenden Geschlichter betrifft, find die Angelegen= heiten ber Individuen, in ihrer gangen ephemeren Gesammtheit, fehr geringfügig: daher ist er stets bereit, diese rücksichtslos zu opfern. Denn er verhält sich zu ihnen wie ein Unfterblicher zu Sterblichen, und feine Intereffen ju ben ihren wie unenbliche gu endlichen. Im Bewußtseyn alfo, Angelegenheiten höherer Art, als alle folde, welche nur individuelles Wohl und Wehe betreffen, zu verwalten, betreibt er bieselben, mit erhabener Ungestörtheit, mitten im Getummel bes Rrieges, ober im Bemuhl bes Geschäftslebens, ober zwischen dem Büthen einer Beft, und geht ihnen nach bis in die Abgeschiedenheit des Klofters.

Bir haben im Obigen gesehen, daß die Intensität ber Berliebtheit mit ihrer Individualifirung wächst, indem wir nachwiesen, wie die forperliche Beschaffenheit zweier Individuen eine folde fenn fann, daß, jum Behuf möglichfter Berftellung bes Typus ber Gattung, bas eine bie gang specielle und vollkommene Ergänzung des andern ift, welches daher seiner ausschließlich begehrt. In diesem Fall tritt schon eine bedeutende Leidenschaft ein, welche eben baburch, daß fie auf einen einzigen Wegenstand und nur auf diesen gerichtet ift, also gleichsam im speciellen Auftrag der Gattung auftritt, fogleich einen edleren und erhabeneren Unftrich gewinnt. Hus dem entgegengefetten Grunde ift der bloße Geschlechtstrieb, weil er, ohne Individualifirung, auf Alle gerichtet ift und die Gattung, blog der Quantität nach, mit wenig Rücksicht auf die Qualität, zu erhalten ftrebt, gemein. Mun aber kann die Individualifirung, und mit ihr die Intensität der Berliebtheit, einen fo hohen Grad erreichen, daß, ohne ihre Befriedigung, alle Guter ber Welt, ja, das Leben felbit seinen Werth verliert. Sie ift alsbann ein Bunfch, welcher zu einer Heftigkeit anwächst, wie burchaus kein anderer, baber gu jedem Opfer bereit macht und, im Fall die Erfüllung unabander= lich versagt bleibt, zum Wahnsinn, ober zum Selbstmord führen fann. Die einer folden überschwänglichen Leidenschaft gum Grunde liegenden unbewußten Rücksichten muffen, außer den oben nachgewiesenen, noch andere sehn, welche wir nicht so vor Augen haben. Wir muffen daher annehmen, daß hier nicht nur die Korporisation, sondern auch der Wille des Mannes, und der Intellekt des Weibes eine specielle Angemessenheit zu einander -haben, in Folge welcher von ihnen allein ein gang bestimmtes Individuum erzeugt werben fann, beffen Exifteng ber Benius ber Gattung hier beabsichtigt, aus Gründen, die, als im Befen bes Dinges an fich liegend, une unzugänglich find. Ober eigent= licher zu reden: ber Wille zum Leben verlangt hier, fich in einem genau bestimmten Individuo ju objektiviren, welches nur von Diefem Bater mit biefer Mutter gezeugt werden fann. Diefes metaphhsische Begehr des Willens an sich hat zunächst feine andere Birfungefphäre in der Reihe ber Befen, ale bie Bergen ber fünftigen Eltern, welche bemnach von biefem Drange er= griffen werden und nun ihrer felbst wegen zu munschen mahnen,

was blog einen für jett noch rein metaphhfischen, b. h. außerhalb der Reihe wirklich vorhandener Dinge liegenden Zweck hat. Alfo der aus der Urquelle aller Befen hervorgehende Drang bes fünftigen, hier erft möglich gewordenen Individuums, ins Dasenn zu treten, ist es, was sich in der Erscheinung darstellt als die hohe, Alles außer sich gering achtende Leidenschaft der fünftigen Eltern für einander, in der That als ein Wahn ohne Gleichen, vermöge beffen ein folder Berliebter alle Guter ber Welt hingeben würde, für den Beischlaf mit diesem Beibe, der ihm doch in Wahrheit nicht mehr leiftet, als jeder andere. Daß es bennoch bloß hierauf abgesehen sei, geht barans hervor, daß auch diese hohe Leidenschaft, jo gut wie jede andere, im Genuß erlischt, - zur großen Bermunderung ber Theilnehmer. Sie erlischt auch bann, wann, burch etwanige Unfruchtbarkeit bes Weibes (welche, nach Hufeland, aus 19 zufälligen Konstitutions= fehlern entspringen kann), der eigentliche metaphhiische Zweck vereitelt wird; eben fo, wie er es täglich wird in Millionen zertretener Reime, in benen doch auch das felbe metaphhiliche Lebens= princip jum Dasehn strebt; wobei kein anderer Trost ift, als bag bem Willen zum Leben eine Unendlichkeit von Raum, Zeit, Materie und folglich unerschöpfliche Gelegenheit zur Wieberkehr offen fteht.

Tem Theophraftus Paraceljus, ber dieses Thema nicht behandelt hat und dem mein ganzer Gedankengang fremd ist, muß doch ein Mal die hier dargelegte Einsicht, wenn auch nur flüchtig, vorgeschwebt haben, indem er, in ganz anderem Kontext und in seiner desultorischen Manier, folgende merkwürdige Acußezung hinschrieß: Hi sunt, quos Deus copulavit, ut eam, quae fuit Uriae et David; quamvis ex diametro (sic enim sibi humana mens persuadebat) cum justo et legitimo matrimonio pugnaret hoc. — — sed propter Salomonem, qui aliunde nasci non potuit, nisi ex Bathseba, conjuncto David semine, quamvis meretrice, conjunxit eos Deus (De vita longa, I, 5).

Die Sehnsucht der Liebe, der fuscos, welchen in gahllofen Bendungen auszudrücken die Dichter aller Zeiten unabläffig besichäftigt find und den Gegenstand nicht erschöpfen, ja, ihm nicht genug thun können, diese Sehnsuch, welche an den Besitz eines

beftimmten Beibes die Borftellung einer unendlichen Seeligkeit fnüpft und einen unaussprechlichen Schmerg an den Bedanken, daß er nicht zu erlangen fei, - Diese Gehnsucht und Dieser Schmer; ber Liebe können nicht ihren Stoff entnehmen aus den Bedürfniffen eines ephemeren Individuums; fondern fie find ber Senfier des Geiftes der Gattung, welcher hier ein unersetzliches Mittel zu seinen Zwecken zu gewinnen, oder zu verlieren fieht und daher tief aufstöhnt. Die Gattung allein hat unendliches Leben und ift baber unendlicher Bunfche, unendlicher Befriedigung und unendlicher Schmerzen fähig. Diefe aber find hier in ber engen Bruft eines Sterblichen eingekerkert: fein Bunder daher, wenn eine foldze berften zu wollen scheint und keinen Ausdruck finden fann für die fie erfüllende Ahndung unendlicher Wonne oder unendlichen Behes. Dies also giebt den Stoff zu aller erotischen Boesie erhabener Gattung, die sich demgemäß in transscendente, alles Irdische überfliegende Metaphern versteigt. Dies ist das Thema des Petrarka, der Stoff zu den St. Preurs, Werthern und Jakopo Ortis, die außerdem nicht zu verstehen, noch zu erklären fenn würden. Denn auf etwanigen geiftigen, überhaupt auf objektiven, realen Vorzugen der Geliebten fann jene unendliche Werthschätzung berfelben nicht beruhen; schon weil fie dazu dem Liebenden oft nicht genan genug befannt ift: wie dies Petrarka's Fall war. Der Geift der Gattung allein vermag mit Ginem Blide gu feben, welchen Werth fie für ihn, gu feinen Zweden hat. Auch entstehen die großen Leidenschaften in ber Regel beim ersten Unblick:

Who ever lov'd, that lov'd not at first sight?\*)

Shakespeare, As you like it, III, 5.

Merkwürdig ist in dieser Hinsicht eine Stelle in dem seit 250 Bahren berühmten Roman Guzman de Alfarache, von Matco Aleman: No es necessario, para que uno ame, que pase distancia de tiempo, que siga discurso, ni haga eleccion, sino que con aquella primera y sola vista, concurran juntamente cierta correspondencia ó consonancia, ó lo que acá solemos vulgarmente decir, una confrontacion de sangre,

<sup>\*)</sup> Wer liebte je, ber nicht beim erften Anblick liebte?

à que por particular influxo suelen mover las estrellas (Damit Giner liebe, ift es nicht nöthig, baf viel Zeit verftreiche, bak er leberlegung auftelle und eine Bahl treffe; fondern nur, daß bei jenem ersten und alleinigen Anblick eine gewisse Angemeffenheit und Uebereinstimmung gegenseitig gusammentreffe, ober Das, was wir hier im gemeinem Leben eine Sympathie des Blutes zu nennen pflegen, und wozu ein besonderer Ginfluß der Gestirne angutreiben pflegt.) P. II. L. III, c. 5. Demgemäß ift auch der Berluft der Geliebten, durch einen Rebenbuhler, oder durch den Tod, für den leidenschaftlich Liebenden ein Schmerg, ber jeden andern überfteigt; eben weil er transfcendenter Art ist, indem er ihn nicht blog als Individuum trifft, sondern ihn in seiner essentia aeterna, im Leben ber Gattung angreift, in deren speciellem Willen und Auftrage er hier berufen mar. Daher ift Gifersucht so quaalvoll und grimmig, und ift die Abtretung der Geliebten das größte aller Opfer. - Gin Seld schämt fich aller Klagen, nur nicht ber Liebesflagen; weil in biefen nicht er, sondern die Gattung minselt. - In der "großen Zenobia" des Calderon ift im zweiten Aft eine Scene zwischen der Renobia und dem Decius, wo diefer faat:

> Cielos, luego tu me quieres? Perdiera cien mil victorias, Volviérame, etc.

(himmel! also Du liebst mich?! Dafür murbe ich hunderttausend Siege aufgeben, murbe umkehren, u. f. w.)

Hier mird die Ehre, welche bisher jedes Interesse überwog, aus bem Telde geschlagen, sobald die Geschlechtstiebe, d. i. das Interesse der Gattung, ins Spiel kommt und einen entschiedenen Vortheil vor sich sieht: denn dieses ist gegen jedes, auch noch so wichtige Interesse bloger Individuen unendlich überwiegend. Ihm allein weichen daher Ehre, Pflicht und Treue, nachdem sie jeder andern Versuchung, nebst der Trohung des Todes, widerstanden haben. — Eben so sinden wir im Privatleben, daß in keinem Punkte Gewissenhaftigkeit so felten ist, wie in diesem: sie wird hier bisweisen sogar von sonst redlichen und gerechten Leuten bei Seite gesetzt, und der Chebruch rücksichtslos begangen, wann die seidenschaftliche Liebe, d. h. das Interesse der Gattung, sich ihrer

bemächtigt hat. Es scheint sogar, als ob fie babei einer höheren Berechtigung fich bewußt zu fehn glaubten, als die Jutereffen der Individuen je verleihen konnen; eben weil fie im Intereffe der Gattung handeln. Merkwürdig ist in diefer Sinficht Cham= forts Acuferung: Quand un homme et une femme ont l'un pour l'autre une passion violente, il me semble toujours que, quelque soient les obstacles qui les séparent, un mari, des parens etc., les deux amans sont l'un à l'autre, de par la Nature, qu'ils s'appartiennent de droit divin, malgré les lois et les conventions humaines. Wer sich hierüber ereifern wollte, ware auf die auffallende Nachsicht zu verweisen, welche ber Seisand im Evangelio der Chebrecherin widerfahren läßt, inbem er zugleich die felbe Schuld bei allen Anwesenden voraus= fett. - Der größte Theil des Dekameron erscheint, von diefem Gesichtspunkt aus, als bloger Spott und Sohn des Genius ber Gattung über die von ihm mit Fugen getretenen Rechte und Interessen der Individuen. — Mit gleicher Leichtigkeit werden Standesunterschiede und alle ähnlichen Berhältniffe, wann fie ber Berbindung leidenschaftlich Liebender entgegenstehen, beseitigt und für nichtig erklärt vom Genius ber Gattung, ber feine, endlosen Generationen angehörenden Zwecke verfolgend folche Menschen= fatungen und Bedenken wie Spreu wegbläft. Aus bem felben tief liegenden Grunde wird, wo es die Zwecke verliebter Leiden= fchaft gilt, jede Gefahr willig übernommen und felbst ber fonst Zaghafte wird hier muthig. - Auch im Schausviele und im Roman sehen wir, mit freudigem Antheil, die jungen Leute, welche ihre Liebeshändel, d. i. das Intereffe der Gattung, verfechten. ben Sieg bavontragen über die Alten, welche nur auf das Bohl ber Individuen bedacht find. Denn das Streben ber Liebenden fcheint uns um fo viel wichtiger, erhabener und beshalb gerechter, als jedes ihm etwan entgegenstehende, wie die Gattung bedeuten= ber ift, als das Individuum. Demgemäß ift bas Grundthema fast aller Komödien das Auftreten des Genius der Gattung mit feinen Zweden, welche dem personlichen Interesse der bargeftell= ten Individuen zuwiderlaufen und daher das Glück berfelben ju untergraben drohen. In der Regel fett er es durch, welches, als ber poetischen Gerechtigfeit gemäß, ben Bufchauer befriedigt; meil diefer fühlt, daß die Zwede ber Gattung benen ber Indi-

vibuen weit vorgeben. Daber verläßt er, am Schluß, die fieggefronten Liebenden gang getroft, indem er mit ihnen ben Wahn theilt, fie hatten ihr eigenes Glüd gegründet, welches fie vielmehr bem Wohl ber Gattung jum Opfer gebracht haben, bem Willen ber vorforglichen Alten entgegen. In einzelnen, abnormen Luftspielen hat man versucht, die Sache umgutehren und bas Glück ber Individuen, auf Roften ber Zwecke ber Gattung, burchzusetzen: allein da empfindet der Zuschauer ben Schmerz, ben ber Genius der Gattung erleidet, und wird burch die badurch acficherten Bortheile ber Individuen nicht getröftet. Als Beifpiele diefer Art fallen mir ein Paar fehr befannte fleine Stude bei: La reine de 16 ans, und Le mariage de raison. In Traucre spielen mit Liebeshändeln geben meistens, indem die Zwecke der Gattung vereitelt werden, die Liebenden, welche beren Berfzeug waren, zugleich unter: 3. B. in Romeo und Julia, Tanfred, Don Karlos, Wallenstein, Braut von Meffina u. a. m.

Das Berliebtienn eines Menschen liefert oft fomische, mitunter auch tragifche Phanomene; Beides, weil er vom Beifte ber Gattung in Besitz genommen, jett von biesem beherricht wird und nicht mehr fich felber angehört: dadurch wird fein Sandeln bem Individuo unangemeffen. Bas, bei ben höheren Graden des Berliebtsenns, feinen Gedanken einen jo poetischen und erhabenen Unftrich, jogar eine transscendente und hyper= phyfifche Richtung giebt, vermöge welcher er feinen eigentlichen. fehr phhfifchen Zweck gang aus den Angen zu verlieren fcheint. ift im Grunde Diefes, daß er jett bom Beifte ber Battung. beifen Angelegenheiten unendlich wichtiger, ale alle, bloge Individuen betreffende find, befeelt ift, um, in deffen speciellem Unf= trag, die gange Existeng einer indefinit langen Nachkommenschaft. von diefer individuell und genau bestimmten Beschaffenheit. welche fie gang allein von ihm als Bater und feiner Geliebten ale Mutter erhalten fann, zu begründen, und die außerdem, als eine folche, nie jum Dasenn gelangt, mahrend die Obieftivation des Willens zum Leben dieses Dasehn ausdrücklich erfordert. Das Gefühl, in Angelegenheiten von fo transscendenter Bichtigfeit zu handeln, ift es, mas den Berliebten fo hoch über alles Brbifche, ja über sich felbst emporhebt und seinen sehr physischen Wünschen eine fo hyperphniiche Ginkleidung giebt, daß die Liebe

eine poetifche Spifode fogar im Leben bes profaifcheften Menichen wird; in welchem letteren Tall die Sache bisweilen einen fomi= fchen Anftrich gewinnt. — Bener Auftrag bes in ber Gattung fich objeftivirenden Willens ftellt, im Bewußtsehn des Berliebten, fich dar unter ber Maste ber Anticipation einer unendlichen Seelig= feit, welche für ihn in der Bereinigung mit diefem weiblichen Individuo gu finden mare. In den höchften Graden ber Berliebtheit wird unn diefe Chimare fo ftrahlend, daß, wenn fie nicht erlangt werden fann, bas Leben felbst allen Reiz verliert und nunmehr so frendenleer, ichaal und ungeniegbar erscheint, daß der Efel bavor fogar die Schrecken bes Todes überwindet; baher ce dann bisweilen freiwillig abgefürzt wird. Der Wille eines folden Menschen ift in den Strudel des Willens der Gattung gerathen, oder dieser hat so sehr das llebergewicht über den inbividuellen Willen erhalten, daß, wenn folder in erfterer Eigenschaft nicht wirksam sehn kann, er verschmäht, es in letterer zu jenn. Das Individuum ift hier ein zu schwaches Gefäß, als daß es die, auf ein bestimmtes Objekt koncentrirte, unendliche Sehnsucht des Willens der Gattung ertragen könnte. In diesem Fall ift baber ber Ausgang Selbstmord, bisweilen doppelter Selbst= mord beider Liebenden; ce fei benn, daß die Natur, zur Rettung des Lebens, Wahnsinn eintreten ließe, welcher dann mit feinem Schleier das Bewußtsehn jenes hoffnungelosen Zuftandes umhüllt. — Kein Jahr geht hin, ohne durch mehrere Fälle aller Dieser Arten die Realität des Dargestellten zu belegen.

Aber nicht assein hat die unbefriedigte verliedte Leidenschaft bisweisen einen tragischen Ausgang, sondern auch die befriedigte sührt öfter zum Unglück, als zum Glück. Denn ihre Ansorderungen kollidiren oft so sehr mit der persönlichen Wohlsahrt des Betheiligten, daß sie solche untergraben, indem sie mit seinen übrigen Verhältnissen unvereindar sind und den darauf gedauten Lebensplan zerstören. Ja, nicht allein mit den äußeren Verhältnissen ist die Liebe oft im Widerspruch, sondern sogar mit der eigenen Individualität, indem sie sich auf Personen wirst, welche, abgesehen vom Geschlechtsverhältniß, dem Liebenden verhaßt, verächtlich, ja zum Abschen sehn würden. Aber so sehr viel mächstiger ist der Wille der Gattung als der des Individuanns, daß der Liebende über alle sene ihm widerlichen Eigenschaften die

Angen schließt, Alles übersieht, Alles verkennt und sich mit dem Gegenstande seiner Leidenschaft auf immer verbindet: so gänzlich verblendet ihn jener Wahn, welcher, sobald der Wille der Gatztung erfüllt ist, verschwindet und eine verhaßte Lebensgefährtinn übrig läßt. Nur hieraus ist es erklärlich, daß wir oft sehr verznünstige, ja ausgezeichnete Männer mit Drachen und Sheteuseln verbunden sehen, und nicht begreisen, wie sie eine solche Wahl haben treffen können. Dieserhalb stellten die Alten den Amorblind dar. Ja, ein Verliebter kann sogar die unerträglichen Tenzperamentszund Charaktersehler seiner Braut, welche ihm ein gezquältes Leben verheißen, deutlich erkennen und bitter empfinden, und doch nicht abgeschreckt werden:

I ask not, I care not, If guilt's in thy heart; I know that I love thee, Whatever thou art\*).

Tenn im Grunde sucht er nicht seine Sache, sondern die eines Tritten, der erst entstehen soll; wiewohl ihn der Wahn umfängt, als wäre was er sucht seine Sache. Aber gerade dieses Nichtseine Sache suchen, welches überall der Stempel der Größe ist, giebt auch der leidenschaftlichen Liebe den Anstrick des Erhabenen und macht sie zum würdigen Gegenstande der Dichtung. — Endslich verträgt sich die Geschlechtsliebe sogar mit dem äußersten Haß gegen ihren Gegenstand; daher schon Platon sie der Liebe der Wölfe zu den Schaafen verglichen hat. Dieser Fall tritt nämlich ein, wann ein leidenschaftlich Liebender, trotz allem Bemühen und Flehen, unter keiner Bedingung Erhörung sinden kann:

I love and hate her\*\*).

Shakespeare, Cymb., III, 5.

Der Haß gegen die Geliebte, welcher sich bann entzündet, geht bisweilen fo weit, daß er sie ermordet und darauf sich selbst.

<sup>\*)</sup> Ich frag' nicht, ich sorg' nicht, Ob Schulb in bir ist: Ich lieb' bich, bas weiß ich, Was immer bu bist.

<sup>\*\*)</sup> Ich liebe und haffe sie.

Ein Paar Beispiele dieser Art pflegen sich jährlich zu ereignen: man wird sie in den Zeitungen finden. Ganz richtig ist daher der Goethe'sche Bers:

Bei aller verschmähten Liebe! beim höllischen Elemente! Ich wollt', ich wilft' was ärger's, bag ich fluchen fonnte!

Es ist wirklich keine Hyperbel, wenn ein Liebender die Kälte der Geliebten und die Frende ihrer Eitelkeit, die sich an seinem Leisden weidet, als Gransamkeit bezeichnet. Denn er steht unter dem Einsluß eines Triebes, der, dem Instinkt der Insekten verswandt, ihn zwingt, allen Gründen der Vernunft zum Trotz, seinen Zweck unbedingt zu versolgen, und alles Andere hintanzusetzen: er kann nicht davon lassen. Nicht Einen, sondern schon manchen Petrarka hat es gegeben, der unerfüllten Liebesdrang, wie eine Fessel, wie einen Eisenblock am Fuß, sein Leben hindurch schleppen mußte und in einsamen Wäldern seine Seufzer aushauchte: aber nur dem einen Petrarka wohnte zugleich die Dichtergabe ein; so daß von ihm Goethe's schöner Bers gilt:

Und wenn ber Mensch in seiner Quaal verstummt, Sab mir ein Gott, zu sagen, wie ich leibe.

In der That führt der Genius der Gattung durchgängig Krieg mit den schützenden Genien der Individuen, ist ihr Bersfolger und Feind, stets bereit das persönliche Glück schonungslos zu zerstören, um seine Zwecke durchzusetzen; ja, das Bohl ganzer Nationen ist disweisen das Opfer seiner Launen geworden: ein Beispiel dieser Art führt uns Shakespeare vor in Heinrich VI., Th. 3, A. 3, Sc. 2 und 3. Dies Alles beruht darauf, daß die Gattung, als in welcher die Wurzel unsers Wesens liegt, ein näheres und früheres Recht auf uns hat, als das Individuum; daher ihre Angelegenheiten vorgehen. Im Gefühl hievon haben die Alten den Genius der Gattung im Kupido personifizirt, einem, seines kindischen Ansehens ungeachtet, feinbfäligen, graussamen und daher verschrienen Gott, einem kapriziosen, despotischen Tämon, aber dennoch Herrn der Götter und Menschen:

συ δ'ω Σεων τυραννε κάνΣρωπων, Ερως! (Τu, deorum hominumque tyranne, Amor!) Mörderisches Geschoß, Blindheit und Flügel sind seine Attribute. Die letzteren deuten auf den Unbestand: dieser tritt, in der Resegel, erst mit der Enttäuschung ein, welche die Folge der Befriesbigung ist.

Weil nämlich die Leidenschaft auf einem Wahn beruhte, der Das, was nur für die Gattung Werth hat, vorspiegelte als für das Individuum werthvoll, muß, nach erlangtem Zwecke der Gattung, die Täuschung verschwinden. Der Geist der Gattung, welscher das Individuum in Besitz genommen hatte, läßt es wieder frei. Bon ihm verlassen fällt es zurück in seine ursprüngliche Beschränkung und Armuth, und sieht mit Verwunderung, daß nach so hohem, heroischen und unendlichen Streben, für seinen Genuß nichts abgesallen ist, als was jede Geschlechtsbestriedigung leistet: es sindet sich, wider Erwarten, nicht glücklicher als zuvor. Es merkt, daß es der Vetrogene des Willens der Gattung gewesen ist. Daher wird, in der Regel, ein beglückter Thesensseine Ariadne verlassen. Wäre Petrarka's Leidenschaft befriedigt worden; so wäre von Dem an sein Gesang verstummt, wie der des Bogels, sobald die Sier gelegt sind.

Hier sei es beiläufig bemerkt, daß, so sehr auch meine Metaphysik der Liebe gerade den in dieser Leidenschaft Verstrickten mißsfallen wird, dennoch, wenn gegen dieselbe Vernunstbetrachtungen überhaupt etwas vermöchten, die von mir aufgedeckte Grundswahrheit, vor allem Andern, zur Ueberwältigung derselben bestähigen müßte. Ullein es wird wohl beim Lusspruch des alten Komikers bleiben: Quae res in se neque consilium, neque modum habet ullum, eam consilio regere non potes.

Shen aus Liebe werden im Interesse der Gattung, nicht der Individuen geschlossen. Zwar wähnen die Betheiligten ihr eigenes Glück zu fördern: allein ihr wirklicher Zweck ist ein ihnen selbst fremder, indem er in der Hervordringung eines nur durch sie möglichen Individuums liegt. Durch diesen Zweck zusammenzgeführt sollen sie fortan suchen, so gut als möglich mit einander auszukommen. Aber sehr oft wird das durch jenen instinktiven Wahn, welcher das Wesen der leidenschaftlichen Liebe ist, zusammengebrachte Paar im Uedrigen von der heterogensten Beschaffensheit sehn. Dies kommt an den Tag, wann der Wahn, wie er nothwendig muß, verschwindet. Demgemäß fallen die aus Liebe

geschloffenen Chen in der Regel unglücklich aus: denn durch fie wird für die kommende Generation auf Roften der gegenwärtigen geforat. Quien se casa por amores, ha de vivir con dolores (Wer aus Liebe heirathet, hat unter Schmerzen zu leben) fagt bas Spanische Sprichwort. - Umgefehrt verhalt es fich mit den aus Ronvenienz, meistens nach Wahl der Eltern, geschloffenen Chen. Die hier waltenden Rücksichten, welcher Art fie auch sehn mögen, find wenigstens reale, die nicht von felbst verschwinden können. Durch fie wird für das Glück ber Borhandenen, aber freilich jum Nachtheil der Kommenden, geforgt; und jenes bleibt doch problematisch. Der Mann, welcher, bei feiner Berheirathung, auf Geld, ftatt auf Befriedigung feiner Reigung fieht, lebt mehr im Individuo, als in der Gattung; welches der Bahrheit gerade entgegengesett ist, daher es sich als naturwidrig darstellt und eine gewiffe Berachtung erregt. Gin Madden, welches, bem Roth seiner Eltern entgegen, den Antrag eines reichen und nicht alten Mannes ausschlägt, um mit Sintansetzung aller Konvenienzrudfichten, allein nach feinem inftinktiven Sange zu mahlen. bringt sein individuelles Wohl dem der Gattung zum Opfer. Alber eben beswegen tann man ihm einen gemiffen Beifall nicht verfagen: denn es hat das Wichtigere vorgezogen und im Sinne ber Natur (näher, der Gattung) gehandelt; während die Eltern im Sinne des individuellen Egoismus riethen. — Dem Allen zufolge gewinnt ce ben Anschein, als müßte, bei Abschliegung einer Che, entweder das Individuum oder das Intereffe der Gat= tung ju furg fommen. Meistens steht es auch fo: benn bag Konvenienz und leidenschaftliche Liebe Sand in Band giengen, ist der seltenste Glücksfall. Die physisch, moralisch, oder intels lettuell elende Beschaffenheit der meisten Menschen mag jum Theil ihren Grund darin haben, daß die Ehen gewöhnlich nicht aus reiner Bahl und Reigung, fondern aus allerlei äußeren Rückfichten und nach zufälligen Umftanden geschloffen werden. Wird jedoch neben der Konvenienz auch die Neigung in gewiffem Grade berücksichtigt; fo ist bies gleichsam eine Abfindung mit bem Benius ber Gattung. Glückliche Ehen find bekanntlich felten; eben weil es im Befen der Che liegt, daß ihr Hauptzweck nicht die gegenwärtige, sondern die fommende Generation ift. Indeffen fei jum Trofte garter und liebender Gemuther noch hingugefügt.

baß bisweilen der leidenschaftlichen Geschlechtsliebe sich ein Gesühl ganz andern Ursprungs zugesellt, nämlich wirkliche, auf Uebereinstimmung der Gesinnung gegründete Freundschaft, welche jedoch meistens erst dann hervortritt, wann die eigentliche Geschlechtseliebe in der Befriedigung erloschen ist. Jene wird alsdann meistens daraus entspringen, daß die einander ergänzenden und entsprechenden phhsischen, moralischen und intellektuellen Eigenschaften beider Individuen, aus welchen, in Rücksicht auf das zu Erzeugende, die Geschlechtsliebe entstand, eben auch in Beziehung auf die Individuen selbst, als entgegengesetzte Temperamentseigenschaften und geistige Vorzüge sich zu einander ergänzend verhalten und badurch eine Harmonie der Gemüther begründen.

Die ganze hier abgehandelte Metaphhsik der Liebe steht mit meiner Metaphhsik überhaupt in genauer Berbindung, und das Licht, welches sie auf diese zurückwirft, läßt sich in Folgendem resumiren.

Es hat fich ergeben, daß die forgfältige und durch ungählige Stufen bis zur leidenschaftlichen Liebe steigende Auswahl bei der Befriedigung des Geschlechtstriebes auf dem höchst ernsten Untheil beruht, welchen der Mensch an der speciellen perfonlichen Befchaffenheit bes fommenden Gefchlechtes nimmt. Diefer überaus mertwürdige Untheil nun bestätigt zwei in den vorhergegangenen Kapiteln bargethane Wahrheiten: 1) Die Ungerftörbarfeit bes Wefens an fich des Menichen, als welches in jenem tommenden Beschlechte fortlebt. Denn jener so lebhafte und eifrige, nicht aus Reflexion und Borfat, fondern aus dem innerften Buge und Triebe unfere Befens entspringende Antheil fonnte nicht fo un= vertilabar vorhanden fenn und fo große Macht über den Menfchen ausüben, wenn diefer abfolut vergänglich mare und ein von ihm wirklich und burchaus verschiedenes Geschlecht blog ber Beit nach auf ihn folgte. 2) Dag fein Befen an fich mehr in ber Gattung ale im Individuo liegt. Denn jenes Intereffe an ber speciellen Beschaffenheit der Gattung, welches die Wurzel aller Liebeshandel, von ber flüchtigften Reigung bis zur ernftlichften Leibenschaft ausmacht, ift Jedem eigentlich die höchfte Ungelegen= heit, nämlich die, deren Gelingen oder Miflingen ihn am empfindlichften berührt; daher fie vorzugemeife die Bergensangelegen= heit genannt wird: auch wird diefem Intereffe, mann es fich ftark und entschieden ausgesprochen hat, jedes bloß die eigene Berjon betreffende nachgesetzt und nöthigenfalls aufgeopfert. Da= durch also bezeugt der Meusch, daß ihm die Gattung näher liegt, als das Individuum, und er unmittelbarer in Jener, als in Diesem Icht. - Warum demnach hängt der Verliebte mit ganglicher Singebung an den Hugen feiner Auserkorenen und ift bereit, ihr jedes Opfer zu bringen? - Weil fein unfterblicher Theil es ift, ber nach ihr verlangt; nach allem Sonftigen immer nur ber fterbliche. - Jenes lebhafte oder gar inbrünftige, auf ein beftimmtes Weib gerichtete Berlangen ift sonach ein unmittelbares Unterpfand der Ungerftörbarkeit des Kerns unfers Wefens und feines Fortbestandes in der Gattung. Diesen Fortbestand nun aber für etwas Geringfügiges und Ungenügendes zu halten, ift ein Brithum, der daraus entspringt, daß man unter dem Fortleben der Gattung fich nichts weiter denkt, als das künftige Da= fenn uns ähnlicher, jedoch in keinem Betracht mit uns identischer Wesen, und dies wieder, weil man, von der nach außen gerichte= ten Erkenntniß ausgehend, nur die äußere Gestalt der Gattung. wie wir diese anschaulich auffassen, und nicht ihr inneres Wesen in Betracht gicht. Dieses innere Wesen aber gerade ift es. mas unferm eigenen Bewußtsehn, als beffen Rern, zum Grunde liegt, baher fogar unmittelbarer, als dieses felbst ift und, als Ding an fich, frei vom principio individuationis, eigentlich bas Selbe und Identische ist in allen Individuen, sie mögen neben, oder nach einander dasenn. Diefes nun ift der Wille zum Leben, alfo ge= rade Das, was leben und Fortdauer fo dringend verlangt. Dies eben bleibt demnach vom Tode verschont und unangefochten. Aber auch: es fann es zu feinem beffern Zustande bringen, als fein gegenwärtiger ift: mithin ift ihm, mit dem Leben, das beständige Leiden und Sterben der Individuen gewiß. Bon diesem es gu befreien, ift der Berneinung des Willens zum leben vorbehalten, als durch welche der individuelle Wille sich vom Stamm der Gattung losreißt und jenes Dasehn in berfelben aufgiebt. Bur Das, mas er fodann ift, fehlt es uns an Begriffen, ja, an allen Datis zu folden. Wir können es nur bezeichnen als Dasjenige, welches die Freiheit hat, Wille jum Leben zu fenn, ober nicht. Für den lettern Fall bezeichnet der Buddhaismus es mit bem Worte Nirmana, beffen Ethmologie in der Unmerfung gum

Schlusse bee 41. Kapitels gegeben worden. Es ist der Punkt, welcher aller menschlichen Erkenntniß, eben als solcher, auf immer unzugänglich bleibt. —

Wenn wir nun, vom Standpunkte dieser letten Betrachtung aus, in das Gewühl des Lebens hineinschauen, erblicken wir Alle mit der Noth und Plage desselben beschäftigt, alle Kräfte anstrengend, die endlosen Bedürsnisse zu befriedigen und das vielsgestaltete Leiden abzuwehren, ohne jedoch etwas Anderes dafür hoffen zu dürsen, als eben die Erhaltung dieses geplagten, individuellen Dasenns, eine kurze Spanne Zeit hindurch. Daswischen aber, mitten in dem Getümmel, sehen wir die Blicke zweier Liebenden sich sehnsüchtig begegnen: — jedoch warum so heimlich, surchtsam und verstohlen? — Weil diese Liebenden die Verräther sind, welche heimlich danach trachten, die ganze Noth und Plackerei zu perpetuiren, die sonst ein baldiges Ende erzeichen würde, welches sie vereiteln wollen, wie ihres Gleichen es früher vereitelt haben. Diese Vetrachtung zreist nun schon in das solgende Kapitel hinüber.

## Unhang zum vorstehenden Rapitel.

Ούτως ἀναιδώς έξεκίνησας τόδε τὸ ῥῆμα· καὶ ποῦ τοῦτο φεύξεσθαι δοκεῖς; Πεφευγα· τ'ἀληθὲς γὰρ ἰσχυρον τρέφω. Soph.

Auf Seite 620 habe ich ber Päberaftie beiläufig erwähnt und sie als einen irre geseiteten Instinkt bezeichnet. Dies schien mir, als ich die zweite Auflage bearbeitete, genügend. Seitdem hat weiteres Nachdenken über diese Berirrung mich in derselben ein merkwürdiges Problem, jedoch auch dessen Lösung entdecken sassen. Diese setzt das vorstehende Kapitel voraus, wirft aber auch wieder Licht auf dasselbe zurück, gehört also zur Bervollsständigung, wie zum Beleg der dort dargelegten Grundansicht.

An sich selbst betrachtet nämlich stellt die Päderastie sich bar als eine nicht bloß widernatürliche, sondern auch im höchsten

Grade widerwärtige und Abschen erregende Monftrosität, eine Sandlung, auf welche allein eine völlig perverfe, verschrobene und entartete Menschennatur irgend ein Mal hatte gerathen fonnen, und die fich höchstens in gang vereinzelten Fällen wieder= holt hatte. Benden wir nun aber uns an die Erfahrung; fo finden wir das Gegentheil hievon: wir feben nämlich dieses Lafter, trot feiner Abscheulichkeit, zu allen Zeiten und in allen Ländern der Belt, völlig im Schwange und in häufiger Ausübung. Allbekannt ift, daß daffelbe bei Griechen und Römern allacmein verbreitet mar, und ohne Schen und Schaam öffentlich eingestanden und getrieben wurde. Hievon zeugen alle alten Schriftsteller, mehr als jur Benüge. Zumal find die Dichter sammt und sonders voll davon: nicht ein Mal der keusche Birgil ift auszunehmen (Ecl. 2). Sogar ben Dichtern ber Urzeit, bem Orpheus (den deshalb die Mänaden zerriffen) und dem Thampris, ja, ben Göttern felbst, wird es angedichtet. Ebenfalls reden die Philosophen viel mehr von diefer, als von der Weiberliebe: besonders scheint Platon fast keine andere zu kennen, und eben fo die Stoifer, welche fie als des Weifen murdig erwähnen (Stob. ecl. eth., L. II, c. 7). Sogar bem Sofrates rühmt Platon, im Symposion, es als eine beispiellose Beldenthat nach, daß er ben, sich ihm dazu anbietenden Alfibiades verschmäht habe. In Xenophons Memorabilien spricht Sofrates von der Baderaftie ale einer untadelhaften, fogar lobenswerthen Sache. (Stob. Flor., Vol. 1, p. 57.) Eben fo in den Memorabilien (Lib. I, cap. 3, §. 8), woselbst Sofrates vor den Gefahren der Liebe warnt, fpricht er fo ausschließlich von der Anabenliebe, baß man benten follte, es gabe gar feine Beiber. Aristoteles (Pol. II, 9) spricht von der Paderastie als etwas Gewöhnlichem, ohne fie zu tadeln, führt an, daß fie bei den Relten in öffentlichen Ehren gestanden habe, und bei den Aretern die Gefete fie begünftigt hatten, als Mittel gegen Ueber= völkerung, erzählt (c. 10) die Männerliebschaft des Gesetgebers Philolaos u. f. w. Cicero fagt fogar: Apud Graecos onprobrio fuit adolescentibus, si amatores non haberent. Für gelehrte Lefer bedarf es hier überhaupt feiner Belege: fie crinnern fich deren zu Sunderten: benn bei den Alten ift Alles voll davon. Aber felbst bei ben roheren Bölfern, namentlich bei ben Galliern, war das Lafter fehr im Schwange. Wenden wir uns nad Afien, fo feben wir alle Länder Diefes Welttheils, und zwar von den frühesten Zeiten an, bis zur gegenwärtigen berab. von dem Lafter erfüllt, und zwar ebenfalls ohne es sonderlich zu verhehlen: Sindu und Chinesen nicht weniger, als die Islamitischen Bolter, deren Dichter wir ebenfalls viel mehr mit der Anaben=, als mit der Beiberliebe beschäftigt finden; wie denn 3. B. im Guliftan des Cadi das Buch "von der Liebe" aus= ichlieflich von jener redet. Auch den Hebraern mar dies Lafter nicht unbefannt: da Altes und Neues Testament besselben als ftrafbar ermähnen. Im Chriftlichen Europa endlich hat Religion, Gesetgebung und öffentliche Meinung ihm mit aller Macht entgegenarbeiten muffen: im Mittelalter ftand überall Todesftrafe darauf, in Frankreich noch im 16. Jahrhundert der Feuertod, und in England murde noch mahrend des erften Drittels diefes Jahrhunderts die Todesstrafe dafür unnachläftlich vollzogen; jett ist es Deportation auf Lebenszeit. So gewaltiger Maagregeln also bedurfte es, um dem Lafter Ginhalt zu thun; was denn zwar in bedeutendem Maage gelungen ift, jedoch feineswegs bis zur Ausrottung beffelben; fondern es ichleicht, unter bem Schleier bes tiefften Geheimniffes, allezeit und überall umber, in allen Ländern und unter allen Ständen, und fommt, oft wo man es am wenigsten erwartete, plötlich zu Tage. Auch ist es in den früheren Jahrhunderten, trot allen Tobesftrafen, nicht anders damit gemesen: dies bezeugen die Ermähnungen deffelben und Un= ipielungen barauf in ben Schriften aus allen jenen Zeiten. -Wenn wir nun alles Diefes uns vergegenwärtigen und wohl erwägen; fo feben wir die Baderaftie zu allen Zeiten und in allen Bandern auf eine Beife auftreten, die gar weit entfernt ift von ber, welche wir zuerft, als wir fie bloß an fich felbst betrachteten, alfo a priori, vorausgesett hatten. Nämlich die gangliche III= gemeinheit und beharrliche Unausrottbarfeit der Sache beweift, daß fie irgendwie aus der menschlichen Ratur felbst hervorgeht; ba fie nur aus biefem Grunde jederzeit und überall unausbleiblich auftreten fann als ein Beleg ju bem

Naturam expelles furca, tamen usque recurret.

Diefer Folgerung können wir baher uns schlechterbinge nicht ent-

ziehen, wenn wir reblich versahren wollen. Ueber diesen Thatbestand aber hinwegzugehen und es beim Schelten und Schimpfen
auf das Laster bewenden zu lassen, wäre freilich leicht, ist jedoch
nicht meine Art mit den Problemen sertig zu werden; sondern
meinem angeborenen Beruf, überall der Wahrheit nachzusorschen
und den Dingen auf den Grund zu kommen, auch hier getren,
erkenne ich zunächst das sich darstellende und zu erklärende Phänomen, nehst der unvermeidlichen Folgerung darans, an. Daß
num aber etwas so von Grund aus Naturwidriges, ja, der Natur
gerade in ihrem wichtigsten und angelegensten Zweck Entgegentretendes aus der Natur selbst hervorgehen sollte, ist ein so unerhörtes Paradozon, daß dessen Erklärung sich als ein schweres
Problem darstellt, welches ich jedoch jetzt, durch Ausbeckung des
ihm zum Grunde liegenden Naturgeheimnisses lösen werde.

Bum Ausgangspunkt diene mir eine Stelle des Ariftoteles in Polit., VII, 16. - Dafelbst fett er auseinander, erftlich: daß zu junge Leute schlechte, schwache, mangelhafte und flein bleibende Kinder zeugen; und weiterhin, daß bas Gelbe von den Erzeugnissen der zu alten gilt: τα γαρ των πρεσβυτερων εχγονα, κασαπερ τα των νεωτερων, ατελη γιγνεται, και τοις σωμασι, και ταις διανοιαις, τα δε των γεγηρακοτων ασθενη (nam, ut juniorum, ita et grandiorum natu foetus inchoatis atque imperfectis corporibus mentibusque nascuntur: eorum vero, qui senio confecti sunt, suboles infirma et imbecilla est). Was nun dieserhalb Aristoteles als Regel für den Ginzelnen. bas ftellt Stobaos als Gefet für bie Gemeinschaft auf, am Schluffe seiner Darlegung der peripatetischen Philosophie (Ecl. eth., L. II, c. 7 in fine): προς την ρωμην των σωματων και τελειοτητα δειν μητε νεωτερων αγαν, μητε πρεσβυτερων τους γαμους ποιεισθαι, ατελη γαρ γιγνεσθαι, κατ' αμφοτερας τας ήλικιας, και τελειως ασθενή τα εκγονα (oportet, corporum roboris et perfectionis causa, nec juniores justo, nec seniores matrimonio jungi, quia circa utramque aetatem proles fieret imbecillis et imperfecta). Aristoteles ichreibt baber vor, daß, wer 54 Jahr alt ift, feine Rinder mehr in die Welt feten foll; wiewohl er den Beifchlaf noch immer, feiner Gefundheit, oder sonft einer Ursache halber, ausüben mag. Wie Dice gu bewerkstelligen fei, fagt er nicht: feine Meinung geht aber offen-

bar bahin, daß bie in foldem Alter erzeugten Rinder burch Albortus wegzuschaffen find; da er diefen, wenige Zeilen porher. anempfohlen hat. - Die Matur nun ihrerseits tann die der Vorschrift des Aristoteles jum Grunde liegende Thatsache nicht lengnen, aber auch nicht aufheben. Denn, ihrem Grundfat natura non facit saltus zufolge, konnte sie die Saamenabsonberung des Mannes nicht plotlich einstellen; fondern auch hier, wie bei jedem Absterben, mußte eine allmälige Deterioration vorhergehen. Die Zeugung mahrend diefer nun aber murbe ichwache, ftumpfe, ficche, elende und furzlebende Menichen in die Welt jegen. Ja, fie thut es nur zu oft: die in fpaterm Alter erzeugten Rinder fterben meistens früh weg, erreichen menigstens nie das hohe Alter, find, mehr oder weniger, hinfällig, franklich, fdwach, und die von ihnen Erzeugten find von ähnlicher Beschaffenheit. Was hier von der Zeugung im deklinirenden Alter gesagt ist, gilt eben fo von der im unreifen. Nun aber liegt ber Ratur nichts fo fehr am Bergen, wie die Erhaltung der Species und ihres ächten Typus; wozu wohlbeschaffene, tüchtige, fraftige Individuen bas Mittel find: nur folche will fie. Ja, sie betrachtet und behandelt (wie im Rapitel 41 gezeigt worden) im Grunde die Individuen nur als Mittel; als Zweck blog die Species. Demnach feben wir hier die Ratur, in Folge ihrer eigenen Bejete und 3mede, auf einen miglichen Bunkt gerathen und wirklich in ber Bedrängniß. Auf gewaltsame und von frember Willfür abhängige Austunftsmittel, wie das von Ariftoteles angebeutete, fonnte fie, ihrem Bejen gufolge, unmöglich rednen, und eben fo wenig barauf, dag bie Menfchen, burch Erfahrung belehrt, die Nachtheile zu früher und zu fpater Zeugung ertennen und bemgemäß ihre Belufte zugeln wurden, in Folge vernünftiger, falter Ueberlegung. Auf Beides also fonnte, in einer fo wich: tigen Cache, Die Natur es nicht aufommen laffen. Bett blieb ihr nichts Anderes übrig, als von zwei Uebeln das fleinere gu mahlen. Bu biefem Zweck nun aber mußte fie ihr beliebtes Berkzeug, ben Inftinkt, welcher, wie in vorstehendem Rapitel gezeigt, bas fo wichtige Gefchäft ber Zeugung überall leitet und babei fo feltsame Illusionen ichafft, auch hier in ihr Intereffe giehen; welches nun aber hier nur baburch geschehen fonnte, bag fie ihn irre leitete (lui donna le change). Die Matur fennt nämlich nur das Physische, nicht das Moralische: sogar ist zwischen ihr und der Moral entschiedener Antagonismus. Ershaltung des Individui, besonders aber der Species, in möglichster Volksommenheit, ist ihr alleiniger Zweck. Zwar ist nun auch vhysisch die Päderastie den dazu versührten Jünglingen nachstheilig; jedoch nicht in so hohem Grade, daß es nicht von zweien Uebeln das kleinere wäre, welches sie demnach wählt, um dem sehr viel größern, der Depravation der Species, schon von Weistem auszuweichen und so das bleibende und zunehmende Unglück zu verhüten.

Diefer Vorsicht ber Natur zufolge stellt, ungefähr in bem von Aristoteles angegebenen Alter, in der Regel eine padera= ftische Neigung sich leife und allmälig ein, wird immer deutlicher und entschiedener, in dem Maage, wie die Fähigkeit, ftarke und gesunde Rinder zu zeugen, abnimmt. Go veranftaltet es die Natur. Wohl zu merken jedoch, daß von diesem eintretenden Sange bis jum Lafter felbst noch ein fehr weiter Weg ift. Zwar wenn, wie im alten Griechenland und Rom, oder zu allen Beiten in Afien, ihm fein Damm entgegengesett ift, fann er, vom Beispiel ermuthigt, leicht zum Lafter führen, welches bann, in Folge hievon, große Verbreitung erhält. In Europa hingegen ftehen demfelben fo überaus mächtige Motive ber Religion, ber Moral, der Gesetze und der Ehre entgegen, daß fast Beder ichon vor dem blogen Bedanken gurudbebt, und wir bemgemäß annehmen dürfen, daß unter etwan brei Sundert, welche jenen Sang spuren, höchstens Giner so schwach und hirnlos fehn wird. ihm nachzugeben; um fo gewiffer, als biefer Sang erft in bem Alter eintritt, wo das Blut abgefühlt und der Geschlechtstrieb überhaupt gesunken ist, und er andererseits an der gereiften Ber= nunft, an der durch Erfahrung erlangten Umsicht und vielfach geubten Festigkeit fo ftarte Begner findet, daß nur eine von Haus aus schlechte Natur ihm unterliegen wird.

Inzwischen wird der Zweck, den die Natur dabei hat, das durch erreicht, daß jene Neigung Gleichgültigkeit gegen die Weiber mit sich führt, welche mehr und mehr zunimmt, zur Abneigung wird und endlich bis zum Widerwillen anwächst. Hierin erreicht die Natur ihren eigentlichen Zweck um so sicherer, als, je mehr im Manne die Zengungskraft abnimmt, desto entschiedener ihre

widernatürliche Richtung wird. — Diesem entsprechend finden wir die Paderaftie durchgängig ale ein Lafter alter Männer. Mur folche find es, welche bann und wann, zum öffentlichen Standal, darauf betroffen werden. Dem eigentlich männlichen Alter ift fie fremd, ja, unbegreiflich. Wenn ein Mal eine Ausnahme hievon vorkommt; jo glaube ich, daß es nur in Folge einer zufälligen und vorzeitigen Depravation der Zeugungsfraft fenn fann, welche nur fchlechte Zeugungen liefern konnte, benen vorzubeugen, die Natur sie ableuft. Daher auch richten die in großen Städten leider nicht feltenen Rinaden ihre Winte und Unträge stets an ältere Herren, niemals an die im Alter der Kraft stehenden, oder gar an junge Leute. Auch bei den Griechen, wo Beispiel und Gewohnheit hin und wieder eine Ausnahme von diefer Regel herbeigeführt haben mag, finden wir von den Schriftstellern, zumal den Philosophen, namentlich Platon und Aristoteles, in der Regel, den Liebhaber ausdrücklich als ältlich dargestellt. Insbesondere ift in diefer Sinsicht eine Stelle des Plutarch bemerkenswerth im Liber amatorius, c. 5: Ο παιδικός ερως, όψε γεγόνως, και παρ ώραν τω βιώ, νόθος και σκοτιος, εξελαυνει τον γνησιον ερωτα και πρεσβυτερον. (Puerorum amor, qui, quum tarde in vita et intempestive, quasi spurius et occultus, exstitisset, germanum et natu majorem amorem expellit.) Cogar unter ben Göttern finden wir nur die ältlichen, den Zeus und den Herakles, mit mannlichen Geliebten verfeben, nicht den Mars, Apollo, Bachus, Merfur. - Ingwischen tann im Drient ber in Folge ber Polygamie entstehende Mangel an Weibern hin und wieder gezwungene Musnahmen zu diefer Regel veranlaffen: eben fo in noch neuen und daher weiberlofen Rolonien, wie Kalifornien u. f. w. - Dem entsprechend nun ferner, daß bas unreife Sperma, chen fo wohl wie das durch Alter depravirte, nur schwache, schlechte und un= glückliche Zeugungen liefern kann, ift, wie im Alter, fo auch in der Jugend eine erotische Neigung folder Urt zwischen Jünglingen oft vorhanden, führt aber wohl nur hochft felten zum wirklichen Lafter, indem ihr, außer den oben genannten Motiven, die Unichuld, Reinheit, Gemiffenhaftigkeit und Berschämtheit des jugendlichen Alters entgegensteht.

Mus Diefer Darstellung ergiebt sich, daß, mahrend bas in

Betracht genommene Lafter ben Zwecken ber Natur, und zwar im Allerwichtigften und ihr Angelegenften, gerade entgegenzuarbeiten scheint, es in Wahrheit eben diefen Zwecken, wiewohl nur mittelbar, bienen muß, ale Abwendungsmittel größerer lebel. Es ift nämlich ein Phanomen ber abfterbenden und bann wieder ber unreifen Zeugungefraft, welche ber Species Gefahr drohen: und wiewohl fie alle Beide aus moralischen Gründen paufiren follten; fo war hierauf doch nicht zu rechnen; da überhaupt die Natur das eigentlich Moralische bei ihrem Treiben nicht in Auschlag bringt. Denmach griff die, in Folge ihrer eigenen Gesetze, in die Enge getriebene Ratur, mittelft Berkehrung bes Inftinfts, zu einem Nothbehelf, einem Stratagem, ja, man mochte fagen, fie bauete fich eine Efelsbrücke, um, wie oben bargelegt, von zweien Uebeln bem größern zu entgehen. Sie hat nämlich den wichtigen Zweck im Auge, unglücklichen Zeugungen vorzubengen, welche allmälig die ganze Species bepraviren konnten, und da ift fie, wie wir gesehen haben, nicht ftrupulös in ber Wahl der Mittel. Der Geift, in welchem fie hier verfährt, ift der felbe, in welchem fie, wie oben, Rapitel 27, angeführt, die Wespen antreibt, ihre Jungen zu erstechen: denn in beiden Fällen greift fie zum Schlimmen, um Schlimmerem zu entgeben: fie führt ben Geschlechtstrieb irre, um feine verderblichften Folgen zu vereiteln.

Meine Absicht bei dieser Darstellung ist zunächst die Lösung des oben dargelegten auffallenden Problems gewesen; sodann aber auch die Bestätigung meiner, im vorstehenden Kapitel auszgesührten Lehre, daß bei aller Geschlechtsliebe der Instinkt die Zügel führt und Allusionen schafft, weil der Natur das Interesse der Gattung allen andern vorgeht, und daß Dies sogar bei der hier in Rede stehenden, widerwärtigen Berirrung und Ausartung des Geschlechtstriebes gültig bleibt; indem auch hier, als letzer Grund, die Zwecke der Gattung sich ergeben, wiewohl sie, in diesem Fall, bloß negativer Art sind, indem die Natur dabei prophylaktisch verfährt. Diese Betrachtung wirft daher auf meine gesammte Metaphysit der Geschlechtsliebe Licht zurück. Ueberhaupt aber ist durch diese Darstellung eine bisher verborgene Wahrheit zu Tage gebracht, welche bei aller ihrer Seltsamseit, doch neues Licht auf das innere Wesen, den Geist und das

Treiben der Natur wirft. Demgemäß hat es sich dabei nicht um moralische Verwarnung gegen das Laster, sondern um das Versständniß des Wesens der Sache gehandelt. Uebrigens ist der wahre, letzte, tief metaphhsische Grund der Verwerslichsteit der Päderastie dieser, daß, während der Wille zum Leben sich darin bejaht, die Folge solcher Vejahung, welche den Weg zur Erlösung offen hält, also die Erneuerung des Lebens, gänzlich abgeschnitten ist. — Endlich habe ich auch, durch Darlegung dieser paradogen Gedanten, den durch das immer weitere Vesanntwerden meiner von ihnen so sorgfältig verhehlten Philosophie jetzt sehr deconscertirten Philosophieprosessoren ine kleine Wohlthat zustließen lassen wollen, indem ich ihnen Gelegenheit eröffnete zu der Versläumdung, daß ich die Päderastie in Schutz genommen und ansempsohlen hätte.

## Rapitel 45\*).

Bon der Bejahung des Willens gum Leben.

Wenn ber Wille zum Leben sich bloß darstellte als Trieb zur Selbsterhaltung; so würde dies nur eine Bejahung der instividuellen Erscheinung, auf die Spanne Zeit ihrer natürlichen Dauer sehn. Die Mühen und Sorgen eines solchen Lebens würden nicht groß, mithin das Dasehn leicht und heiter aussfallen. Weil hingegen der Wille das Leben schlechthin und auf alle Zeit will, stellt er sich zugleich dar als Geschlechtstrich, der es auf eine endlose Reihe von Generationen abgeschen hat. Dieser Trieb hebt jene Sorglosigsteit, Heiterseit und Unschuld, die ein bloß individuelles Dasehn begleiten würden, auf, indem er in das Bewußtsehn Unruhe und Melancholie, in den Lebenslauf Unfälle, Sorge und Noth bringt. — Wenn er hingegen, wie wir es an seltenen Ausnahmen sehen, freiwillig unterdrückt wird; so ist dies die Wendung des Willens, als welcher umkehrt. Er acht alsdann im Individuo auf, und nicht über dasselbe hinaus.

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf 3. 60 bes erften Banbes.

Dies fann jedoch nur durch eine fcmergliche Gewalt gefchehen, die jenes fich felber anthut. Ift es aber geschehen; so wird bem Bewußtsehn jene Sorglofigfeit und Beiterkeit des blog individuclien Dasenns wiedergegeben, und zwar auf einer erhöhten Poteng. - Singegen an die Befriedigung jenes heftigften aller Triebe und Bünfche knüpft fich ber Ursprung eines neuen Da= fenns, alfo die Durchführung bes Lebens, mit allen feinen Laften, Sorgen, Nöthen und Schmerzen, von Reuem; zwar in einem andern Individuo: jedoch wenn Beide, wie fie in der Erscheinung verschieden sind, es auch schlechthin und an sich wären, wo bliebe dann die ewige Gerechtigkeit? - Das Leben ftellt fich dar als eine Aufgabe, ein Benfum zum Abarbeiten, und daher, in der Regel, als ein fteter Rampf gegen die Noth. Demnach sucht Jeder durch und davon zu kommen, so gut es gehen will: er thut das Leben ab, wie einen Frohndienst, welchen er schuldig war. Wer aber hat die Schuld kontrahirt? - Sein Erzeuger, im Genug ber Wolluft. Alfo bafür, daß ber Gine biefe genoffen hat, muß der Undere leben, leiden und fterben. Inzwischen miffen wir und feben bier barauf jurud. baf bie Berichiedenheit bes Gleichartigen durch Raum und Zeit bedingt ift, welche ich in diesem Sinne bas principium individuationis genannt habe. Sonst ware die ewige Gerechtigkeit nicht zu retten. Gben barauf, daß der Erzeuger im Erzeugten sich selbst wiedererkennt, beruht die Baterliebe, vermöge welcher der Bater bereit ift, für fein Rind mehr zu thun, zu leiden und zu magen, als für fich felbst. und zugleich dies als feine Schuldigfeit erkennt.

Das Leben eines Menschen, mit seiner endlosen Mühe, Noth und Leiden, ist anzuschen als die Erklärung und Paraphrase des Zeugungsaktes, d. i. der entschiedenen Bejahung des Willens zum Leben: zu derselben gehört auch noch, daß er der Natur einen Tod schuldig ist, und er deukt mit Beklemmung an diese Schuld. — Zeugt dies nicht davon, daß unser Dasehn eine Verschuldung enthält? — Allerdings aber sind wir, gegen den periodisch zu entrichtenden Zoll, Geburt und Tod, immerwährend da, und genießen successiv alle Leiden und Freuden des Lebens; sodaß uns keine entgehen kann: dies eben ist die Frucht der Bejahung des Willens zum Leben. Dabei ist also die Furcht vor dem Tode, welche uns, trot allen Plagen des Lebens, darin

festhält, eigentlich illusorisch: aber eben so illusorisch ist der Trieb, der uns hineingelockt hat. Diese Lockung selbst kann man odjektiv auschauen in den sich sehnsücktig begegnenden Bliefen zweier Liebenden: sie sind der reinste Ausdruck des Willens zum Leben in seiner Bejahung. Wie ist er hier so sauft und zärtlich! Wohlsehn will er, und ruhigen Genuß und sanste Freude, sür sich, für Andere, für Alle. Es ist das Thema des Anakreon. So lockt und schmeichelt er sich selbst ins Leben hinein. Ift er aber darin, dann zieht die Quaal das Verbrechen, und das Versbrechen die Quaal herbei: Gräuel und Verwüstung süllen den Schauplatz. Es ist das Thema des Aleschylos.

Der Aft nun aber, burch welchen ber Wille fich bejaht und ber Menich entsteht, ift eine Sandlung, deren Alle fich im Innerften schämen, die sie baher forgfältig verbergen, ja, auf melder betroffen fie erschrecken, als waren fie bei einem Berbrechen ertappt worden. Es ift eine Sandlung, beren man bei falter Ueberlegung meiftens mit Widerwillen, in erhöhter Stimmung mit Abichen gedenkt. Naher auf diefelbe in diefem Sinne ein= gehende Betrachtungen liefert Montaigne, im 5. Rapitel bes dritten Buches, unter der Randglosse: ce que c'est que l'amour. Gine eigenthümliche Betrübniß und Reue folgt ihr auf dem gufe. ift jedoch am fühlbarften nach der erstmaligen Vollziehung der= felben, überhaupt aber um fo beutlicher, je edler der Charafter ift. Selbst Blinius, ber Beibe, fagt baber: Homini tantum primi coitus poenitentia: augurium scilicet vitae, a poenitenda origine (Hist. nat., X, 83). Und andererseits, was treiben und fingen, in Goethe's "Fauft", Teufel und Beren auf ihrem Sabbath? Ungucht und Boten. Bas docirt ebendaselbft (in ben portrefflichen Baralipomenis zum Fauft), vor der verfammelten Menge, der leibhaftige Satan? - Ungucht und Boten; nichts weiter. — Aber einzig und allein mittelft ber fortwährenden Ausübung einer fo beschaffenen Sandlung besteht bas Menschengeschlecht. - Batte nun ber Optimismus Recht, ware unfer Dafenn bas bankbar zu erkennende Gefchenk höchfter, von Beisheit geleiteter Gute, und bennach an fich felbft preiswurdig, rühmlich und erfreulich; da mußte doch wahrlich der Alft, welcher es perpetuirt, eine gang andere Physiognomie tragen. Ift bingegen biefes Dasenn eine Art Fehltritt, ober Brrmeg; ift ce bas

Werk eines ursprünglich blinden Willens, dessen glücklichste Entwickelung die ist, daß er zu sich selbst komme, um sich selbst aufzuheben; so muß der jenes Dasenn perpetuirende Alt gerade so aussehen, wie er aussieht.

Hinsichtlich auf die erste Grundwahrheit meiner Lehre verstient hier die Bemerkung eine Stelle, daß die oben berührte Schaam über das Zeugungsgeschäft sich sogar auf die demselben dienenden Theile erstreckt, obsichon diese, gleich allen übrigen, ansgeboren sind. Dies ist abermals ein schlagender Beweis davon, daß nicht bloß die Handlungen, sondern schon der Leib des Mensichen die Erscheinung, Objektivation seines Willens und als das Werk desselben zu betrachten ist. Denn einer Sache, die ohne seinen Willen dawäre, könnte er sich nicht schämen.

Der Zengungsatt verhält fich ferner zur Welt, wie bas Wort jum Rathsel. Nämlich, die Welt ift weit im Raume und alt in der Zeit und von unerschöpflicher Mannigfaltigkeit der Geftalten. Jedoch ift dies Alles nur die Erscheinung des Willens jum Leben; und die Roncentration, der Brennpunkt diefes Willens, ist der Generationsakt. In diesem Akt also spricht das innere Wesen der Welt sich am deutlichsten aus. Es ist, in dieser Sinficht, sogar beachtenswerth, daß er felbst auch schlechthin "ber Wille" genannt wird, in der fehr bezeichnenden Redensart: "er verlangte von ihr, fie follte ihm zu Willen fenn." Als ber beutlichste Ausbruck bes Willens also ift jener Aft ber Rern, bas Kompendium, die Quinteffeng ber Welt. Daher geht uns burch ihn ein Licht auf über ihr Wesen und Treiben: er ist bas Wort jum Räthsel. Demgemäß ift er verstanden unter bem "Baum ber Erfenntnig": denn nach ber Befanntschaft mit ihm gehen Bedem über das Leben die Augen auf, wie es auch Byron fagt:

The tree of knowledge has been pluck'd, — all's known \*). D.~Juan,~I,~128.

Nicht weniger entspricht dieser Eigenschaft, daß er das große appnion, das öffentliche Geheimniß ist, welches nie und nirgends deutlich erwähnt werden darf, aber immer und überall sich, als

<sup>\*,</sup> Bom Baum ber Erkenntniß ist gepflückt worden: — Alles ift be- kannt.

bie Hauptsache, von selbst versteht und daher den Gedanken Aller stets gegenwärtig ist, weshalb auch die leiseste Anspielung darauf angenblicklich verstanden wird. Die Hauptrolle, die jener Alft und was ihm anhängt in der Welt spielt, indem überall Liebessintriguen einerseits betrieben und andererseits vorausgesetzt wersden, ist der Wichtigkeit dieses punctum saliens des Welteies ganz angemessen. Das Belustigende liegt nur in der steten Versheimlichung der Hauptsache.

Aber nun seht, wie der junge, unschuldige, menschliche Intellekt, wann ihm jenes große Geheimniß der Welt zuerst bekannt wird, erschrickt über die Enormität! Der Grund hievon ist, daß auf dem weiten Wege, den der ursprünglich erkenntnißlose Wille zu durchlausen hatte, ehe er sich zum Intellekt, zumal zum menschlichen, vernünstigen, Intellekt steigerte, er sich selber so entsremdet wurde, daß er seinen Ursprung, jene poenitenda origo, nicht mehr kennt und nun vom Standpunkt des lauteren, daher unschuldigen Erkennens aus, sich darüber entsetzt.

Da nun also der Brennpunkt des Willens, d. h. die Konscentration und der höchste Ausdruck desselben, der Geschlechtstried und seine Befriedigung ist; so ist es sehr bezeichnend und in der symbolischen Sprache der Natur naiv ausgedrückt, daß der individualisirte Wille, also der Mensch und das Thier, seinen Einstritt in die Welt durch die Pforte der Geschlechtstheile macht.

Die Bejahung des Willens zum Leben, welche demnach ihr Tentrum im Generationsakt hat, ift beim Thiere unausbleiblich. Denn allererst im Menschen kommt der Wille, welcher die natura naturans ist, zur Besinnung. Zur Besinnung
kommen heißt: nicht bloß zur augenblicklichen Nothdurst des individuellen Willens, zu seinem Dienst in der dringenden Gegenwart, erkennen; — wie dies im Thiere, nach Maaßgabe seiner
Vollkommenheit und seiner Bedürsnisse, welche Hand in Hand
gehen, der Fall ist; sondern eine größere Breite der Erkenntniß
erlangt haben, vermöge einer deutlichen Erinnerung des Bergangenen, ungefähren Unticipation des Zukünstigen und eben
dadurch allseitigen Uebersicht des individuellen Lebens, des eigenen, des fremden, ja des Dasens überhaupt. Wirklich ist das
Leben jeder Thierspecies, die Jahrtausende ihrer Existenz hindurch, gewissermaaßen einem einzigen Augenblicke gleich: denn

es ift bloges Bewuftfenn ber Wegenwart, ohne bas ber Bergangenheit und der Zufunft, mithin des Todes. In diesem Sinne ift es anzuschen als ein beharrender Augenblick, ein Nunc stans. - Bier feben wir, beiläufig, am beutlichsten, bag überhaupt die Form des Lebens, oder der Erscheinung des Willens mit Bewuftfenn, junächst und unmittelbar blog die Gegenwart ift: Bergangenheit und Bufunft tommen allein beim Menschen und zwar bloß im Begriff hingu, werden in abstracto erfannt und allenfalls durch Bilder der Phantasie erläntert. — Nachdem alfo der Wille jum Leben, b. h. das innere Bejen der Natur, in raftlosem Streben nach vollkommener Db= jeftivation und vollfommenem Benug, die gange Reihe der Thiere durchlaufen hat. - welches oft in den mehrfachen Abfätzen fuc= ceffiver, stets von Reuem anhebender Thierreihen auf dem felben Planeten geschieht; - fommt er zulet in dem mit Vernunft ausgestatteten Wefen, im Menschen, gur Befinnung. nun fängt die Sache an ihm bedenklich zu werden, die Frage dringt fich ihm auf, woher und wozu das Alles fei, und hauptfächlich, ob die Muhe und Noth feines Lebens und Strebens wohl durch den Gewinn besohnt werde? le jeu vaut-il bien la chandelle? - Demnach ist hier ber Bunkt, wo er, beim Lichte beutlicher Erkenntniß, sich zur Bejahung oder Berneinung bes Willens zum Leben entscheidet; wiewohl er sich Lettere, in der Regel, nur in einem mythischen Gewande zum Bewuftsenn bringen fann. - Wir haben demzufolge keinen Grund, anzunehmen, daß es irgendwo noch zu höher gesteigerten Obiektiva= tionen des Willens fomme; da er hier fcon an feinem Bendepuntte angelangt ift.

## Rapitel 46\*).

Bon ber Nichtigkeit und dem Leiden des Lebeus.

Mus ber Racht ber Bewuftlofigfeit zum Leben erwacht findet ber Wille fich als Individuum, in einer ends und gränzenlofen Welt, unter gahllosen Individuen, alle ftrebend, leidend, irrend; und wie durch einen bangen Traum eilt er gurud gur alten Bewußtlofigkeit. - Bis bahin jedoch find feine Bunfche grangenlos, feine Unfprüche unerichöpflich, und jeder befriedigte Bunfch gebiert einen neuen. Reine auf ber Welt mögliche Befriedigung fonnte hinreichen, fein Berlangen zu ftillen, feinem Begehren ein endliches Ziel zu feten und ben bodenlosen Abgrund feines Bergens auszufüllen. Daneben nun betrachte man, mas bem Menschen, an Befriedigungen jeder Art, in ber Regel, wird: es ift meistens nicht mehr, als die, mit unabläffiger Mühe und fteter Corge, im Rampf mit ber Noth, täglich errungene, fargliche Erhaltung diejes Dasenns felbit, ben Tod im Prospekt. -Alles im Leben giebt fund, daß das irdifche Glud beftimmt ift. vereitelt ober als eine Illufion erkannt zu werben. Biezu liegen tief im Wefen der Dinge die Anlagen. Demgemäß fällt bas Leben der meiften Menschen trubfälig und furz aus. Die fomparativ Glücklichen find es meistens nur icheinbar, ober aber fie find, wie die Langlebenden, feltene Ausnahmen, ju benen eine Möglichkeit übrig bleiben mußte, - als Lockvogel. Das Leben ftellt fich bar als ein fortgesetter Betrug, im Rleinen, wie im Großen. Sat es versprochen, so halt es nicht; es fei benn, um zu zeigen, wie wenig wünschenswerth das Gewünschte war: fo täufcht uns also bald die Soffnung, bald das Behoffte. Sat es gegeben; fo mar es, um ju nehmen. Der Zauber ber Entfer= nung zeigt uns Paradiefe, welche wie optische Täuschungen perschwinden, mann wir uns haben hinaffen laffen. Das Glück liegt bemgemäß stets in ber Zufunft, ober auch in ber Bergangenheit, und die Gegenwart ift einer kleinen dunkeln Wolfe

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht fich auf §§. 56-59 bes ersten Banbes. Auch ift bamit zu vergleichen Kapitel 11 und 12 bes zweiten Banbes ber Parerga und Baralipomena.

ju vergleichen, welche ber Wind über die befonnte Fläche treibt: vor ihr und hinter ihr ift Alles hell, nur fie felbft wirft ftets einen Schatten. Sie ift bemnach allezeit ungenügend, die Bufunft aber ungewiß, die Bergangenheit unwiederbringlich. Das Leben, mit feinen ftündlichen, täglichen, wochentlichen und jahr= lichen, fleinen, größern und großen Widerwärtigkeiten, mit feinen getäuschten Soffnungen und seinen alle Berechnung vereitelnden Unfällen, trägt fo beutlich das Gepräge von etwas, das uns verleidet werden foll, daß es schwer zu begreifen ift, wie man bies hat verkennen können und fich überreden laffen, es fei da, um bantbar genoffen zu werden, und ber Menfch, um glücklich ju fenn. Stellt boch vielmehr jene fortwährende Tänschung und Enttäuschung, wie auch die durchgängige Beschaffenheit des Lebens, fich dar, als darauf abgesehen und berechnet, die Ueberzeugung ju erweden, daß gar nichts unsers Strebens, Treibens und Ringens werth sei, daß alle Guter nichtig feien, die Welt an allen Enden bankrott, und das Leben ein Geschäft, das nicht die Rosten bedt; - auf daß unser Wille sich bavon abwende.

Die Art, wie diese Nichtigkeit aller Objekte des Willens sich dem im Individuo murzelnden Intellekt kund giebt und faglich macht, ift zunächst die Zeit. Gie ift die Form, mittelft berer jene Richtigkeit der Dinge als Bergänglichkeit derfelben erscheint; indem, vermöge biefer, alle unfere Genuffe und Freuden unter unsern Sänden zu Nichts werden und wir nachher verwundert fragen, wo fie geblieben feien. Jene Richtigkeit felbst ift baber das alleinige Objektive der Zeit, d. h. das ihr im Wesen an fich der Dinge Entsprechende, also Das, beffen Ausbruck fie ift. Deshalb eben ift die Zeit die a priori nothwendige Form aller unserer Anschauungen: in ihr muß sich Alles darstellen, auch wir jelbft. Demzufolge gleicht nun zunächft unfer Leben einer Bahlung, die man in lauter Rupferpfennigen jugezählt erhält und dann boch quittiren muß: es find die Tage; die Quittung ift ber Tod. Denn gulett verfündigt die Zeit den Urtheilsspruch der Natur über den Werth aller in ihr erscheinenden Befen, indem sie sie vernichtet:

Und das mit Recht: benn Ales was entsteht, Ift werth, daß es zu Grunde geht. Drum besser wär's, daß nichts entstünde.

So sind denn Alter und Tod, zu benen jedes Leben nothwendig hineilt, das aus den Händen der Natur selbst ersolgende Versdammungsurtheil über den Willen zum Leben, welches aussagt, daß dieser Wille ein Streben ist, das sich selbst vereiteln muß. "Was du gewollt hast", spricht es, "endigt so: wolle etwas Bessers" — Also die Belehrung, welche Iedem sein Leben giebt, besteht im Ganzen darin, daß die Gegenstände seiner Wünsche beständig täuschen, wanken und fallen, sonach mehr Quaal als Freude bringen, dis endlich sogar der ganze Grund und Boden, auf dem sie sämmtlich stehen, einstürzt, indem sein Leben selbst vernichtet wird und er so die letzte Bekräftigung erhält, daß all sein Streben und Wollen eine Verkehrtheit, ein Irrweg war:

Then old age and experience, hand in hand, Lead him to death, and make him understand, After a search so painful and so long, That all his life he has been in the wrong \*).

Wir wollen aber noch auf das Specielle der Sache eingehen; da diese Ansichten es sind, in denen ich den meisten Widerspruch erfahren habe. — Zuvörderst habe ich die im Texte gegebene Nachweisung der Negativität aller Befriedigung, also alles Genusses und alles Glückes, im Gegensatz der Positivität des Schmerzes noch durch Folgendes zu bekräftigen.

Wir fühlen den Schmerz, aber nicht die Schmerzlosigkeit; wir fühlen die Sorge, aber nicht die Sorglosigkeit; die Furcht, aber nicht die Sicherheit. Wir fühlen den Wunsch, wie wir Hunger und Durst fühlen; sobald er aber erfüllt worden, ist es damit, wie mit dem genossenen Bissen, der in dem Augenblick, da er verschluckt wird, für unser Gefühl dazusehn aushört. Genüsse und Freuden vermissen wir schmerzlich, sobald sie aussbleiben: aber Schmerzen, selbst wenn sie nach langer Anwesensheit ausbleiben, werden nicht unmittelbar vermißt, sondern höchstens wird absichtlich, mittelst der Reslexion, ihrer gedacht. Denn nur Schmerz und Mangel können positiv empfunden werden und

<sup>\*)</sup> Bis Alter und Erfahrung, Sand in Sand, Bum Tob' ihn führen und er hat erkannt, Daß, nach so langem, mühevollen Streben, Er Unrecht hatte, burch sein ganges Leben.

fündigen daher fich felbst an: das Wohlsehn hingegen ift bloß negativ. Daher eben werden wir der drei größten Guter bes Lebens, Gefundheit, Jugend und Freiheit, nicht als folder inne, fo lange wir fie besitzen; fondern erft nachdem wir fie verloren haben; benn auch fie find Regationen. Dag Tage unfere Lebens gludlich waren, merken wir erft, nachbem fie ungludlichen Plat gemacht haben. - In bem Maage, ale die Genuffe gunchmen, nimmt die Empfänglichkeit für fie ab: das Gewohnte wird nicht mehr als Genuß empfunden. Gben baburch aber nimmt bie Empfänglichfeit für bas Leiden zu: benn bas Wegfallen bes Bewohnten wird schmerzlich gefühlt. Also wächst burch ben Besit bas Maag bes Nothwendigen, und badurch bie Fähigkeit Schmerz au empfinden. - Die Stunden gehen besto schneller bin, je angenehmer; besto langsamer, je peinlicher sie zugebracht werden: weil ber Schmerz, nicht ber Genuß bas Positive ift, beffen Gegenwart sich fühlbar macht. Eben so werben wir bei ber Langenweile ber Zeit inne, bei ber Kurzweil nicht. Beides beweift, daß unfer Dafenn bann am glücklichften ift, wann wir es am menigsten spuren: worans folgt, daß es beffer mare, es nicht zu haben. Große, lebhafte Freude läßt fich schlechterdings nur benten als Folge großer vorhergegangener Roth: benn zu einem Ruftande dauernder Zufriedenheit tann nichts hinzukommen, als etwas Aurzweil, oder auch Befriedigung der Gitelkeit. Darum find alle Dichter genöthigt, ihre Belben in augstliche und pein= liche Lagen zu bringen, um fie daraus wieder befreien zu können: Drama und Epos schilbern bemnach burchgängig nur fämpfenbe. leidende, gequälte Menschen, und jeder Roman ift ein Guckfasten. darin man die Spasmen und Konvulfionen des geängstigten menschlichen Herzens betrachtet. Diese afthetische Rothwendigkeit hat Walter Scott naiv dargelegt in der "Ronklufion" ju feiner Novelle Old mortality, - Gang in Uebereinstimmung mit ber von mir bewiesenen Wahrheit fagt auch ber von Natur und Glück so begünstigte Voltaire: le bonheur n'est qu'un rève, et la douleur est réelle; und sett hinzu: il y a quatrevingts ans que je l'éprouve. Je n'y sais autre chose que me résigner, et me dire que les mouches sont nées pour être mangées par les araignées, et les hommes pour être dévorés par les chagrins.

The man jo zuversichtlich ausspricht, daß bas leben ein wünschenswerthes, ober dankenswerthes But fei, vergleiche man ein Mal gelaffen die Summe ber nur irgend möglichen Freuden, wolche ein Menfch in feinem Leben genießen tann, mit ber Summe ber nur irgend möglichen Leiden, bie ihn in feinem Leben treffen fonnen. Ich glaube, die Bilang wird nicht fchwer gu gieben febn. 3m Grunde aber ift es gang überfluffig, gu ftreiten, ob des Guten oder des lebeln mehr auf der Belt fei: benn ichon das blofe Daschn des Uebels entscheidet die Sache: da daffelbe nie durch das daneben oder danach vorhandene Gut getilgt, mithin auch nicht ausgeglichen werden fann:

Mille piacer' non vagliono un tormento \*).

Denn, daß Taufende in Glud und Wonne gelebt hatten, hobe ja nie die Angst und Todesmarter eines Gingigen auf: und eben fo wenig macht mein gegenwärtiges Wohlfehn meine frühern Leiben ungeschehen. Wenn daher des llebeln auch hundert Mal weniger auf der Welt ware, als der Fall ift; fo ware bennoch das bloke Dafeyn deffelben hinreichend, eine Wahrheit zu begründen, welche fich auf verschiedene Beise, wiewohl immer nur etwas indirekt ausdrücken läßt, nämlich, daß wir über bas Dafenn ber Welt uns nicht freuen, vielmehr zu betrüben haben; - daß ihr Richt= fenn ihrem Dasenn vorzuziehen mare; - baß fie etwas ift, das im Grunde nicht fenn follte; u. f. f. Ueberaus ichon ift Byrons Ausbruck ber Sache:

Our life is a false nature, - 'tis not in The harmony of things, this hard decree, This uneradicable taint of sin, This boundless Upas, this all-blasting tree Whose root is earth, whose leaves and branches be The skies, which rain their plagues on men like dew -Disease, death, bondage-all the woes we see-And worse, the woes we see not - which throb through The immedicable soul, with heart-aches ever new \*\*).

<sup>\*)</sup> Taufend Genüffe find nicht eine Quaal werth.

<sup>\*\*)</sup> Unfer Leben ift falicher Art: in ber Sarmonie ber Dinge fann ce nicht liegen, biejes harte Berhangnif, bieje unausrottbare Seuche ber Gunbe, biefer grangentofe Upas, biefer Alles vergiftenbe Baum, beffen Burgel bie

Wenn die Welt und das leben Selbstzweck fenn und bemnach theoretisch keiner Rechtfertigung, praktifch keiner Entschädis gung oder Gutmachung bedürfen follten, fondern damaren, etwan wie Spinoza und die heutigen Spinoziften es darftellen, als die einzige Manifestation eines Gottes, der animi causa, oder auch um sich zu spiegeln, eine folche Evolution mit sich felber vornähme, mithin ihr Dafenn weder burch Grunde gerechtfertigt, noch durch Folgen ausgelöft zu werden brauchte; - bann müßten nicht etwan die Leiden und Plagen des Lebens durch die Genüffe und das Wohlsehn in demselben völlig ausgeglichen werden; da bies, wie gesagt, unmöglich ift, weil mein gegenwärtiger Schmerz burch fünftige Freuden nie aufgehoben wird, indem diefe ihre Zeit füllen, wie er feine; - fondern es mußte gang und gar keine Leiden geben und auch der Tod nicht sehn, oder nichts Schredliches für uns haben. Rur fo murbe bas leben für fich selbst bezahlen.

Weil nun aber unser Zustand vielmehr etwas ist, das besser nicht wäre; so trägt Alles, was uns umgiebt, die Spur hievon — gleich wie in der Hölle Alles nach Schwefel riecht, — indem Jegliches stets unvolktommen und trüglich, jedes Angenehme mit Unangenehmem versetzt, jeder Genuß immer nur ein halber ist, jedes Bergnügen seine eigene Störung, jede Erleichterung neue Beschwerde herbeisührt, jedes Hülfsmittel unserer täglichen und stündlichen Noth uns alle Augenblicke im Stich läßt und seinen Dienst versagt, die Stuse, auf welche wir treten, so oft unter uns bricht, ja, Unfälle, große und kleine, das Element unsers Lebens sind, und wir, mit Einem Wort, dem Phineus gleichen, dem die Harphen alle Speisen besudelten und ungenießbar macheten\*). Zwei Mittel werden dagegen versucht: erstlich die sudaßeia, d. i. Klugheit, Vorsicht, Schlauheit: sie lernt nicht aus

Erbe ist, bessen Blätter und Zweige die Wolfen sind, welche ihre Plagen auf die Menschen herabregnen, wie Thau, — Krankheit, Tod, Knechtschaft, — all das Webe, welches wir sehen, — und, was schlimmer, das Webe, welches wir nicht sehen, — und welches die unheilbare Seele durchwallt, mit immer neuem Gram.

<sup>\*)</sup> Alles was wir ansassen, widersetzt sich, weil es seinen eigenen Willen hat, ber überwunden werden muß.

und reicht nicht aus und wird zu Schanden. Zweitens, ber Stoifde Gleichmuth, welcher jeden Unfall entwaffnen will, burch Gefaßtfehn auf alle und Berfchmähen von Allem: praktisch wird er gur funischen Entsagung, die lieber, ein für alle Mal, alle Sulfemittel und Erleichterungen von fich wirft: fie macht une gu Hunden, wie den Diogenes in der Tonne. Die Bahrheit ift: wir follen elend fenn, und find's. Dabei ift die Saubtquelle der ernstlichsten Uebel, die den Menschen treffen, der Mensch selbst: homo homini lupus. Wer dies Lettere recht ins Auge faßt, erblickt die Belt als eine Solle, welche die des Dante dadurch übertrifft, daß Einer der Teufel des Andern fehn muß; wozu denn freilich Giner vor dem Andern geeignet ift, vor Allen wohl ein Erzteufel, in Gestalt eines Eroberers auftretend, ber ciniqe Sundert Taufend Menschen einander gegenüberstellt und ihnen guruft: "Leiden und Sterben ift euere Beftimmung: jest ichießt mit Flinten und Ranonen auf einander los!" und fie thun cs. — Ueberhaupt aber bezeichnen, in der Regel, Ungerechtigkeit, äußerste Unbilligfeit, Barte, ja Graufamkeit, die Bandlungsweife ber Menichen gegen einander: eine entgegengesetzte tritt nur ausnahmsweise ein. hierauf beruht die Nothwendigkeit des Staates und der Gesetgebung und nicht auf euern Flausen. allen Fällen, die nicht im Bereich der Gefete liegen, zeigt fich iogleich die dem Menichen eigene Rücksichtslofigkeit gegen feines Bleichen, welche aus feinem granzenlosen Egoismus, mitunter auch aus Bosheit entspringt. Wie der Menich mit dem Menichen verfährt, zeigt z. B. bie Negerstlaverei, beren Endzweck Bucker und Kaffce ift. Aber man braucht nicht fo weit zu gehen: im Alter von fünf Jahren eintreten in die Gaenspinnerei, ober sonstige Fabrif, und von Dem an erft 10, dann 12, endlich 14 Stunden täglich barin figen und die felbe mechanische Arbeit verrichten, heißt das Bergnugen, Athem zu holen, theuer erfaufen. Dies aber ift bas Schickfal von Millionen, und viele andere Millionen haben ein analoges.

Uns Andere inzwischen vermögen geringe Zufälle vollkommen unglücklich zu machen; vollkommen glücklich, nichts auf der Welt. Was man auch sagen mag, der glücklichste Augenblick des Glücklichen ist doch der seines Einschlafens, wie der unglückslichste des Unglücklichen der seines Erwachens. — Einen indireks

ten, aber sichern Beweis bavon, daß die Menschen sich unglückslich fühlen, folglich es sind, liefert, zum lleberfluß, auch noch der Allen einwohnende, grimmige Neid, der, in allen Lebensprehältnissen, auf Anlaß jedes Borzugs, welcher Art er auch sehn mag, rege wird und sein Gift nicht zu halten vermag. Weil sie sich unglücklich fühlen, können die Menschen den Anblick eines vermeinten Glücklichen nicht ertragen: wer sich momentan glücklich fühlt, möchte sogleich Alles um sich herum beglücken, und sagt:

Que tout le monde ici soit heureux de ma joie.

Wenn das Leben an sich selbst ein schäthares Gut und dem Nichtsehn entschieden vorzuziehen wäre; so brauchte die Ausgangssporte nicht von so entsetzlichen Wächtern, wie der Tod mit seinen Schrecken ist, besetzt zu sehn. Aber wer würde im Leben, wie es ist, ausharren, wenn der Tod minder schrecklich wäre? — Und wer könnte auch nur den Gedanken des Todes ertragen, wenn das Leben eine Freude wäre! So aber hat jener immer noch das Gute, das Ende des Lebens zu sehn, und wir trösten uns über die Leiden des Lebens mit dem Tode, und über den Tod mit den Leiden des Lebens. Die Wahrheit ist, daß Beide unszertrennlich zusammengehören, indem sie ein Irrsal ausmachen, von welchem zurückzukommen so schwer, wie wünschenswerth ist.

Wenn die Welt nicht etwas mare, das, praftifch ausgebrudt, nicht fenn follte; fo wurde sie auch nicht theoretisch ein Problem fenn: vielmehr wurde ihr Dafenn entweder gar keiner Erklärung bedürfen, indem es sich fo ganglich von felbft verftande, daß eine Berwunderung darüber und Frage banach in feinem Ropfe aufsteigen fonnte; ober der Zweck beffelben murbe fich unverkennbar barbieten. Statt beffen aber ift fie fogar ein mauflösliches Problem; indem felbst die vollkommenste Philofophie ftete noch ein unerflärtes Element enthalten wird, gleich einem unauflöslichen Niederschlag, oder dem Reft, welchen bas irrationale Berhältniß zweier Größen ftets übrig läßt. Daber, wenn Einer magt, die Frage aufzuwerfen, warum nicht lieber gar nichts fei, als diefe Welt; fo läßt die Welt fich nicht aus fich felbst rechtfertigen, fein Grund, feine Endursache ihres Da= fenns in ihr felbst finden, nicht nachweisen, daß fie ihrer felbst wegen, b. h. zu ihrem eigenen Bortheil bafei. - Dies ift, meiner

Lehre zufolge, freilich baraus erklärlich, daß bas Princip ihres Dafenns ausbrücklich ein grundlofes ift, nämlich blinder Bille gum Leben, welcher, als Ding an fich, dem Gat vom Grunde, ber bloß die Form der Ericheinungen ift und durch den allein jedes Barum berechtigt ift, nicht unterworfen febn fann. Dies ftimmt aber auch zur Beschaffenheit der Belt: denn nur ein blinder, tein sehender Wille konnte sich felbst in die Lage verfeten, in ber wir uns erbliden. Gin schender Wille würde vielmehr bald den lleberichlag gemacht haben, daß das Geschäft bie Rofien nicht bedt, indem ein fo gewaltiges Streben und Ringen, mit Unftrengung aller Rrafte, unter fteter Sorge, Angft und Noth, und bei unvermeidlicher Zerftörung jedes individuellen Lebens, feine Entschädigung findet in bem fo errungenen, ephe= meren, unter unfern Sanden ju nichts werdenden Dafenn felbit. Daher eben verlangt die Erflärung der Welt aus einem Anagagorischen vous, d. h. aus einem von Erkenntnig geleiteten Willen, ju ihrer Befchönigung, nothwendig den Optimismus, ber alebann, bem laut ichreienden Zeugniß einer gangen Welt voll Glend zum Trot, aufgestellt und verfochten wird. Da wird benn das leben für ein Gefchent ausgegeben, mahrend am Tage liegt, daß Jeder, wenn er zum voraus das Geschenk hatte befeben und prufen durfen, fich bafur bedantt haben murde; wie benn auch Leffing ben Berftand feines Sohnes bewunderte, ber, weil er durchaus nicht in die Welt hineingewollt hatte, mit ber Beburtszange gewaltsam hineingezogen werden mußte, faum aber darin, fich eilig wieder davonmachte. Dagegen wird bann wohl gefagt, das Leben folle, von einem Ende zum andern, auch nur eine Lektion febn, worauf aber Jeder antworten konnte: "so wollte ich eben deshalb, daß man mich in der Ruhe des allgenugsamen Richts gelaffen hatte, als wo ich weder Lektionen, noch fonst etwas nöthig hatte." Würde nun gar noch hinjugefügt, er folle einft von jeder Stunde feines Lebens Rechenfchaft ablegen; fo wäre er vielmehr berechtigt, felbst erft Rechenichaft zu fordern darüber, daß man ihn, aus jener Ruhe weg, in eine fo migliche, dunkele, geängstete und peinliche Lage verfett hat. - Dahin alfo führen faliche Grundansichten. Denn das menschliche Dasenn, weit entfernt den Charafter eines Geichenks zu tragen, hat gang und gar ben einer kontrabirten

Schuld. Die Einforderung derfelben erscheint in Gestalt ber, burch jenes Dasehn gesetzten, dringenden Bedürfnisse, quälenden Bünsche und endlosen Noth. Auf Abzahlung dieser Schuld wird, in der Regel, die ganze Lebenszeit verwendet: doch sind damit erst die Zinsen getilgt. Die Kapitalabzahlung geschieht durch den Tod. — Und wann wurde diese Schuld kontrahirt? — Bei der Zeugung. —

Wenn man bemgemäß den Menschen anfieht als ein Befen, beffen Dasehn eine Strafe und Buge ift; - so erblickt man ihn in einem schon richtigeren Lichte. Der Mythos vom Sündenfall (obwohl mahrscheinlich, wie das gange Judenthum, dem Bend-Avesta entlehnt: Bun-Dehesch, 15) ist das Einzige im A. T., bem ich eine metaphpsische, wenngleich nur allegorische Wahrheit zugestehen kann; ja, er ift es allein, was mich mit bem U. T. aussöhnt. Nichts Anderem nämlich fieht unfer Dafenn so ahnlich, wie der Folge eines Fehltritts und eines ftrafbaren Beluftens. Das neutestamentliche Chriftenthum, beffen ethischer Beift ber des Brahmanismus und Buddhaismus, daher bem übrigens optimistischen des Alten Testaments fehr fremd ift, hat auch, höchst weise, gleich an jenen Mythos angeknüpft: ja, ohne diesen hatte es im Judenthum gar keinen Unhaltspunkt gefunden. - Will man den Grad von Schuld, mit dem unfer Dafenn felbft behaftet ist, ermessen; so blicke man auf das Leiden, welches mit bemfelben verknüpft ift. Jeder große Schmerz, fei er leiblich ober geiftig, fagt aus, mas wir verdienen: benn er könnte nicht an uns kommen, wenn wir ihn nicht verdienten. Dag auch bas Chriftenthum unfer Dafenn in diesem Lichte erblickt, bezeugt eine Stelle aus Luthers Rommentar ju Galat., c. 3, die mir nur sateinisch vorliegt: Sumus autem nos omnes corporibus et rebus subjecti Diabolo, et hospites sumus in mundo. cuius ipse princeps et Deus est. Ideo panis, quem edimus, potus, quem bibimus, vestes, quibus utimur, imo aër et totum quo vivimus in carne, sub ipsius imperio est. — Man hat ae= fcrieen über das Melancholische und Troftlose meiner Philosophie: es liegt jedoch blog barin, daß ich, ftatt als Aequivalent ber Gun= ben eine fünftige Bolle zu fabeln, nachwies, daß wo die Schuld liegt, in ber Welt, auch ichon etwas Sollenartiges fei: wer aber Dieses leugnen wollte, - fann es leicht ein Mal erfahren.

Und diefer Welt, diefem Tummelplat gequälter und geang= ftigter Wefen, welche nur baburch bestehen, bag eines das andere verzehrt, wo daher jedes reifende Thier das lebendiae Grab taufend anderer und feine Selbsterhaltung eine Rette von Martertoden ift, wo fodann mit der Erkenntnig die Rahigkeit Schmerz zu empfinden wächft, welche daher im Menschen ihren höchsten Grad erreicht und einen um so höheren, ie intelligenter er ist. -Diefer Welt hat man das Spitem des Optimismus anpaffen und sie une ale bie beste unter den möglichen andemonstriren wollen. Die Absurdität ift schreiend. - Ingwischen heißt ein Optimift mich die Augen öffnen und hineinsehen in die Welt, wie fie fo icon fei, im Sonnenichein, mit ihren Bergen, Thalern, Strömen, Bflangen, Thieren u. f. f. - Aber ift benn die Welt ein Gudfaften? Bu feben find biefe Dinge freilich ichon; aber fie ju fenn ift gang etwas Anderes. - Dann fommt ein Teleolog und preift mir die weise Ginrichtung an, vermöge welcher bafür gesorgt fei, daß die Blaneten nicht mit den Röpfen gegeneinander rennen, Land und Meer nicht jum Brei gemifcht, fonbern hubich auseinandergehalten feien, auch nicht Alles in beftanbigem Froste starre, noch von Site geröftet werde, imgleichen, in Folge ber Schiefe ber Efliptit, fein ewiger Frühling fei, als in welchem nichts zur Reife gelangen fonnte, u. bal. m. - Aber Dieses und alles Achnliche find ja bloge conditiones sine quibus non. Wenn es nämlich überhaupt eine Welt geben foll, wenn ihre Blaneten wenigstens fo lange, wie ber Lichtstrahl eines entlegenen Firfterns braucht, um ju ihnen ju gelangen, beftehen und nicht, wie Leifings Cohn, gleich nach ber Beburt wieder abfahren follen: - ba burfte fie freilich nicht fo ungeschickt gezimmert fenn, bag ichon ihr Grundgeruft ben Ginfturg brohte. Aber wenn man ju ben Refultaten des gepriesenen Bertes fortfchreitet, die Spieler betrachtet, die auf der fo dauerhaft gezim= merten Buhne agiren, und nun fieht, wie mit ber Senfibilität ber Schmerz fich einfindet und in dem Maage, wie jene fich gur Intelligeng entwickelt, fteigt, wie fobann, mit biefer gleichen Schritt haltend, Gier und Leiben immer ftarfer hervortreten und fich fteigern, bis zulett bas Menschenleben feinen andern Stoff barbietet, ale ben zu Tragodien und Komobien, - ba wirb, wer nicht heuchelt, schwerlich disponirt fenn, Sallelujahs anzustimmen.

Den eigentlichen, aber verheimlichten Urfprung biefer letteren hat übrigens, schonungslos, aber mit fiegender Wahrheit, David Sume aufgedect, in seiner Natural history of religion, Sect. 6. 7. 8 and 13. Derfelbe legt auch im zehnten und elften Buch seiner Dialogues on natural religion, unverhohlen, mit fehr triftigen und bennoch gang anderartigen Argumenten als die meinigen, die trübsälige Beschaffenheit diefer Welt und die Un= haltbarkeit alles Optimismus dar; wobei er diesen zugleich in feinem Ursprung angreift. Beide Berte Sume's find fo lefens= werth, wie sie in Deutschland heut zu Tage unbekannt find, wo man bagegen, patriotifch, am etelhaften Gefasel einheimischer, fich fpreizender Alltagsföpfe unglaubliches Benügen findet und fie als große Männer ausschreit. Jene Dialogues aber hat Samann übersett, Rant hat die Uebersetung durchgesehen und noch im späten Alter Hamanns Sohn zur Berausgabe berfelben bewegen wollen, weil die von Blatner ihm nicht genügte (fiehe Rants Biographie von F. W. Schubert, S. 81 und 165). — Aus jeder Seite von David hume ift mehr zu lernen, ale aus Begels. Herbarts und Schleiermachers fammtlichen philosophischen Werken zusammengenommen.

Der Begründer des shiftematischen Optimismus bingegen ift Leibnit, beffen Berdienfte um die Philosophie ju lengnen ich nicht gesonnen bin, wiewohl mich in die Monadologie, prastabilirte Harmonie und identitas indiscernibilium eigentlich hineinzudenken, mir nie hat gelingen wollen. Seine Nouveaux essays sur l'entendement aber sind blog ein Ercerpt, mit ausführlicher, auf Berichtigung abgefehener, jedoch ichwacher Rritit bes mit Recht weltberühmten Werkes Locke's, welchem er hier mit eben fo wenig Glück fich entgegenstellt, wie, burch fein gegen bas Gravitationssystem gerichtetes Tentamen de motuum coelestium causis, dem Neuton. Gegen diese Leibnit-Wolfische Philosophie ift die Rritif der reinen Bernunft gang speciell gerichtet und bat au ihr ein polemisches, ja, vernichtendes Berhältniß; wie au Lode und hume bas ber Fortsetzung und Beiterbildung. Daß heut zu Tage die Philosophieprofessoren allseitig bemüht find, den Leibnit, mit feinen Flaufen, wieder auf die Beine gu bringen. ja, zu verherrlichen, und andererseits Ranten möglichst gering gu ichaten und bei Seite gu ichieben, hat feinen guten Grund

im primum vivere: Die Kritif ber reinen Bernunft läßt nämlich nicht zu, daß man Bubifche Mythologie fur Philosophie ausgebe, noch auch, bag man, ohne Umftanbe, von der "Secle" ale einer gegebenen Realität, einer wohlbefannten und gut gefreditirten Berfon, rede, ohne Rechenschaft zu geben, wie man benn zu biefem Begriff gekommen fei und welche Berechtigung man habe, ihn wissenschaftlich zu gebrauchen. Aber primum vivere, deinde philosophari! Herunter mit dem Rant, vivat unser Leibnig! -Muf diesen also gurudgutommen, tann ich ber Theodicee, biefer methodischen und breiten Entfaltung des Optimismus, in folder Gigenschaft, fein anderes Berdienft zugestehen, ale biefes, daß fie ipater Anlag gegeben hat jum unfterblichen Canbibe bes großen Boltaire; wodurch freilich Leibnigens fo oft wiederholte, lahme Erfüse für die Uebel der Welt, daß nämlich bas Schlechte bisweilen das Gute herbeiführt, einen ihm unerwarteten Beleg erhalten hat. Schon durch den Ramen feines Selben beutete Boltaire an, daß es nur der Aufrichtigkeit bedarf, um das Gegentheil des Optimismus zu erkennen. Wirklich macht auf diefem Schauplat der Gunde, des Leidens und des Todes der Optimismus cine fo feltjame Figur, daß man ihn für Ironie halten mußte, hätte man nicht an der von Sume, wie oben erwähnt, fo er= götzlich aufgedeckten geheimen Quelle beffelben (nämlich heuchelnde Echmeichelei, mit beleidigendem Bertrauen auf ihren Erfola) eine hinreichende Erflärung feines Urfprungs.

Sogar aber läßt sich ben handgreistich sophistischen Beweisen Leibnizens, daß diese Welt die beste unter den möglichen sei, ernstlich und ehrlich der Beweis entgegenstellen, daß sie die schlechteste unter den möglichen sei. Denn Möglich heißt nicht was Einer etwan sich vorphantasiren mag, sondern was wirklich existiren und bestehen kann. Nun ist diese Welt so eingerichtet, wie sie sehn mußte, um mit genauer Noth bestehen zu können: wäre sie aber noch ein wenig schlechter, so könnte sie schon nicht mehr bestehen. Folgsich ist eine schlechtere, da sie nicht bestehen könnte, gar nicht möglich, sie selbst also unter den möglichen die schlechteste. Denn nicht bloß wenn die Planeten mit den Köpfen gegen einander rennten, sondern auch wenn von den wirklich einstretenden Perturbationen ihres Laufes irgend eine, statt sich durch andere allmälig wieder auszugleichen, in der Zunahme beharrte,

würde die Welt bald ihr Ende erreichen: die Aftronomen wiffen, von wie zufälligen Umftänden, nämlich zumeift vom irrationalen Berhältniß ber Umlaufszeiten zu einander, Diefes abhängt, und haben mühjam herausgerechnet, daß es immer noch gut abgehen wird, mithin die Welt fo eben ftehen und gehen fann. wollen, wiewohl Neuton entgegengesetzter Meinung war, hoffen, daß fie fich nicht verrechnet haben, und mithin das in fo einem Planetenspstem verwirklichte mechanische perpetuum mobile nicht auch, wie die übrigen, gulett in Stillftand gerathen werde. -Unter der festen Rinde des Planeten nun wieder hausen die ge= waltigen Naturfräfte, welche, sobald ein Zufall ihnen Spielraum gestattet, jene, mit allem Lebenden barauf, zerftoren muffen; wie dies auf dem unserigen wenigstens schon drei Mal eingetreten ift und mahrscheinlich noch öfter eintreten wird. Ein Erdbeben von Liffabon, von Saith, eine Berschüttung von Pompeji find nur fleine, schalkhafte Auspielungen auf die Möglichkeit. - Gine geringe, chemisch gar nicht ein Mal nachweisbare Alteration der Utmosphäre verursacht Cholera, gelbes Fieber, schwarzen Tod u. f. w., welche Millionen Menschen wegraffen: eine etwas größere würde alles Leben auslöschen. Gine fehr mäßige Erhöhung ber Wärme murbe alle Fluffe und Quellen austrocknen. — Die Thiere haben an Organen und Rräften genau und knapp fo viel erhalten, wie zur Herbeischaffung ihres Lebensunterhalts und Auffütterung ber Brut, unter äußerster Anftrengung, anereicht; baher ein Thier, wenn es ein Glied, oder auch nur den voll= fommenen Gebrauch deffelben, verliert, meistens umfommen muß. Selbst vom Menschengeschlecht, fo mächtige Berkzeuge es an Berfrand und Bernunft auch hat, leben neun Zehntel in beständigem Rampfe mit dem Mangel, ftets am Rande des Untergangs, fich mit Noth und Anftrengung über bemfelben balancirend. Alfo durchweg, wie zum Beftande des Ganzen, fo auch zu bem jedes Ginzelwesens find die Bedingungen knapp und färglich gegeben, aber nichts darüber: daher geht das individuelle Leben in unaufhörlichem Rampfe um die Exifteng felbft bin; während bei jedem Schritt ihm Untergang broht. Eben weil biefe Drohung fo oft vollzogen wird, mußte, durch ben unglaublich großen lleberschuß ber Keime, dafür geforgt fenn, bag ber Untergang ber Individuen nicht den der Geschlechter herbeiführe, als an welchen allein der

Matur ernftlich gelegen ift. - Die Welt ift folglich fo folecht. wie fie möglicherweife febn tann, wenn fie überhaupt noch febn foll. 2B. 3. b. w. - Die Berfteinerungen ber ben Planeten ehemals bewohnenden, gang anderartigen Thieraeschlechter liefern uns, als Rechnungsprobe, die Dofumente von Welten, beren Beftand nicht mehr möglich war, die mithin noch etwas schlechter waren, als die schlechteste unter den möglichen.

Der Optimismus ift im Grunde bas unberechtigte Gelbftlob bes eigentlichen Urhebers der Welt, des Willens jum Leben, der fich wohlgefällig in feinem Werke fpiegelt: und demgemäß ift er nicht nur eine falfche, sondern auch eine verderbliche Lehre. Denn er ftellt une bas leben als einen munichenswerthen Buftand, und als 3med beffelben das Glud bes Menschen dar. Davon ausgehend glaubt dann Jeder den gerechteften Unfpruch auf Glud und Benuß zu haben: werden nun diefe, wie es zu gefchehen pfleat, ihm nicht zu Theil; so glaubt er, ihm geschehe Unrecht. ja, er verfehle den Zweck seines Dasenns; - mahrend es viel richtiger ift, Arbeit, Entbehrung, Roth und Leiden, gefront burch den Tod, als Zweck unfers Lebens zu betrachten (wie dies Brahmanismus und Buddhaismus, und auch das ächte Chriftenthum thun); weil diese es find, die zur Berneinung des Willens jum Reben leiten. 3m Neuen Testamente ift die Welt daraeftellt als ein Jammerthal, das Leben als ein Läuterungsproceft, und ein Marterinstrument ift das Symbol des Chriftenthums. Daber beruhte, als Leibnit, Chaftesbury, Bolingbrote und Bope mit bem Optimismus hervortraten, ber Anftog, ben man allgemein baran nahm, hauptfächlich barauf, daß ber Optimismus mit dem Chriftenthum unvereinbar fei; wie dies Boltaire, in ber Borrede zu seinem vortrefflichen Gedichte Le desastre de Lisbonne, welches ebenfalls ausdrücklich gegen ben Optimis= mus gerichtet ift, berichtet und erläutert. Was biefen großen Mann, ben ich, ben Schmähungen feiler Deutscher Tintenflerer gegenüber, fo gern lobe, entschieden höher ale Rouffean ftellt, indem es die größere Tiefe seines Denkens bezeugt, find brei Ginsichten, zu benen er gelangt: 1) die von der überwiegenden Große des Uebels und vom Jammer des Dafenns, da= von er tief burchdrungen ist; 2) die von der ftrengen Receffitation ber Willensafte; 3) die von der Wahrheit des Locke'schen Sates,

bak möglicherweise bas Denkende auch materiell fenn könne; mahrend Rouffeau alles Diefes burch Deklamationen beftreitet, in seiner Profession de foi du vicaire Savoyard, einer flachen protestantischen Pastorenphilosophie; wie er denn auch, in eben Diefem Beifte, gegen das foeben erwähnte, fcone Gedicht Boltaire's mit einem fchiefen, feichten und logisch falschen Rason= nement, ju Gunften bes Optimismus, polemifirt, in feinem, bloß Diesem Zweck gewidmeten, langen Briefe an Boltaire, vom 18. Angust 1756. Sa, der Grundzug und das πρωτον ψευδος ber gangen Philosophie Rouffeau's ift Diefes, daß er an bie Stelle der driftlichen Lehre von der Erbfünde und der urfprunglichen Berderbtheit des Menschengeschlechts, eine ursprüngliche Gute und unbegränzte Perfektibilität beffelben fett, welche bloß burch die Civilisation und deren Folgen auf Abwege gerathen ware, und nun darauf feinen Optimismus und humanismus griinbet.

Wie gegen den Optimismus Voltaire, im Candide, den Arieg in seiner scherzhaften Manier führt, so hat es in seiner ernsten und tragischen Bhron gethan, in seinem unsterbelichen Meisterwerke Kain, weshalb er auch durch die Invektiven des Obsturanten Friedrich Schlegel verherrlicht worden ist. — Wollte ich nun schließlich, zur Vekräftigung meiner Ansicht, die Aussprüche großer Geister aller Zeiten in diesem, dem Optimismus entgegengesetzten Sinne, hersetzen; so würde der Anslührungen kein Ende sehn; da fast jeder derselben seine Erkenntniß des Jammers dieser Welt in starken Worten ausgesprochen hat. Also nicht zur Bestätigung, sondern bloß zur Verzierung dieses Kapitels mögen am Schlusse desselben einige Aussprüche dieser Art Platz sinden.

Zuvörderst sei hier erwähnt, daß die Griechen, so weit sie auch von der Christlichen und Hochasiatischen Weltansicht entfernt waren und entschieden auf dem Standpunkt der Bejahung des Willens standen, dennoch von dem Elend des Dasehns tief ersgriffen waren. Dies bezeugt schon die Ersindung des Trauersspiels, welche ihnen angehört. Einen andern Beleg dazu giebt uns die, nachmals oft erwähnte, zuerst von Herodot (V, 4) erzählte Sitte der Thrakier, den Neugeborenen mit Wehklagen zu bewillsommen, und alle lebel, denen er jetzt entgegengehe, hers

juzählen; dagegen den Todten mit Frende und Scherz zu bes statten, weil er so vielen und großen Leiden nunmehr entgangen sei; welches in einem schönen, von Plutarch (De audiend. poët. in fine) uns aufbehaltenen Verse, so lautet:

Τον φυντα Σρηνειν, εις δο' ερχεται κακα· Τον δ' αυ Σανοντα και πονων πεπαυμενον Χαιςοντας ευφημουντας εκπεμπειν δομων. (Lugere genitum, tanta qui intrarit mala: At morte si quis finiisset miserias, Hunc laude amicos atque laetitia exsequi.)

Micht historischer Verwandtschaft, sondern moralischer Identität ber Sache ist es beizumessen, daß die Mexikaner das Neugeborene mit den Worten bewillkommneten: "Mein Kind, du bist zum Dulden geboren: also dulde, leide und schweig." Und dem selben Gefühle solgend hat Swift (wie Walter Scott in dessen Beberichtet) schon früh die Gewohnheit angenommen, seinen Geburtstag nicht als einen Zeitpunkt der Freude, sondern der Betrübnis zu begehen, und an demselben die Bibelstelle zu lesen, in welcher Hiod den Tag bejammert und verslucht, an welchem es in seines Vaters Hause hieß: es sei ein Sohn geboren.

Bekannt und zum Abschreiben zu lang ist die Stelle in der Apologie des Sokrates, wo Platon diesen weisesten der Sterbslichen sagen läßt, daß der Tod, selbst wenn er uns auf immer das Bewußtsehn raubte, ein wundervoller Gewinn sehn würde, da ein tieser, traumloser Schlaf jedem Tage, auch des beglücktesten Lebens, vorzuziehen sei.

Ein Spruch des Herakleitos lautete:

Τφ ουν βιφ ονομα μεν βιος, εργον δε πανατος. (Vitae nomen quidem est vita, opus autem mors.

Etymologicum magnum, voce  $\beta \log$ ; auch Eustath. ad Iliad, I, p. 31.)

Berühmt ist ber schöne Bers bes Theognis:

Αρχην μεν μη φυναι επιχθονιοισιν αριστον, Μηδ' εισιδειν αυγας οξεος ήελιου

Φυντα δ' δπως ωκιστα πυλας Αίδαο περησαι, Και κεισθαι πολλην γην επαμησαμενον. (Optima sors homini natum non esse, nec unquam Adspexisse diem, flammiferumque jubar. Altera jam genitum demitti protinus Orco, Et pressum multa mergere corpus humo.)

Sophokles, im Dedipus zu Kolona (1225), hat folgende Albfürzung deffelben:

> Μη φυναι τον άπαντα νικα λογον το δ' επει φανη, βηναι κειδεν, όδεν περ ήκει, πολυ δευτερον, ώς ταχιστα.

(Natum non esse sortes vincit alias omnes: proxima autem est, ubi quis in lucem editus fuerit, eodem redire, unde venit, quam ocissime.)

Euripides fagt:

Πας δ' οδυνηρος βιος ανθρωπων, K' our esti ponun anapausic. (Omnis hominum vita est plena dolore, Nec datur laborum remissio.

Hippol. 189.)

Und hat es doch schon Homer gesagt:

Ου μεν γαρ τι που εστιν οίζυρωτερον ανδρος Παντων, δοσα δε γαιαν επι πνεει τε και έρπει. (Non enim quidquam alicubi est calamitosius homine Omnium, quotquot super terram spirantque et moventur.

II. XVII, 446.)

Selbst Plinius sagt: Quapropter hoc primum quisque in remediis animi sui habeat, ex omnibus bonis, quae homini natura tribuit, nullum melius esse tempestiva morte. nat. 28, 2.)

Shakespeare legt bem alten Ronig Beinrich IV. die Worte in den Mund:

O heaven! that one might read the book of fate, And see the revolution of the times,

- - how chances mock,

And changes fill the cup of alteration
With divers liquors! O, if this were seen,
The happiest youth, — viewing his progress through,
What perils past, what crosses to ensue, —
Would shut the book, and sit him down and die\*).

## Endlich Bhron:

Count o'er the joys thine hours have seen, Count o'er thy days from anguish free, And know, whatever thou hast been, 'Tis something better not to be \*\*).

Auch Baltazar Gracian bringt den Jammer unsers Dassenns uns mit den schwärzesten Farben vor die Augen im Criticon. Parte I, Crisi 5, gleich im Anfang, und Crisi 7, am Schluß, wo er das Leben als eine tragische Farce ausführlich darstellt.

Reiner jedoch hat diesen Gegenstand so gründlich und ersichöpfend behandelt, wie, in unsern Tagen, Leopardi. Er ist von demselben ganz erfüllt und durchbrungen: überall ist der Spott und Jammer dieser Existenz sein Thema, auf jeder Seite seiner Werke stellt er ihn dar, jedoch in einer solchen Mannigsaltigkeit von Formen und Wendungen, mit solchem Reichthum an Bildern, daß er nie lleberdruß erweckt, vielmehr durchweg unterhaltend und erregend wirkt.

<sup>\*)</sup> D, fönnte man im Schickfalsbuche lesen, Der Zeiten Umwälzung, bes Zufalls Hohn Darin ersehn, und wie Veränberung Bald biesen Trank, bald jenen uns kredenzet, — D, wer es säh! und wär's der frohste Jüngling, Der, seines Lebens Lauf durchmusternd, Das Ueberstandene, kas Drohende erblickte, — Er schlüg' es zu, und sett' sich hin, und stürbe.

<sup>\*\*)</sup> Uebergable bie Frenden, welche beine Stunden gesehen haben; übergable bie Tage, die von Angst frei gewesen; und wiffe, bag, was immer bu gewesen senn magst, es etwas Befferes ift, nicht zu fenn.

## Kapitel 47\*).

## Zur Ethik.

Hadurch entsteht, daß ich die Moral im engern Sinne bereits absehandelt habe in den unter dem Titel: "Die Grundprobleme der Ethit" herausgegebenen zwei Preisschriften, die Bekanntschaft mit welchen ich, wie gesagt, voraussetze, um unnütze Wiedersholungen zu vermeiden. Daher bleibt mir hier nur eine kleine Nachlese vereinzelter Betrachtungen, die dort, wo der Inhalt, der Hauptsache nach, von den Afademien vorgeschrieben war, nicht zur Sprache kommen konnten, und zwar am wenigsten die, welche einen höhern Standpunkt erfordern, als den Allen gemeinsamen, auf welchem ich dort stehen zu bleiben genöthigt war. Dempfolge wird es den Leser nicht befremden, dieselben hier in einer sehr fragmentarischen Zusammenstellung zu finden. Diese nun wieder hat ihre Fortsetzung erhalten am achten und neunten Kapitel des zweiten Bandes der Parerga. —

Daß moralische Untersuchungen ungleich wichtiger sind, als physikalische, und überhaupt als alle andern, folgt baraus, daß sie fast unmittelbar das Ding an sich betreffen, nämlich diesenige Erscheinung desselben, an der es, vom Lichte der Erkenntniß unsmittelbar getroffen, sein Wesen offenbart als Wille. Physistalische Wahrheiten hingegen bleiben ganz auf dem Gediete der Borstellung, d. i. der Erscheinung, und zeigen bloß, wie die niesdrigsten Erscheinungen des Willens sich in der Vorstellung gesetzmäßig darstellen. — Ferner bleibt die Betrachtung der Welt von der physischen Seite, so weit und so glücklich man sie auch versolgen mag, in ihren Resultaten für uns trostlos: auf der moralischen Seite allein ist Trost zu sinden; indem hier die Tiesen unsers eigenen Innern sich der Betrachtung aufthun.

Meine Philosophie ist aber die einzige, welche ber Moral ihr volles und ganzes Recht angedeihen läßt: benn nur wenn das Wesen des Menschen sein eigener Wille, mithin er, im

<sup>\*,</sup> Diefes Rapitel besieht fich auf §§. 55, 62, 67 bes erften Banbes.

strengsten Sinne, sein eigenes Werk ist, sind seine Thaten wirklich ganz sein und ihm zuzurechnen. Sobald er hingegen einen andern Alrsprung hat, oder das Werk eines von ihm verschiedenen Wesens ist, fällt alle seine Schuld zurück auf diesen Ursprung, oder Ursheber. Denn operari sequitur esse.

Die Rraft, welche das Phanomen der Welt hervorbringt. mithin die Beschaffenheit berfelben bestimmt, in Berbindung gu feten mit der Moralität der Gefinnung, und badurch eine mo= raliiche Weltordnung als Grundlage der phyfischen nachammeifen, - bies ift feit Sokrates das Problem der Philosophie gemesen. Der Theismus leistete es auf eine findliche Beife. welche ber herangereiften Menschheit nicht genügen konnte. Da= her stellte sich ihm der Pantheismus, sobald er irgend es magen durfte, entgegen, und wies nach, daß die Ratur die Rraft, vermöge welcher fie hervortritt, in fich felbst trägt. Dabei mußte nun aber die Ethik verloren gehen. Spinoza versucht zwar, ftellenweise, sie durch Cophismen zu retten, meistens aber giebt er fie geradezu auf und erflart, mit einer Dreiftigkeit, die Erstaunen und Unwillen hervorruft, den Unterschied zwischen Recht und Unrecht, und überhaupt zwischen Gutem und Bosem, für blok konventionell, also an sich selbst nichtig (z. B. Eth., IV. prop. 37, schol. 2). Ueberhaupt ist Spinoza, nachdem ihn, über hundert Sahre hindurch, unverdiente Beringschätzung getroffen hatte, durch die Reaktion im Bendelschwung der Meinung, in biefem Jahrhundert wieder überschätzt worden. - Aller Bantheismus nämlich muß an den unabweisbaren Forderungen der Ethif, und nächft dem am Uebel und dem Leiden der Welt, qulett icheitern. Ift die Welt eine Theophanie; fo ift Alles, mas ber Mensch, ja, auch das Thier thut, gleich göttlich und vortrefflich: nichts fann zu tadeln und nichts vor dem Andern zu loben fenn: also keine Ethik. Daber eben ift man in Folge bes erneuerten Spinozismus unserer Tage, also des Pantheismus, in der Ethik fo tief herabgefunken und fo platt geworden, daß man aus ihr eine bloge Anleitung ju einem gehörigen Staatsund Familienleben machte, als in welchem, also im methodischen, pollendeten, geniegenden und behaglichen Philifterthum, ber lette 3med des menichlichen Dasenns beftehen follte. Bu bergleichen Plattheiten hat der Pantheismus freilich erft badurch geführt.

daß man (das e quovis ligno fit Mercurius arg mißbrauchend) einen gemeinen Ropf, Begel, durch die allbefannten Mittel, gu einem großen Philosophen falfdmungte und eine Schaar Anfangs subornirter, dann blog bornirter Junger beffelben das große Wort erhielt. Dergleichen Attentate gegen ben menschlichen Beift bleiben nicht ungeftraft: die Saat ift aufgegangen. Im gleichen Sinne murde dann behauptet, die Ethik folle nicht bas Thun der Einzelnen, fondern das der Bolksmaffen zum Stoff haben, nur diejes sei ein Thema ihrer würdig. Richts kann verkehrter senn, als bicje, auf dem platteften Realismus beruhende Anficht. Denn in jedem Ginzelnen erscheint der gange ungetheilte Wille jum Leben, das Wefen an fich, und der Mikrokosmos ift dem Makrokosmos gleich. Die Massen haben nicht mehr Inhalt als jeder Einzelne. Richt vom Thun und Erfolg, sondern vom Wollen handelt es fich in der Ethit, und das Wollen felbit geht ftets nur im Individuo vor. Nicht das Schickfal der Bolfer, welches nur in der Erscheinung da ist, sondern das des Einzelnen entscheidet fich moralisch. Die Bolter find eigentlich bloße Abstraktionen: die Individuen allein existiren wirklich. -So also verhält sich der Pantheismus zur Ethik. - Die liebel aber und die Quaal der Welt stimmen schon nicht zum Theismus: daher dieser durch allerlei Ausreden, Theodiceen, sich zu helfen fuchte, welche jedoch den Argumenten Sume's und Boltaire's unrettbar unterlagen. Der Pantheismus nun aber ift jenen schlimmen Seiten der Welt gegenüber vollends unhaltbar. Rur bann nämlich, wann man die Welt gang von Auffen und allein von der physikalischen Seite betrachtet und nichts Anderes, als die sich immer wiederherstellende Ordnung und dadurch komparative Unvergänglichkeit des Ganzen im Auge behält, geht es allenfalls, doch immer nur sinnbildlich an. sie für einen Gott zu erklären. Tritt man aber ins Innere, nimmt alfo die subjektive und die moralische Seite hingu, mit ihrem Hebergewicht von Roth, Leiden und Quaal, von Zwiefpalt, Bosheit, Berruchtheit und Berkehrtheit; da wird man bald mit Schrecken inne, daß man nichts weniger, als eine Theophanie vor sich hat. - Ich nun aber habe gezeigt und habe es zumal in der Schrift "Bom Willen in der Ratur" bewiesen, daß die in der Matur treibende und wirkende Rraft identisch ift mit bem Willen in une. Daburch tritt nun wirklich bie moralifche Weltordnung in unmittelbaren Zusammenhang mit ber das Phänomen der Welt hervorbringenden Rraft. Denn der Beichaffenbeit des Billens muß feine Ericheinung genau entsprechen: hierauf beruht die, §§. 63, 64 des erften Bandes, gegebene Darstellung ber ewigen Gerechtigkeit, und die Belt, obgleich aus eigener Rraft bestehend, erhält durchweg eine moralische Tendenz. Sonach ift jett allererft bas feit Sofrates angeregte Problem wirflich gelöft und die Forderung der denkenden, auf das Moralische gerichteten Bernunft befriedigt. — Nie jedoch habe ich mich vermeffen, eine Philosophie aufzustellen, die keine Fragen mehr übrig ließe. In Diefem Sinne ift Philosophie wirtlich unmöglich: sie ware Allwissenheitslehre. Aber est quadam prodire tenus, si non datur ultra: es giebt eine Granze, bis zu welcher das Nachdenken vordringen und fo weit die Racht unfere Dafenns erhellen kann, wenngleich ber Horizont ftets bunfel bleibt. Dieje Granze erreicht meine Lehre im Willen gum Leben, der, auf feine eigene Erscheinung, fich bejaht oder verneint. Darüber aber noch hinausgehen wollen ift, in meinen Augen, wie über die Utmosphäre hinausfliegen wollen. Wir muffen dabei stehen bleiben; wenn gleich aus gelöften Problemen neue hervorgeben. Bubem ift aber barauf zu verweifen, bag bie Bultigfeit bes Cates vom Grunde fich auf die Erscheinung beschränkt: bies war das Thema meiner ersten, schon 1813 herausgegebenen Abhandlung über jenen Sat. -

Jest gehe ich an die Ergänzungen einzelner Betrachtungen, und will damit anfangen, meine §. 67 des ersten Bandes geschene Erklärung des Beinens, daß es nämlich aus dem Mitsleid, dessen Gegenstand man selbst ift, entspringt, durch ein Paar klassischer Dichterstellen zu belegen. — Am Schlusse des achten Gesanges der Odyssee bricht Odysseus, der bei seinen vielen Leiden nie weinend dargestellt wird, in Thränen aus, als er, noch ungekannt, beim Phäaken-Rönig vom Sänger Demodokos sein früheres Helbenleben und Thaten besingen hört, indem dieses Andenken an seine glänzende Lebenszeit in Kontrast tritt mit seinem gegenwärtigen Elend. Also nicht dieses selbst unmittelbar, sondern die objektive Betrachtung desselben, das Bild seiner Gegenzwart, hervorgehoben durch die Vergangenheit, ruft seine Thränen

hervor: er fühlt Mitleid mit sich selbst. — Die felbe Empfindung läßt Euripides ben unschuldig verdammten und sein eigenes Schicksal beweinenden Hippolytos aussprechen:

Φευ· ειβ' ην εμαυτον προσβλεπειν εναντιον στανβ', ώς εδακρυς', οία πασχομεν κακα. (1084.)

(Heu, si liceret mihi, me ipsum extrinsecus spectare, quantopere deflerem mala, quae patior.)

Endlich mag, als Beleg zu meiner Erklärung, hier noch eine Anekdote Platz finden, die ich der Englischen Zeitung "Herald" vom 16. Juli 1836 entnehme. Ein Klient, als er vor Gericht die Darlegung seines Falls durch seinen Advokaten angehört hatte, brach in einen Strom von Thränen aus und rief: "Richt halb so viel glaubte ich gelitten zu haben, bis ich es heute hier angehört habe!" —

Wie, bei der Unveränderlichkeit des Charakters, d. h. des eigentlichen Grundwollens des Menschen, eine wirklich moralische Reue dennoch möglich fei, habe ich zwar g. 55 bes erften Bandes dargelegt, will jedoch noch die folgende Erläuterung hinzufügen, der ich ein Paar Definitionen voranschiefen muß. -Meigung ift jebe ftarfere Empfänglichkeit bes Willens für Motive einer gemiffen Art. Leibenschaft ift eine fo ftarke Meigung, daß die sie anregenden Motive eine Gewalt über den Willen ausüben, welche ftarker ift, als die jedes möglichen, ihnen ent= gegenwirkenden Motivs, wodurch ihre Herrschaft über den Willen eine absolute wird, dieser folglich gegen sie sich passiv, leidend verhält. Siebei ist jedoch zu bemerken, daß Leidenschaften den Grad, wo fie ber Definition vollkommen entsprechen, felten erreichen, vielmehr als bloße Approximationen zu demselben ihren Namen führen; daher es alsdann doch noch Gegenmotive giebt. die ihre Wirkung allenfalls zu hemmen vermögen, wenn fie nur beutlich ins Bewußtsehn treten. Der Affekt ist eine eben fo unwiderstehliche, jedoch nur vorübergehende Erregung des Willens. burch ein Motiv, welches seine Gewalt nicht durch eine tief murzelnde Reigung, fondern bloß badurch erhält, daß es, plötlich eintretend, die Gegenwirkung aller andern Motive, für den Augenblick, ausschließt, indem es in einer Borftellung besteht, die, durch ihre übermäßige Lebhaftigkeit, die andern völlig verdunkelt, oder gleichsam burch ihre zu große Nähe sie ganz verbeckt, so baß sie nicht ins Bewußtsehn treten und auf den Willen wirken können, wodurch daher die Fähigkeit der Ueberlegung und damit die instellektuelle Freiheit\*) in gewissem Grade aufgehoben wird. Temnach verhält sich der Affekt zur Leidenschaft wie die Fiebersphantasie zum Wahnsinn.

Eine moralische Reue ift nun baburch bedingt, bag, por ber That, die Reigung ju biefer bem Intellett nicht freien Spielraum ließ, indem fie ihm nicht geftattete, die ihr entgegenftebenben Motive beutlich und vollständig ins Auge zu faffen, vielmehr ihn immer wieder auf die gu ihr auffordernden hinlentte. Diese nun aber find, nach vollbrachter That, burch biefe felbft nentralifier, mithin unwirksam geworden. Jest bringt die Wirklich= feit die entgegenstehenden Motive, als bereits eingetretene Folgen ber That, por ben Intellekt, ber nunmehr erkennt, daß fie bie ftarfern gemejen maren, wenn er fie nur gehörig ins Auge ge= faßt und erwogen hatte. Der Menich wird also inne, bag er gerhan hat, mas feinem Willen eigentlich nicht gemäß war: biefe Erfenntniß ist die Reue. Denn er hat nicht mit völliger intellettueller Freiheit gehandelt, indem nicht alle Motive gur Birffamteit gelangten. Bas die der That entgegenftehenden ausichloß, mar, bei ber übereilten, ber Alffeft, bei ber überlegten, die Veidenschaft. Oft hat es auch baran gelegen, daß feine Bernunft ihm die Gegenmotive zwar in abstracto vorhielt, aber nicht von einer hinlänglich ftarfen Phantafie unterftütt wurde, die ihm den vollen Gehalt und die mahre Bedeutung derfelben in Bilbern vorgehalten hätte. Beispiele zu dem Gefagten find die Falle, mo Rachsucht, Cifersucht, Sabsucht zum Morde riethen: nachdem er vollbracht ift, find diese erloschen, und jetzt erheben Gerechtigkeit, Mitleid, Erinnerung früherer Freundschaft, ihre Stimme, und fagen Alles, mas fie vorhin gefagt haben würden, wenn man fie harte jum Worte kommen laffen. Da tritt die bittere Reue ein, welche fpricht: "Wär' es nicht geschehen, es geschähe nimmermehr." Gine unvergleichliche Darstellung berselben liefert die berühmte, alte Schottische, auch von Berder überfette Ballade:

<sup>\*)</sup> Diefes ift erörtert im Unhang zu meiner Preisichrift über bie Freibeit bes Willens.

"Edward, Edward!" - Auf analoge Art fann die Bernach= laffigung bes eigenen Bohle eine egoiftische Reue herbeiführen: 3. B. wann eine übrigens unrathfame Che geschloffen ift, in Folge verliebter Leidenschaft, welche jett eben dadurch erlischt, wonach nun erst die Gegenmotive des perfonlichen Interesses, der verlorenen Unabhängigkeit u. f. w. ins Bewußtfehn treten und fo reden, wie sie borber geredet haben wurden, wenn man fie hatte jum Worte fommen laffen. — Alle bergleichen Sandlungen entipringen bennnach im Grunde aus einer relativen Schwäche bes Intellekte, fofern nämlich diefer fich vom Willen da übermeiftern läßt, wo er, ohne fich von ihm ftoren zu laffen, feine Funktion des Vorhaltens der Motive hatte unerbittlich vollziehen follen. Die Behemenz des Willens ift dabei nur mittelbar die Urfache, sofern sie nämlich den Intellekt hemmt und dadurch sich Rene bereitet. - Die der Leidenschaftlichkeit entgegengesetzte Bernünftig= feit des Charafters, σωφροσυνη, besteht eigentlich darin, daß der Wille nie den Intellett dermaagen überwältigt, daß er ihn verhindere, seine Funktion der deutlichen, vollständigen und klaren Darlegung der Motive, in abstracto für die Bernunft, in concreto für die Phantasie, richtig ausznüben. Dies kann nun fowohl auf der Mäßigkeit und Gelindigkeit des Willens, als auf der Stärke des Intellekts beruhen. Es ift nur erfordert, daß der lettere relativ, für den vorhandenen Willen, ftart genug fei, also Beide im angemeffenen Berhältniß zu einander stehen. -

Den, §. 62 des ersten Bandes, wie auch in der Preisschrift über die Grundlage der Moral, §. 17, dargelegten Grundzügen der Rechtslehre sind noch folgende Erläuterungen beizufügen.

Die, welche, mit Spinoza, leugnen, daß es außer dem Staat ein Recht gebe, verwechseln die Mittel, das Recht geltend zu machen, mit dem Rechte. Des Schutzes ist das Recht freislich nur im Staat versichert, aber es selbst ist von diesem unsabhängig vorhanden. Denn durch Gewalt kann es bloß unterdrückt, nie aufgehoben werden. Demgemäß ist der Staat nichts weiter als eine Schutzanstalt, nothwendig geworden durch die mannigfachen Angrisse, welchen der Mensch ausgesetzt ist und die er nicht einzeln, sondern nur im Berein mit Andern abzuwehren vermag. Sonach bezweckt der Staat:

- 1) Zuvörderst Schutz nach Außen, welcher nöthig werben fann fowohl gegen leblose Naturfrafte, ober auch wilbe Thiere, als gegen Menichen, mithin gegen andere Bolferichaften; wiewohl dieser fall der häufigste und wichtigste ift: benn der schlimmfte Feind des Menschen ist der Mensch: homo homini lupus. Indem, in Folge dieses Zwecks, die Bolfer ben Grundsat, ftets nur defensiv, nie aggreffiv gegen einander fich verhalten zu wollen, mit Worten, wenn auch nicht mit ber That, aufstellen, erkennen fie das Bölkerrecht. Diefes ist im Grunde nichts Anderes. als das Naturrecht, auf dem ihm allein gebliebenen Gebiet feiner praftischen Wirtsamfeit, nämlich zwischen Bolf und Bolf, als wo es allein walten muß, weil sein stärkerer Sohn, bas positive Recht, da es eines Richters und Bollftreckers bedarf, nicht fich gettend machen fann. Demgemäß besteht daffelbe in einem gewiffen Grad von Moralität im Verfehr der Völker mit einander, deffen Aufrechthaltung Ehrenfache ber Menschheit ift. Der Richterstuhl der Processe auf Grund desselben ift die öffentliche Meinung.
- 2) Schutz nach Innen, also Schutz ber Mitglieder eines Staates gegen einander, mithin Sicherung des Privatrechts, mittelst Aufrechthaltung eines rechtlichen Zustandes, welcher darin besteht, daß die koncentrirten Kräfte Aller jeden Einzelnen ichügen, woraus ein Phänomen hervorgeht, als ob Alle rechtlich, d. h. gerecht wären, also Keiner den Andern verletzen wollte.

Aber, wie durchgängig in menschlichen Dingen die Beseitigung eines llebels einem neuen den Weg zu eröffnen pflegt; so führt die Gewährung jenes zwiefachen Schutzes das Bedürsniß eines britten herbei, nämlich:

3) Schutz gegen den Beschützer, d. h. gegen Den, oder Die, welchen die Gesellschaft die Handhabung des Schutzes übertragen hat, also Sicherstellung des öffentlichen Rechtes. Diese scheint am vollkommensten dadurch erreichbar, daß man die Dreieinigkeit der schützenden Macht, also die Legislative, die Indisative und die Exekutive von einander sondert und trennt, so daß jede von Andern und unabhängig von den übrigen verwaltet wird. — Der große Werth, ja die Grundidee des Königthums scheint mir darin zu liegen, daß, weil Menschen Menschen bleiben, Einer so hoch gestellt, ihm so viel Macht, Reichthum, Sicherheit und abssolute Unverletzlichkeit gegeben werden muß, daß ihm für sich

nichts zu wünschen, zu hoffen und zu fürchten bleibt; wodurch der ihm, wie Jedem einwohnende Egoismus, gleichsam durch Neutralisation, vernichtet wird, und er nun, gleich als wäre er fein Mensch, befähigt ist, Gerechtigkeit zu üben und nicht mehr sein, sondern allein das öffentliche Wohl im Auge zu haben. Dies ist der Ursprung des gleichsam übermenschlichen Wesens, welches überall die Königswürde begleitet und sie so himmelweit von der bloßen Präsidentur unterscheidet. Daher muß sie auch erblich, nicht wählbar sehn: theils damit Keiner im König seines Wleichen sehen könne; theils damit dieser für seine Nachkommen mur dadurch sorgen kann, daß er für das Wohl des Staates sorgt, als welches mit dem seiner Familie ganz Eines ist.

Wenn man bem Staat, außer bem hier dargelegten Zweck bes Schutzes, noch andere andichtet; fo kann dies leicht den wah= ren in Gefahr setzen.

Das Eigenthumsrecht entsteht, nach meiner Darftellung, allein durch die Bearbeitung der Dinge. Diese schon oft ausgesprochene Wahrheit findet eine beachtenswerthe Bestätigung darin, daß sie fogar in praktischer Sinsicht geltend gemacht wird, in einer Acuferung des Nordamerikanischen Er=Bräfidenten Quinch Abams, welche zu finden ift in der Quarterly Review von 1840, Nr. 130, wie auch, Französisch, in der Bibliothèque universelle de Genêve 1840, Juillet, No. 55. 3th will fie hicr Deutsch wiedergeben: "Einige Moralisten haben das Recht der Europäer, in den Landstrichen der Amerikanischen Urvölker sich niederzulaffen, in Zweifel gezogen. Aber haben fie die Frage reiflich erwogen? In Bezug auf den größten Theil des Landes. beruht das Eigenthumsrecht der Indianer felbst auf einer zweifel= haften Grundlage. Allerdings würde das Naturrecht ihnen ihre angebauten Felder, ihre Wohngebäude, hinreichendes Land für ihren Unterhalt und Alles, was perfonliche Arbeit einem Jeden noch außerdem verschafft hätte, zusichern. Aber welches Richt hat der Jager auf den weiten Bald, ben er, feine Beute verfolgend, zufällig durchlaufen hat?" u. f. f. - Eben fo haben Die, welche in unsern Tagen sich veranlagt faben, den Rommunismus mit Gründen zu befämpfen (z. B. der Erzbischof von Paris, in einem Hirtenbriefe, im Juni 1851), ftets Argument vorangestellt, daß das Eigenthum ber Ertrag ber Arbeit, gleichsam nur die verkörperte Arbeit sei. — Dies beweist abermals, daß das Eigenthumsrecht allein durch die auf die Dinge verwendete Arbeit zu begründen ist, indem es nur in dieser Eigenschaft freie Anerkennung sindet und sich moralisch geltend macht.

Einen ganz anderartigen Beleg der selben Wahrheit liefert die moralische Thatsache, daß, während das Gesetz die Wildsdieberei eben so schwer, in manchen Ländern sogar noch schwerer, als den Geldiebstahl bestraft, dennoch die bürgerliche Ehre, welche durch diesen unwiederbringlich verloren geht, durch jene eigentlich nicht verwirkt wird, sondern der "Wilderer", sosern er nichts Anderes sich hat zu Schulden kommen lassen, zwar mit einem Makel behastet ist, aber doch nicht, wie der Dieb, als unehrlich betrachtet und von Allen gemieden wird. Denn die Grundsätze der bürgerlichen Ehre beruhen auf dem moralischen und nicht auf dem bloß positiven Recht: das Wild aber ist kein Gegenstand der Bearbeitung, also auch nicht des moralisch gülztigen Besitzes: das Recht darauf ist daher gänzlich ein positives und wird moralisch nicht anerkannt.

Dem Strafrechte follte, nach meiner Auficht, das Brincip jum Grunde liegen, daß eigentlich nicht ber Denfch, fondern nur die That gestraft wird, damit sie nicht wiederkehre: der Berbrecher ift blog der Stoff, an dem die That geftraft wird: damit dem Gejetze, welchem ju Folge die Strafe eintritt, die Kraft abzuschrecken bleibe. Dies bedeutet der Ausdruck: "Er ift bem Gefete verfallen." Rach Rants Darftellung, die auf ein jus talionis hinausläuft, ist es nicht die That, sondern der Menich, welcher gestraft wird. - Auch das Bonitentiarsuftem will nicht sowohl die That, als den Menschen strafen, damit er nämlich sich bessere: badurch setzt es den eigentlichen Zweck ber Strafe, Abichredung von der That, gurud, um den fehr problematischen ber Besserung zu erreichen. Ueberall aber ift es eine mifliche Sache, burch ein Mittel zwei verschiedene Zwecke erreichen zu wollen; wie viel niehr, wenn beibe, in irgend einem Sinne, entgegengesette find. Erziehung ift eine Wohlthat, Strafe foll ein Uebel fenn: bas Bonitentiargefängniß foll Beides zugleich leiften. - Go groß ferner auch der Antheil sehn mag, den Rogbeit und Unwiffenheit, im Berein mit ber außern Bedrangnig,

an vielen Berbrechen haben; fo darf man jene doch nicht als bie Saupturfache berfelben betrachten; indem Ungahlige in berfelben Robbeit und unter gang ähnlichen Umftanden lebend, feine Berbrechen begehen. Die Sauptfache fällt alfo doch auf den perfonlichen, moralischen Charafter zurück: dieser aber ift, wie ich in der Preisschrift über die Freiheit des Willens dargethan habe, schlechterdings unveränderlich. Daher ist eigentliche moralische Befferung gar nicht möglich; fondern nur Abschreckung von der That. Daneben läßt fich Berichtigung der Erkenntnig und Erwechung der Arbeitsluft allerdings erreichen: es wird sich zeigen, wie weit dies wirken kann. Ueberdies erhellt aus dem von mir im Text aufgestellten Zweck ber Strafe, daß, wo möglich, das scheinbare Leiden derfelben das wirkliche überfteigen solle: die einsame Ginsperrung leiftet aber bas Umgekehrte. Die große Bein derselben hat keine Zeugen und wird von Dem, der fie noch nicht erfahren hat, keineswegs anticipirt, schreckt also nicht ab. Sie bedroht den durch Mangel und Roth zum Berbrechen Bersuchten mit dem entgegengesetzten Pol des menschlichen Glends, mit der Langenweile: aber, wie Goethe richtig bemerkt:

Wirb uns eine rechte Quaal zu Theil, Dann wunschen wir uns Langeweil.

Die Aussicht barauf wird ihn daher so wenig abschrecken, wie der Anblick der palastartigen Gefängnisse, welche von den ehrslichen Leuten für die Spischuben erbaut werden. Will man aber diese Pönitentiargefängnisse als Erziehungsanstalten betrachten; so ist zu bedauern, daß der Eintritt dazu nur durch Verbrechen erlangt wird; statt daß sie hätten diesen zuvorkommen sollen. —

Daß, wie Beccaria gelehrt hat, die Strafe ein richtiges Berhältniß zum Verbrechen haben soll, beruht nicht darauf, daß sie eine Buße für dasselbe wäre; sondern darauf, daß das Pfand dem Werthe Dessen, wosür es haftet, augemessen sehn muß. Dasher ist Jeder berechtigt, als Garantie der Sicherheit seines Lebens fremdes Leben zum Pfande zu fordern; nicht aber eben so für die Sicherheit seines Eigenthums, als für welches fremde Freiheit u. s. w. Pfand genug ist. Zur Sicherstellung des Lebens der Bürger ist daher die Todesstrafe schlechterdings nothwendig. Denen, welche sie ausheben möchten, ist zu antworten: "schafft erst den Mord aus der Welt: dann soll die Todesstrafe nachs

folgen". Auch follte fie den entschiedenen Mordversuch eben fo wie den Mord felbst treffen: denn das Gefet will die That strafen, nicht den Erfolg rächen. Ueberhaupt giebt der zu perhütende Schaben den richtigen Maafftab für die anzudrohende Strafe. nicht aber giebt ihn der moralische Unwerth der verbotenen Sandlung. Daher tann das Gefet, mit Recht, auf das Fallen= laffen eines Blumentopfes vom Genfter Buchthausstrafe, auf bas Tabafrauchen im Walbe, mahrend des Sommers, Rarrenftrafe feten, daffelbe jedoch im Binter erlaubt fenn laffen. Aber. wie in Polen, auf das Schießen eines Auerochsen den Tod zu feten, ift zu viel, da die Erhaltung des Geschlechts der Auerochsen nicht mit Menichenleben erfauft werden darf. Neben der Große des ju verhütenden Schadens fommt, bei Beftimmung des Maakes der Strafe, die Stärke der zur verbotenen handlung antreibenben Motive in Betracht. Gin gang anderer Magkitab murbe für die Strafe gelten, wenn Buge, Bergeltung, jus talionis, ber wahre Grund berselben mare. Aber ber Kriminalkober foll nichts Underes fenn, als ein Berzeichniß von Gegenmotiven zu möglichen verbrecherischen Sandlungen: daher muß jedes derfelben die Motive zu diesen letzteren entschieden überwiegen, und zwar um fo mehr, je größer der Nachtheil ift, welcher aus der zu verhüten= ben Handlung entspringen wurde, je ftarter die Bersuchung bagu und je schwieriger die Ueberführung des Thäters; - stets unter ber richtigen Boraussetzung, daß ber Wille nicht frei, sondern burch Motive bestimmbar ift; - außerdem ihm gar nicht bei-Butommen mare. Soviel zur Rechtslehre. -

In meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens habe ich (S. 50 fg.) die Ursprünglichkeit und Unveränderlichkeit des angeborenen Charakters, aus welchem der moralische Gehalt des Lebenswandels hervorgeht, nachgewiesen. Sie steht als Thatsache fest. Aber um die Probleme in ihrer Größe zu erfassen, ist es nöthig, die Gegensätze disweilen hart an einander zu stellen. Un diesen also vergegenwärtige man sich, wie unglaublich groß der angeborene Unterschied zwischen Mensch und Mensch ausfällt, im Moralischen und im Intellektuellen. Hier Ebelmuth und Weisheit; dort Bosheit und Dummheit. Dem Einen leuchtet die Güte des Herzens aus den Augen, oder auch der Stempel des Genies thront auf seinem Antlitz. Der niederträchtigen Phys

fiognomie eines Andern ift das Geprage moralischer Nichts= würdigkeit und intelleftueller Stumpfheit, von den Sanden der Natur felbit, unverfennbar und unauslöschlich aufgedrückt: er ficht barein, als mußte er fich feines Dafehus ichamen. Diefem Meufern aber entspricht wirklich das Innere. Unmöglich können wir annehmen, daß folde Unterschiede, die das ganze Wefen des Menschen umgestalten und burch nichts aufzuheben find, welche ferner, im Ronflift mit den Umftanden, feinen Lebenslauf be= itimmen, ohne Schuld oder Verdienst ber bamit Behafteten vorhanden sehn könnten und das bloge Werk des Zufalls wären. Schon hieraus ift evident, daß ber Mensch, in gemiffem Sinne, fein eigenes Werk fehn muß. Run aber können wir andererfeits den Urfprung jener Unterschiede empirisch nachweisen in der Beschaffenheit ber Eltern; und noch bagu ift bas Zusammentreffen und die Verbindung diefer Eltern offenbar das Werk höchft zu= fälliger Umftände gewesen. — Durch folche Betrachtungen nun werden wir mächtig hingewiesen auf den Unterschied zwischen der Erscheinung und dem Wefen an sich der Dinge, als welcher allein die Lösung jenes Problems enthalten fann. Nur mittelft der Formen der Erscheinung offenbart sich das Ding an sich: was daher aus diesem felbst hervorgeht, muß bennoch in jenen Formen, also auch am Bande der Urfächlichkeit auftreten: demzufolge wird es hier fich uns darftellen als das Werk einer ge= beimen, une unbegreiflichen Leitung der Dinge, beren bloges Werkzeug der äußere, erfahrungsmäßige Zusammenhang mare, in welchem inzwischen Alles was geschieht durch Ursachen herbeigeführt, also nothwendig und von außen bestimmt eintritt, wäh= rend ber mahre Grund bavon im Innern des also erscheinenden Wesens liegt. Freilich können wir hier die Lösung des Problems nur gang von Weitem absehen, und gerathen, indem mir ihm nachdenken, in einen Abgrund von Gedanken, recht eigentlich, wie Samlet fagt, thoughts beyond the reaches of our souls. lleber diese geheime, ja felbst nur gleichnismeise zu benkende Leitung ber Dinge habe ich meine Gedanken bargelegt in bem Auffat "über die auscheinende Absichtlichkeit im Schickfale des Gingelnen", im ersten Bande ber Parerga. -

3m §. 14 meiner Preisschrift über die Grundlage der Moral findet man eine Darstellung des Egoismus, seinem Wesen

nach, als beren Ergänzung folgender Berfuch, feine Burgel aufgudecken, zu betrachten ift. - Die Natur felbit miderspricht fich geradezu, je nachdem fie vom Ginzelnen oder vom Allgemeinen aus, von Junen oder von Aufen, vom Centro oder von der Beripherie aus redet. Ihr Centrum nämlich hat fie in jedem Individuo: benn jedes ift der gange Wille gum Leben. Daber, jei daffelbe auch nur ein Infeft, ober ein Burm, die Natur felbst aus ihm also redet: "Ich allein bin Alles in Allem: an meiner Erhaltung ift Alles gelegen, bas lebrige mag ju Grunde geben, es ist eigentlich nichts." Go rebet bie Ratur vom besondern Standpunfte, alio von dem bes Sclbftbewußtfenns aus, und hierauf beruht der Egoismus jedes Lebenden. Singegen vom allgemeinen Standpunkt aus, - welches ber bes Bewußt= jenns von andern Dingen, also ber des objektiven Erkennens ift, das für den Augenblick absieht von dem Individuo, an bem Die Erfenntnig haftet, - also von Augen, von ber Peripheric aus, redet die Natur fo: "Das Individuum ift nichts und weniger als nichts. Millionen Individuen zerftore ich tagtäglich. jum Spiel und Zeitvertreib: ich gebe ihr Gefchick bem launigften und muthwilligften meiner Kinder preis, bem Zufall, ber nach Belieben auf fie Jago macht. Millionen neuer Individuen ichaffe ich jeden Tag, ohne alle Berminderung meiner hervorbringenden Araft; jo wenig, wie die Rraft eines Spicgels erschöpft wird. durch die Zahl der Sonnenbilder, die er nach einander auf die Wand wirft. Das Individuum ift nichts." - Mur wer diefen offenbaren Widerspruch der Matur wirklich zu vereinen und auszugleichen weiß, hat eine mahre Antwort auf die Frage nach ber Bergänglichfeit oder Unvergänglichkeit seines eigenen Gelbit. 3ch glaube in den erften vier Kapiteln diefes vierten Buches der Er= ganzungen eine förderliche Auleitung zu folder Erfenntniß ge= geben zu haben. Das Dbige läßt übrigens fich auch folgender= maaken erläntern. Jedes Individuum, indem es nach Innen blickt, erfennt in seinem Wesen, welches sein Wille ift, das Ding an fich, daher das überall allein Reale. Demnach erfaßt es fich als den Kern und Mittelpunkt der Welt, und findet fich unendlich wichtig. Blickt es hingegen nach Außen; fo ift es auf bem Gebiete ber Vorstellung, der blogen Erscheinung, wo es sich fieht als ein Individuum unter unendlich vielen Individuen, fo=

nach als ein höchft Unbedeutendes, ja gänzlich Verschwindendes. Folglich ist jedes, auch das unbedeutendeste Individuum, jedes Ich, von Innen geschen, Alles in Allem; von Außen geschen hingegen, ist es nichts, oder doch so viel wie nichts. Hierauf also beruht der große Unterschied zwischen Dem, was nothwendig Ieder in seinen eigenen Augen, und Dem, was er in den Augen aller Andern ist, mithin der Egoismus, den Jeder Iedem vorwirft.

In Folge diefes Egoismus ift unfer Aller Grundirthum diefer, daß wir einander gegenseitig Nicht = 3ch find. Hingegen ift gerecht, edel, menschenfreundlich sehn, nichts Anderes, als meine Metaphufif in Handlungen übersetzen. — Sagen, daß Zeit und Raum bloge Formen unferer Ertenntnig, nicht Beftimmungen der Dinge an fich find, ift das Gelbe, wie fagen, daß die Metempsinchosenlehre, "Du wirst einst als Der, den du jetzt verleteft, wiedergeboren werden und die gleiche Berletzung erleiden", identisch ist mit der oft erwähnten Brahmanenformel Tat twam asi, "Dies bift Du". — Aus der unmittelbaren und intui= tiven Erfenntniß der metaphysischen Identität aller Wesen geht. wie ich öfter, besonders §. 22 der Preisschrift über die Grunds. der Moral, gezeigt habe, alle ächte Tugend hervor. Sie ist aber deswegen nicht die Folge einer besondern Ueberlegenheit des Intellefts; vielmehr ift felbst der schwächste hinreichend, das principium individuationis zu durchschauen, als worauf es dabei anfommt. Demgemäß fann man den vortrefflichsten Charafter fogar bei einem schwachen Berftande finden, und ist ferner die Erregung unsers Mitleids von keiner Anftrengung unsers Intellefts be= gleitet. Es scheint vielmehr, daß die erforderte Durchschauung des principii individuationis in Jedem vorhanden febn würde. wenn nicht sein Bille fich ihr widersetzte, als welcher, vermöge feines unmittelbaren, geheimen und bespotischen Ginfluffes auf ben Intellett, fie meiftens nicht auftommen läßt; fo daß alle Schuld zulett doch auf den Willen gurudfällt; wie es auch ber Sache angemeffen ift.

Die oben berührte Lehre von der Metempsychose entsernt sich bloß badurch von der Wahrheit, daß sie in die Zukunft verlegt, was schon jest ist. Sie läßt nämlich mein inneres Wesen an sich selbst erst nach meinem Tode in Andern basehn, während,

ber Bahrheit nach, es ichon jett auch in ihnen lebt, und ber Tod blog die Tänichung, vermöge deren ich deffen nicht inne werbe, aufhebt; gleichwie bas gahllofe Beer ber Sterne allezeit über unferm Saupte leuchtet, aber uns erft fichtbar wirb, wann bie eine nahe Erdensonne untergegangen ift. Bon biefem Standpunft aus ericheint meine individuelle Grifteng, fo febr fie auch, jener Sonne gleich, mir Alles überftrahlt, im Grunde boch nur als ein Sinderniß, welches zwischen mir und der Erkenntniß bes mahren Umfangs meines Wefens fteht. Und weil jedes Indi= viduum, in feiner Erfenntnig, diefem Sinderniffe unterliegt; fo ift es eben die Individuation, welche ben Willen gum Leben über fein eigenes Befen im Brrthum erhalt: fie ift die Daja bes Brahmanismus. Der Tod ift eine Widerlegung biefes Brrthums und hebt ihn auf. 3ch glaube, wir werden im Augenblicke des Sterbens inne, bag eine bloge Taufdung unfer Dafenn auf unjere Perfon beidrankt hatte. Sogar empirifche Spuren hievon laffen fich nachweisen in manden bem Tobe, burch Aufhebung ber Koncentration des Bewnftfenns im Gehirn, verwandten Bu= ftanden, unter benen der magnetische Schlaf ber hervorftechendefte ift, als in welchem, wenn er die höheren Grade erreicht, unfer Dajenn, über unfere Perfon hinaus und in andern Befen, fich durch mancherlei Symptome fund giebt, am auffallendeften burch unmittelbare Theilnahme an den Gedanten eines andern 3ndividuums, gulett fogar durch bie Fähigkeit, bas Abwesende, Ent= fernte, ja, das Bufünftige zu erfennen, also burch eine Art von Allaegenwart.

Auf dieser metaphysischen Identität des Willens, als des Dinges an sich, bei der zahllosen Vielheit seiner Erscheinungen, beruhen überhaupt drei Phänomene, welche man unter den gemeinsamen Vegriff der Sympathie bringen kann: 1) das Mitzleid, welches, wie ich dargethan habe, die Basis der Gerechtigkeit und Menschenliebe, caritas, ist; 2) die Geschlechtsliebe mit eigensinniger Auswahl, amor, welche das Leben der Gattung ist, das seinen Borrang vor dem der Individuen gestend macht; 3) die Magie, zu welcher auch der animalische Magnetismus und die sympathetischen Kuren gehören. Demnach ist Sympathie zu definiren: das empirische Hervortreten der metaphysischen Identität des Willens, durch die physische Vielheit seiner

Erscheinungen hindurch, wodurch sich ein Zusammenhang kund giebt, der gänzlich verschieden ist von dem durch die Formen der Erscheinung vermittelten, den wir unter dem Sate vom Grunde begreifen.

## Rapitel 48\*).

Bur Lehre von der Berneinung des Willens zum Leben.

Der Mensch hat sein Daseyn und Wesen entweder mit seinem Willen, b. h. seiner Einwilligung, oder ohne diese: im lettern Falle ware eine folche, burch vielfache und unausbleib= liche Leiden verbitterte Existenz eine schreiende Ungerechtigkeit. — Die Alten, namentlich die Stoifer, auch die Peripatetifer und Alfademifer, bemühten fich vergeblich, zu beweisen, daß die Tugend hinreiche, das Leben glücklich zu machen: die Erfahrung ichrie laut dagegen. Was dem Bemühen jener Philosophen, wenn gleich ihnen nicht beutlich bewußt, eigentlich jum Grunde lag, war die vorausgesette Gerechtigkeit der Sache: wer ichuldlos war, follte auch frei von Leiden, alfo glücklich fenn. Allein die ernstliche und tiefe Lösung des Broblems liegt in der driftlichen Lehre, daß die Werke nicht rechtfertigen; demnach ein Menich, wenn er auch alle Gerechtigkeit und Menschenliebe, mithin das anakov, honestum, ausgeübt hat, bennoch nicht, wie Cicero meint, culpa omni carens (Tusc. V, 1) ift: fondern el delito mayor del hombre es haber nacido (des Menschen größte Schuld ift, daß er geboren mard), wie es, aus viel tieferer Erkenntniß, als jene Weisen, der durch das Chriftenthum erleuchtete Dichter Calberon ausgedrückt hat. Daß demnach ber Menich ichon verschuldet auf die Welt fommt, kann nur Dem widersinnig erscheinen, der ihn für erst soeben aus Nichts ge= worden und für das Wert eines Undern halt. In Folge diefer Schuld alfo, die daher von feinem Willen ausgegangen febn

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht fich auf §. 68 bes erften Banbes. Auch ift bamit zu vergleichen Kap. 14 bes zweiten Banbes ber Parerga.

muß, bleibt der Menich, mit Recht, auch wenn er alle jene Tugenden genbt hat, den phufischen und geistigen Leiden preisgegeben, ift also nicht glücklich. Dies folgt aus ber ewigen Gerechtigkeit, von der ich S. 63 des erften Bandes geredet habe. Dag aber, wie St. Paulus (Rom. 3, 21 fg.), Au= guftinus und Luther lehren, die Werfe nicht rechtfertigen fonnen, indem wir Alle wesentlich Gunder find und bleiben, - beruht zulett darauf, daß, weil operari seguitur esse, wenn wir handelten, wie wir follten, wir auch fenn miligten, wie wir follten. Dann aber bedürften wir feiner Erlöfung aus unferm jetigen Ruftande, wie folche nicht nur das Chriftenthum, fondern auch Brahmanismus und Buddhaismus (unter dem auf Englisch burch tinal emancipation ausgedrückten Namen) als das höchste Ziel barftellen: b. h. wir brauchten nicht etwas gang Underes, ja, Dem was wir find Entgegengesetztes, zu werden. Weil wir aber find, was wir nicht fenn follten, thun wir auch nothwendig was wir nicht thun sollten. Darum also bedürfen wir einer völligen Umgestaltung unfere Sinnes und Wefens, b. i. ber Wiedergeburt, als deren Folge die Erlösung eintritt. Wenn auch die Schuld im Sandeln, im operari, liegt; fo liegt boch die Wurzel der Schuld in unserer essentia et existentia, da aus bieser das operari nothwendig hervorgeht, wie ich in der Preisidrift über die Freiheit des Willens dargethan habe. Demnach ift eigentlich unfere einzige wahre Gunde die Erbfunde. Diefe nun länt der Christliche Mythos zwar erft, nachdem der Mensch ichon dawar, entstehen, und dichtet ihm dazu, per impossibile, einen freien Willen an: dies thut er aber eben als Monthos. Der innerfte Rern und Geift des Chriftenthums ift mit dem des Brahmanismus und Buddhaismus der felbe: fammtlich lehren fie eine ichwere Berichuldung bes Menschengeschlechts burch fein Dafenn felbit; nur daß bas Chriftenthum hiebei nicht, wie jene älteren Glaubenslehren, bireft und unumwunden verfährt, alfo nicht die Schuld geradezu durch das Dafenn felbst gesetzt fenn, fondern sie durch eine That des ersten Menschenpaares entstehen läft. Dies war nur unter ber Fiftion eines liberi arbitrii indifferentiae möglich, und nur wegen bes Jüdischen Grundbogmas, bem jene Lehre hier eingepflanzt werden follte, nöthig. Beil, ber Wahrheit nach, eben das Entstehen des Menschen felbst die That feines freien Willens und bemnach mit bem Gunbenfall Eins ift, und daher mit der essentia und existentia des Menichen bie Erbfunde, von ber alle andern Gunden bie Folge find. ichon eintrat, das Judische Grunddogma aber eine folche Dar= stellung nicht guließ; fo lehrte Augustinus, in feinen Buchern de libero arbitrio, daß der Mensch nur als Abam vor dem Sündenfalle ichulblos gewesen und einen freien Willen gehabt habe, von dem an aber in der Nothwendigfeit ber Gunde verftrickt fei. - Das Gefet, & vouog, im biblifchen Ginn, forbert immerfort, daß wir unfer Thun andern follen, während unfer Befen unverändert bliebe. Beil aber dies unmöglich ift; fo fagt Paulus, daß feiner vor dem Gefetz gerechtfertigt fei: die Bieber= geburt in Jesu Chrifto allein, in Folge ber Gnadenwirkung, vermöge welcher ein neuer Mensch entsteht und der alte auf= gehoben wird (b. h. eine fundamentale Sinnesanderung), fonne uns aus bem Zuftand ber Sündhaftigkeit in ben ber Freiheit und Erlösung verseten. Dies ift der Christliche Monthos, in Sinsicht auf die Ethik. Aber freilich hat der Judische Theismus, auf den er gepfropft murde, gar mundersame Bufate erhalten muffen, um fich jenem Mithos anzufügen: dabei bot die Fabel vom Gundenfall die einzige Stelle dar für das Pfropfreis Alt-Indischen Stammes. Jener gewaltsam übermundenen Schwierigfeit eben ift es zuzuschreiben, daß die Chriftlichen Mufterien ein fo feltsames, bem gemeinen Verstande widerstrebendes Ansehen erhalten haben. welches den Profelytismus erschwert, und wegen bessen, aus 11n= fähigfeit ben tiefen Sinn berfelben zu faffen, ber Belagianismus. ober heutige Rationalismus, sich gegen sie auflehnt und sie wca= zueregesiren sucht, dadurch aber das Christenthum zum Judenthum zurückführt.

Aber ohne Mythos zu reden: so lange unser Wille der selbe ift, kann unsere Welt keine andere sehn. Zwar wünschen Alle erlöst zu werden aus dem Zustande des Leidens und des Todes: sie möchten, wie man sagt, zur ewigen Seeligkeit gelangen, ins Himmelreich kommen; aber nur nicht auf eigenen Füßen; sondern hingetragen möchten sie werden, durch den Lauf der Natur. Allein das ist unmöglich. Daher wird sie zwar uns nic fallen und zu nichts werden lassen: aber sie kann uns nirgends sins bringen, als immer nur wieder in die Natur. Wie mistich es

iedoch sei, als ein Theil der Natur zu existiren, erfährt Jeder an feinem eigenen Beben und Sterben. - Demnach ift allerdings bas Dajenn anzuschen als eine Berirrung, von welcher gurudzufommen Erlöfung ift: auch trägt es burchweg biefen Charafter. In diesem Sinne wird es baber von ben alten Samanaifchen Religionen aufgefaßt, und auch, wiewohl mit einem Umidweif, vom eigentlichen und ursprünglichen Christenthum: fogar bas Subenthum felbit enthält wenigftens im Gundenfall (biefer feiner redeeming feature) ben Reim zu folder Unficht. Blog bas Griechische Beidenthum und ber Islam find gang optimistifch; daher im Ersteren die entgegengesette Tendeng fich wenigftens im Traneripiel Luft maden mußte: im Islam aber, ber, wie die neueste, so auch die schlechteste aller Religionen ift, trat fie als Sufismus auf, bieje jehr ichone Ericheinung, welche burchaus Indischen Beistes und Ursprunge ift und jest ichon über taufend Jahre fortbesteht. Als Zweck unsers Dasehns ift in ber That nichts Underes anzugeben, als die Erkenntnig, daß wir beffer nicht bawaren. Dies aber ift die wichtigfte aller Bahrheiten, die daher ausgesprochen werden muß; fo fehr fie auch mit der heutigen Europäischen Denkweise im Kontraft steht: ift fie doch dagegen im gangen nicht-islamisirten Asien die anerkannteste Grundwahrheit, heute jo gut, wie vor dreitaufend Jahren.

Wenn wir nun den Willen jum Leben im Gangen und objeftiv betrachten; fo haben wir, dem Befagten gemäß, ihn uns zu denken ale in einem Wahn begriffen, von welchem guruckzufommen, also fein ganges vorhandenes Streben zu verneinen, Das ift, was die Religionen als die Selbstverleugnung, abnegatio sui ipsius, bezeichnen: benn bas eigentliche Gelbst ift ber Wille jum Leben. Die moralischen Tugenden, alfo Gerechtigkeit und Menschenliebe, ba fie, wie ich gezeigt habe, wenn lauter, baraus entspringen, daß der Wille jum Leben, das principium individuationis durchschauend, sich felbst in allen feinen Erscheinungen wiedererkennt, find bemaufolge guvorderft ein Angeichen, ein Shmptom, daß der erscheinende Wille in jenem Wahn nicht mehr gang feft befangen ift, fondern bie Enttäuschung ichon eintritt; jo. daß man gleichnisweise fagen fonnte, er schlage bereits mit den Klügeln, um davon zu fliegen. Umgekehrt, find Ungerech= tigfeit, Bosheit, Graufamfeit, Unzeichen bes Gegentheils, alfo

ber tiefften Befangenheit in jenem Bahn. Mächftbem aber find jene moralijchen Ingenden ein Beforderungemittel der Gelbftverleugnung und demnach der Verneinung des Willens zum Benn Denn die mahre Rechtschaffenheit, die unverbrüchliche Gerechtigkeit, diese erfte und wichtigfte Rardinaltugend, ift eine fo idwere Aufaabe, daß, wer sich unbedingt und aus Bergens= grunde zu ihr bekennt, Opfer zu bringen hat, die dem Leben bald Die Giife, welche das Genügen an ihm erfordert, benehmen und dadurch den Willen von demfelben abwenden, alfo gur Refignation leiten. Sind doch eben was die Rechtschaffenheit ehrwürdig macht Die Opfer, welche fie koftet; in Kleinigkeiten wird fie nicht bewundert. 3hr Wesen besteht eigentlich barin, daß ber Gerechte Die Lasten und Leiden, welche das Leben mit sich bringt, nicht, durch List ober Gewalt, auf Andere wälzt, wie es der Ungerechte thut, sondern selbst trägt, was ihm beschieden ist; wodurch er die volle Last des dem Menschenleben aufgelegten Uebels unverminbert zu tragen bekommt. Dadurch wird die Gerechtigkeit ein Beförderungsmittel der Berneinung des Willens zum Leben, indem Noth und Leiden, Diese eigentliche Bestimmung des Menschenlebens, ihre Folge find, diefe aber zur Resignation hinleiten. Noch schneller führt allerdings die weiter gehende Tugend der Menschenliebe, caritas, eben dahin: benn vermöge ihrer übernimmt man fogar die ursprünglich den Andern zugefallenen Leiben, eignet fich daher von diesen einen größern Theil an, als, nach dem Gange der Dinge, das eigene Individuum treffen würde. Wer von diefer Tugend befeelt ift, hat fein eigenes Wefen in jedem Andern wiedererkannt. Dadurch nun identificirt er fein eigenes Loos mit dem der Menschheit überhanpt: dieses nun aber ist ein hartes loos, das des Muhens, Leidens und Sterbens. Wer also, indem er jedem zufälligen Bortheil entsagt, für fich kein anderes, als das Loos der Menschheit überhaupt will, fann auch biefes nicht lange mehr wollen: die Anhänglichkeit an bas Leben und feine Benuffe muß jetzt bald weichen und einer allgemeinen Entjagung Plat machen: mithin wird bie Berneinung des Willens eintreten. Beil nun biefem gemäß Armuth, Entbehrungen und eigenes Leiden vielfacher Art schon durch die vollkommenste Ausübung der moralischen Tugenden herbeigeführt werden, wird von Vielen, und vielleicht mit Recht, die Ustefe

im allerengften Sinne, alfo das Aufgeben jedes Gigenthums, das absichtliche Auffuchen des Unangenehmen und Widerwärtigen, die Selbstpeinigung, bas Raften, bas barene Demb und die Rafteinng. als überflüffig verworfen. Die Gerechtigkeit felbst ift bas härene Somd, welches dem Gigener ftete Beschwerde bereitet, und die Menschenliebe, die das Nöthige weggiebt, das immerwährende Faften\*). Eben beshalb ift ber Buddhaismus frei von jeder ftrengen und übertriebenen Asteje, welche im Brahmanismus eine jo große Rotte ipielt, also von der absichtlichen Selbstpeinigung. Er läßt ce bei dem Colibat, der freiwilligen Armuth, Demuth und Gehorfam der Mönche und Enthaltung von thierischer Nahrung, wie auch von aller Weltlichkeit, bewenden. Weil ferner das Riel, zu welchem die moralischen Tugenden führen, das hier nachgewiesene ist; jo fagt die Bedantaphilosophie \*\*) mit Recht, daß, nachdem die mahre Erkenntnig und in ihrem Gefolge die gangliche Resignation, also die Wiedergeburt, eingetreten ift, als= bann die Moralität ober Immoralität des frühern Wandels aleichaultig wird, und gebraucht auch hier wieder den von den Brahmanen fo oft angeführten Spruch: Finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt, viso supremo illo (Sancara, sloca 32). So anstößig nun Dieje Unficht Manchen fenn mag, benen eine Belohnung im Simmel, oder Bestrafung in der Botle, eine viel befriedigendere Er= flärung ber ethischen Bedeutsamkeit des menschlichen Sandelns ift, wie denn auch der gute Windischmann jene Lehre, indem er fie barlegt, perhorrescirt, jo wird boch, wer auf den Grund ber Sachen zu gehen vermag, finden, daß diefelbe am Ende überein-

<sup>\*)</sup> Sofern man bingegen die Akfese gelten läßt, ware die in meiner Preisschrift über das Fundament der Moral gegebene Auftrellung der letten Triebsedern des menschlichen Handelns, nämlich 1) eigenes Wohl, 2) fremdes Webe und 3, fremdes Wohl, noch durch eine vierte zu ergänzen: eigenes Webe: welches ich hier bloß im Interesse der spstematischen Konsequenz beisfäusig bemerke. Dort nämlich mußte, da die Preissrage im Sinn der im protestantischen Europa gestenden philosophischen Ethit gestellt war, diese vierte Triebseder stillschweigend übergangen werden.

<sup>\*\*)</sup> Siehe F. H. Bindischmann's Sancara, sive de theologumenis Vedanticorum, p. 116, 117 et 121-23: wie auch Oupnekhat, Vol. I, p. 340, 356, 360.

stimmt mit jener Chriftlichen, zumal von Buther urgirten, baß nicht die Werke, sondern nur der durch Gnadenwirkung eintretende Glaube feelig mache, und daß wir daher durch unfer Thun nie gerechtfertigt werden können, sondern nur vermöge ber Verdienfte bes Mittlers Bergebung ber Günden erlangen. Es ift fogar leicht abzusehen, daß, ohne folche Annahmen, das Chriftenthum endlose Strafen für Alle, und der Brahmanismus endlose Wiedergeburten für Alle aufstellen mußte, es also in Beiden zu feiner Erlöfung fame. Die fündlichen Werte und ihre Folgen muffen, fei es nun durch fremde Begnadigung, oder burch Eintritt eigener befferer Erkenntniß, ein Mal getilgt und vernichtet werden; fouft hat die Welt fein Beil gu hoffen: nach= her aber werden sie gleichgültig. Dies ist auch die ustavota nat αφεσις άμαρτιων, beren Berkündigung der bereits auferstandene Chriftus feinen Aposteln, als die Summe ihrer Miffion, schlieflich auflegt (Luc. 24, 47). Die moralischen Tugenden sind eben nicht der lette Zweck, sondern nur eine Stufe zu demfelben. Diese Stufe ift im Christlichen Mythos bezeichnet burch bas Effen vom Baum ber Erfenntniß des Guten und Bofen, mit welchem die moralische Berantwortlichkeit zugleich mit der Erb= fünde eintritt. Diese felbst ift in Wahrheit die Bejahung bes Willens zum Leben; die Berneinung deffelben hingegen, in Folge aufgegangener befferer Ertenntnig, ift die Erlösung. Zwischen diesen Beiden also liegt das Moralische: es begleitet den Menichen als eine Leuchte auf feinem Wege von der Bejahung zur Berneinung des Willens, oder, mythisch, vom Eintritt der Erbfünde bis zur Erlösung durch den Glauben der Mittlerschaft des infarnirten Gottes (Avatars); ober, nach der Beda-Lehre, burch alle Wiedergeburten, welche die Folge der jedesmaligen Werfe find, bis die rechte Erkenntnig und mit ihr die Erlösung (final emancipation), Mofscha, d. i. Wiedervereinigung mit bem Brahm, eintritt. Die Buddhaiften aber bezeichnen, mit voller Redlichkeit, die Sache bloß negativ, durch Nirmana, welches die Regation diefer Welt, ober bes Sanfara ift. Wenn Nirmang als das Richts befinirt wird; fo will dies nur fagen, daß der Sanfara fein einziges Element enthält, welches zur Definition. ober Ronftruftion des Nirmana dienen fonnte. Eben dieserhalb nennen die Jainas, welche nur bem Namen nach von ben

Buddhaisten verschieden sind, die vedagländigen Brahmanen Sabbapramans, welcher Spottname bezeichnen soll, daß sie auf Hörensagen glauben, was sich nicht wissen, noch beweisen läßt (Asiat. researches, Vol. 6, p. 474).

Wenn manche alte Philosophen, wie Orphens, die Phthasgoreer, Platon (3. B. in Phaedone, p. 151, 183 sq. Bip., und siche Clem. Alex. strom., III, p. 400 sq.), ganz so wie der Apostel Paulus, die Gemeinschaft der Seele mit dem Leibe besammern und von derselben besreit zu werden wünschen; so verstehen wir den eigentlichen und wahren Sinn dieser Klage, sofern wir, im zweiten Buch, erkannt haben, daß der Leib der Wille selbst ist, objektiv angeschaut, als räumliche Erscheinung.

In der Stunde des Todes entscheidet fich, ob der Mensch in den Schoof der Matur gurücffällt, oder aber biefer nicht mehr angehört, fondern - - : für biefen Gegenfat fehlt uns Bild, Begriff und Wort, eben weil diefe fammtlich aus ber Dbjeftivation des Willens genommen find, baber biefer angehören, folglich das absolute Gegentheil deffelben auf feine Beife ausdrücken können, welches demnach für uns als eine bloße Regation stehen bleibt. Inzwischen ift der Tod des Individuums die jedesmalige und unermudlich wiederholte Anfrage ber Natur an den Willen zum Leben: "Saft du genug? Willft du aus mir hinaus?" Damit sie oft genug geschehe, ift das individuelle Leben fo furg. In diesem Sinne gedacht find die Ceremonien, Gebete und Ermahnungen der Brahmanen zur Zeit des Todes, wie man fie im Upanifchad an mehreren Stellen aufbewahrt findet, und ebenso die driftliche Fürsorge für gehörige Benutung ber Sterbestunde, mittelft Ermahnung, Beichte, Rommunion und lette Delung: baber auch die driftlichen Gebete um Bewahrung por einem plötlichen Ende. Daß heut zu Tage Biele gerade dieses sich wünschen, beweist eben nur, daß sie nicht mehr auf bem Chriftlichen Standpunft fteben, welcher ber ber Berneinung bes Willens zum Leben ift, fondern auf dem der Bejahung, welcher der heidnische ist.

Der aber wird am wenigsten fürchten im Tode zu nichts zu werden, der erkannt hat, daß er schon jetzt nichts ist, und der mithin keinen Antheil mehr an seiner individuellen Erscheinung nimmt, indem in ihm die Erkenntniß den Willen gleichsam ver-

brannt und verzehrt hat, so daß fein Wille, also keine Sucht nach individualem Daseyn in ihm mehr übrig ist.

Die Individualität inhärirt zwar zunächst dem Intelleft, ber, die Ericheinung abspiegelnd, der Erscheinung angehört, welche das principium individuationis zur Form hat. Aber sie in= härirt auch dem Willen, sofern der Charafter individuell ift: diefer felbst jedoch wird in der Berneinung des Willens aufgehoben. Die Individualität inhärirt alfo bem Willen nur in feiner Bejahung, nicht aber in feiner Berneinung. Schon bie Beiligfeit, welche jeder rein moralischen Sandlung anhängt, be= ruht barauf, daß eine folde, im letten Grunde, aus der un= mittelbaren Erkenntniß ber numerischen Identität bes innern Wesens alles Lebenden entspringt\*). Diese Identität ift aber eigentlich nur im Zustande der Verneinung des Willens (Nirwana) vorhanden, da feine Bejahung (Sanfara) die Erscheinung deffel= ben in der Vielheit zur Form hat. Bejahung des Willens zum Leben, Erscheinungswelt, Diversität aller Wesen, Individualität, Egoismus, Sag, Bosheit entspringen aus einer Burgel; und eben so andererseits Welt des Dinges an sich, Identität aller Wefen, Gerechtigfeit, Menschenliebe, Berneinung bes Willens jum Leben. Wenn unn, wie ich genugsam gezeigt habe, schon die moralischen Tugenden aus dem Innewerden jener Identität aller Wesen entstehen, diese aber nicht in der Erscheinung, sondern nur im Dinge an sich, in der Wurzel aller Wesen liegt; so ift die tugendhafte Sandlung ein momentaner Durchgang durch den Punkt, zu welchem die bleibende Rückfehr die Berneinung des Willens zum Leben ift.

Ein Folgesatz des Gesagten ist, das wir keinen Grund haben anzunehmen, daß es noch vollkommenere Intelligenzen, als die menschliche gebe. Denn wir sehen, daß schon diese hinreicht, dem Willen diejenige Erkenntniß zu verleihen, in Folge welcher er sich selbst verneint und aushebt, womit die Individualität und folgesich die Intelligenz, als welche bloß ein Werkzeng individueller, mithin animalischer Natur ist, wegfällt. Dies wird uns weniger austößig erscheinen, wenn wir erwägen, daß wir sogar die mögelichst vollkommenen Intelligenzen, welche wir hiezu versuchsweise

<sup>\*)</sup> Bergl. die beiben Grundprobleme ber Ethif, S. 274. (2. Aufl. S. 271.)

annehmen mögen, une boch nicht wohl eine endlose Zeit hindurch bestehend deuten können, als weiche nämlich viel zu arm ausfallen würde, um jenen ftets neue und ihrer würdige Objefte zu liefern. Weil nämlich das Wefen aller Dinge im Grunde Gines ift, fo ift alle Erkenntniß beffelben nothwendig tautologisch: ift es nun ein Mal gefaßt, wie es von ienen vollkommensten Intelligenzen bald gefaßt fenn würde; was bliebe ihnen übrig, als bloke Wiederholung und beren Langeweile, eine endlose Zeit hindurch? Auch von diefer Seite also werden wir dahin gewiesen, daß der Zweck aller Intelligeng nur Reaktion auf einen Willen fenn kann: weil aber alles Wollen Irrfal ift; fo bleibt das lette Werk der Intelligeng die Aufhebung des Wollens, dem fie bis babin zu feinen Zwecken gedient hatte. Demnach fann felbst die volltom= menfte mögliche Intelligeng nur eine Uebergangsftufe fehn zu Dem, wohin gar feine Erkenntniß je reichen fann: ja, eine folche fann im Wesen der Dinge nur die Stelle des Augenblicks erlangter, polltommener Ginsicht einnehmen.

In Hebereinstimmung mit allen diefen Betrachtungen und mit dem, im zweiten Buche nachgewiesenen, Ursprung der Ertenutnig aus dem Willen, den fie, indem fie ihm zu feinen Zweden bienftbar ift, eben baburch in feiner Bejahung abspiegelt. während das mahre Seil in feiner Berneinung liegt, feben wir alle Religionen, auf ihrem Gipfelpunkte, in Minftit und Minfterien, d. h. in Dunfel und Berhüllung auslaufen, welche eigentlich blog einen für die Erkenntnig leeren Fleck, nämlich ben Punkt andeuten, wo alle Erkenntnig nothwendig aufhört; baber berfelbe für bas Denken nur burch Regationen ausgedrückt werben fann, für die sinnliche Unschauung aber durch fymbolische Beichen, in den Tempeln durch Dunkelheit und Schweigen bezeichnet wird, im Brahmanismus fogar burch die geforderte Ginftellung alles Dentens und Unschauens, zum Behuf der tiefften Ginfehr in ben Grund bes eigenen Gelbft, unter mentaler Musfprechung bes mpfteriofen Dum\*). - Mhftif, im weiteften Ginne,

<sup>\*)</sup> Wenn wir die wesentliche Immanenz unserer und jeder Erfenntniß im Auge behalten, welche daraus entspringt, daß sie ein Sekunbares, bloß zu den Zwecken des Willens Entstandenes ist, dann wird es uns erklärlich, daß alle Odpfiter aller Resigionen zuletzt bei einer Art

ift jede Unleitung zum unmittelbaren Innewerden Deffen, wohin weder Unschaumg noch Begriff, also überhaupt feine Erkenntniß reicht. Der Mystifer fteht zum Philosophen badurch im Gegen= fat, daß er von Innen anhebt, diefer aber von Angen. Minitifer nämlich geht aus von feiner innern, positiven, individuellen Erfahrung, in welcher er fich findet als das ewige, allei= nige Wesen u. f. f. Aber mittheilbar ift hievon nichts, als eben Behanptungen, die man auf fein Wort zu glauben hat: folglich tann er nicht überzengen. Der Philosoph hingegen geht aus von dem Allen Gemeinfamen, von der objeftiven, Allen vorliegenden Ericheinung, und von den Thatfachen des Gelbftbewußtfehns, wie sie sich in Jedem vorfinden. Seine Methode ift daher die Reflexion über alles Dieses und die Rombination der darin gegebenen Data: deswegen kann er überzengen. Er foll fich daher hüten, in die Beije der Minftiter zu gerathen und etwan, mit= telft Behauptung intellektualer Auschauungen, oder vorgeblicher unmittelbarer Vernunftvernehmingen, positive Erkenntnig von Dem vorspiegeln zu wollen, was, aller Erkenntniß ewig unzugänglich, höchstens burch eine Regation bezeichnet werden fann. Die Philosophie hat ihren Werth und ihre Würde darin, daß fie alle nicht zu begründenden Annahmen verschmäht und in ihre Data nur Das aufnimmt, was fich in ber anschaulich gegebenen Außenwelt, in den unfern Intelleft konstituirenden Formen zur Auffassung derfelben und in dem Allen gemeinfamen Bewußt= fenn des eigenen Gelbst sicher nachweisen läßt. Dieferhalb muß sie Rosmologie bleiben und kann nicht Theologie werden. 3hr

Effiase anlangen, in ber alle und jede Erkenntniß, mit sammt ihrer Grundsform Objekt und Subjekt, gänzlich aufhört, und erst in diesem jeuseit aller Erkenntniß Liegenden ihr höchstes Ziel erreicht zu haben verssichern, indem sie da angelangt sind, wo es kein Subjekt und Objekt, mithin keine Art von Erkenntniß mehr giebt, eben weil es keinen Willen mehr giebt, welchem zu dienen die alleinige Bestimmung der Erkenntniß ist.

Wer nun dies begriffen hat, wird es nicht mehr so über alle Maaßen toll finden, daß Falire sich hinsehen und, auf ihre Nasenspitze sehend, alles Denken und Vorstellen zu bannen versuchen, und daß in manchen Stellen bes Upanischads Anseitung gegeben wird, sich, unter stillem innern Aussprechen des mysteriösen Dum, in das eigene Innere zu versenken, wo Subjekt und Objekt und alle Erkenntniß wegfällt.

Thema muß fich auf die Welt beschränken: mas diefe fei, im tiefften Innern fei, allseitig auszusprechen, ift Alles, mas fie redlicherweise leiften fann. - Diefem nun entspricht es, bag meine Lehre, wann auf ihrem Gipfelpunkte angelangt, einen negativen Charafter annimmt, also mit einer Negation endigt. Sie fann hier nämlich nur von Dem reden, was verneint, aufgegeben wird: was dafür aber gewonnen, ergriffen wird, ift fie genöthigt (am Schluffe des vierten Buchs) als Michts zu bezeichnen, und kann bloß den Troft hinzufügen, daß ce nur ein relatives, kein absolutes Nichts fei. Denn, wenn etwas nichts ift von allen Dem, was wir kennen; fo ift es allerdings für uns überhaupt nichts. Dennoch folgt hieraus noch nicht, daß es abfolut nichts fei, daß es nämlich auch von jedem möglichen Standpunft aus und in jedem möglichen Sinne nichts fenn muffe; fondern nur, daß wir auf eine völlig negative Erkenntniß beffelben beidranft find; welches fehr wohl an der Befdrankung unsers Standpunkts liegen fann. - Bier nun gerade ift es, mo ber Mustifer positiv verfährt, und von wo an daher nichts, als Mitif übrig bleibt. Wer inzwischen zu der negativen Erkenntnig, bis zu welcher allein die Philosophie ihn leiten kann, diese Art von Erganzung wünscht, ber findet fie am schönften und reichlichsten im Dupnethat, sodann in den Enneaden des Ploti= nos, im Scotus Erigena, ftellenweise im Jakob Bohm, besonders aber in dem wundervollen Werk der Guion, Les torrens, und im Angelus Silefius, endlich noch in ben Bebichten der Sufi, von denen Tholuk uns eine Sammlung in Lateinischer und eine andere in Deutscher Uebersetzung geliefert hat, auch noch in manchen andern Werken. Die Sufi find Die Gnoftifer des Islams; daher auch Sadi fie mit einem Worte bezeichnet, welches durch "Ginfichtsvolle" übersetzt wird. Der Theismus, auf die Kapacität der Menge berechnet, fett den Mrquell des Dasenns außer uns, als ein Objekt: alle Mystik, und fo auch der Sufismus, zieht ihn, auf den verschiedenen Stufen ihrer Weihe, allmälig wieder ein, in uns, als da Gubjeft, und der Adept erfennt zulett, mit Bermunderung und Freude, daß er es felbit ift. Diefen, aller Minftit gemeinfamen Bergang finden wir von Meifter Edhard, bem Bater ber Deutschen Minitif, nicht nur in Form einer Borichrift filr ben

vollendeten Asketen ausgesprochen, "daß er Gott außer sich selbst nicht fuche" (Echards Werke, herausgegeben von Pfeiffer, Bb. 1, 3. (26); jondern auch höchst naiv dadurch dargestellt, daß Edhards geiftige Tochter, nachdem sie jene Umwandelung an sich erfahren, ihn auffucht, um ihm jubelnd entgegenzurufen: "Herr, frenet Guch mit mir, ich bin Gott geworden!" (Gbendaf. S. 465). Gben diesem Beifte gemäß äußert fich durchgängig auch die Minftik ber Sufi hauptfächlich als ein Schwelgen in dem Bewußtschn, daß man felbst der Rern der Welt und die Quelle alles Dafenns ift, zu der Alles zurückfehrt. Zwar kommt dabei die Auffor= derung zum Aufgeben alles Wollens, als wodurch allein die Befreiung von der individuellen Existenz und ihren Leiden möglich ift, auch oft vor, jedoch untergeordnet und als etwas Leichtes gefordert. In der Mustik der Hindu hingegen tritt die lettere Seite viel stärker hervor, und in der Christlichen Muftik ift diefe gang vorherrichend, fo daß jenes pantheiftische Bewußtsehn, welches aller Minftit wesentlich ist, hier erft sekundar, in Folge des Aufgebens alles Wollens, als Bereinigung mit Gott eintritt. Dieser Berschiedenheit der Auffassung entsprechend hat die Mohammeda= nische Mustik einen sehr heitern Charafter, die Chriftliche einen buftern und schmerzlichen, die der Sindu, über Beiden stehend. halt auch in dieser Sinsicht die Mitte.

Quietismus, d. i. Aufgeben alles Wollens, Askefis, b. i. ab= sichtliche Ertödtung des Eigenwillens, und Minfticismus, b. i. Bewußtsehn der Identität seines eigenen Wesens mit dem aller Dinge, oder dem Rern der Welt, stehen in genauester Berbindung; jo daß wer sich zu einem berfelben bekennt allmälig auch zur Annahme der andern, felbst gegen seinen Borfat, geleitet wird. — Nichts fann überraschender fenn, als die Uebereinstimmung ber jene Lehren vortragenden Schriftsteller unter einander. bei ber allergrößten Berschiedenheit ihrer Zeitalter, Sänder und Religionen, begleitet von der felfenfeften Sicherheit und innigen Zuversicht, mit ber fie den Beftand ihrer innern Erfahrung por= tragen. Sie bilben nicht etwan eine Sekte, die ein theoretisch beliebtes und ein Mal ergriffenes Dogma festhält, vertheidigt und fortpflanzt; vielmehr wissen fie meistentheils nicht von einander; ja, die Indischen, Christlichen, Mohammedanischen Mnftifer, Quietiften und Asteten find fich in Allem heterogen, nur

nicht im innern Sinn und Beifte ihrer Lehren. Gin höchft auffallendes Beifpiel hievon liefert die Bergleichung ber Torrens ber Buion mit der Lehre der Beden, namentlich mit der Stelle im Dupnekhat, Bb. 1, S. 63, welche ben Inhalt jener Frangöfischen Schrift in größter Rurge, aber genau und fogar mit ben felben Bilbern enthält, und bennoch ber Frau von Guion, um 1680, unmöglich befannt febn konnte. In der "Deutschen Theologie" (alleinige unverstümmelte Ausgabe, Stuttgart 1851) wird Kapitel 2 und 3 gefagt, daß sowohl der Fall des Tenfels, als des Abams, darin beftanden hatte, daß der Gine, wie der Andere, fich das Ich und Mich, das Mein und Mir beigelegt hätte; und S. 89 heißt es: "In ber mahren Liebe bleibt weder 3d, noch Mich, Mein, Mir, Du, Dein, und besgleichen." Diefem nun entsprechend heißt es im "Rural", aus bem Tamulifden von Graul, G. 8: "Die nach Außen gehende Leidenschaft des Mein und die nach Innen gehende des 3ch horen auf" (vgl. Bers 346). Und im Manual of Buddhism by Spence Hardy, S. 258, fpricht Buddha: "Meine Schuler verwerfen ben Webanfen, dies bin Ich, oder dies ift Mein." Ueberhaupt, wenn man von den Formen, welche die äußeren Umftande herbeiführen, abfieht und ben Sachen auf ben Grund geht, wird man finden, daß Schafia Muni und Meister Echard das Selbe lehren; nur daß Jener feine Gedanken geradezu aussprechen durfte. Diefer hingegen genöthigt ift, fie in das Gewand des Chriftlichen Mythos ju fleiden und diefem feine Ausbrude anzupaffen. Es geht aber hiemit so weit, daß bei ihm der Chriftliche Minthos fast nur noch eine Bildersprache ift, beinahe wie den Neuplatonifern der Bellenische: er nimmt ihn durchweg allegorisch. In derselben Sinsicht ift es beachtenswerth, daß der Uebertritt des heiligen Franciscus aus dem Wohlstande zum Bettlerleben gang ahnlich ift bem noch größern Schritte des Buddha Schafia Muni vom Prinzen zum Bettler, und daß dem entsprechend das Leben, wie auch die Stiftung bes Franciscus eben nur eine Art Saniaffithum mar. Ja, es verdient ermähnt zu werden, daß feine Bermandtichaft mit dem Indischen Beifte auch hervortritt in feiner großen Liebe au ben Thieren und häufigen Umgang mit ihnen, wobei er fie burchgängig feine Schweftern und Bruder nennt; wie benn auch fein ichoner Cantico, durch das Lob ber Sonne, des Mondes,

der Geftirne, des Windes, des Baffers, des Feuers, der Erde, feinen angeborenen Indischen Geift bekundet \*).

Sogar werden die Chriftlichen Quietiften oft wenig, ober feine Runde von einander gehabt haben, 3. B. Molinos und die Buion von Taulern und ber "Deutschen Theologie", oder Bichtel von jenen Ersteren. Ebenfalls hat der große Unterschied ihrer Bilbung, indem Ginige, wie Molinos, gelehrt, Andere, wie Gichtel und Biele mehr, ungelehrt waren, feinen wesentlichen Ginfluß auf ihre Lehren. Um fo mehr beweift ihre große, innere Mebereinstimmung, bei der Festigkeit und Sicherheit ihrer Ausfagen, daß fie aus wirklicher, innerer Erfahrung reden, einer Er= fahrung, die zwar nicht Jedem zugänglich ift, sondern nur wenigen Begunftigten zu Theil wird, baber sie ben Namen Gnadenwirkung erhalten hat, an deren Wirklichkeit jedoch aus obigen Gründen nicht zu zweifeln ift. Um dies Alles zu verftehen, muß man fie aber felbst lesen und nicht mit Berichten aus zweiter Sand fich begnügen: denn Jeder muß felbst vernommen werden, che man über ihn urtheilt. Bur Befanntichaft mit bem Quietismus also empfehle ich besonders den Meister Echard, die Deutsche Theologie, den Tauler, die Buion, die Antoinette Bourignon, ben Englander Bunhan, den Molinos \*\*), den Gichtel: imgleichen find, als prattische Belege und Beispiele des tiefen Ernftes ber Uskefe, das von Reuchlin herausgegebene Leben Pascals, nebst bessen Geschichte von Port-royal, wie auch die Histoire de Sainte Elisabeth par le comte de Montalembert und La vie de Rancé par Châteaubriand fehr lesenswerth, womit jedoch alles Bedeutende in diefer Gattung feineswegs erschöpft fenn foll. Wer folche Schriften gelesen und ihren Geift mit dem der Ustefe und des Quietismus, wie er alle Werke des Brahmanismus und Buddhaismus durchwebt und aus jeder Seite fpricht, verglichen

<sup>\*)</sup> S. Bonaventurae vita S. Francisci, c. 8. — R. Hase, Franz von Assis, Rap. 10. — I cantici di S. Francesco, editi da Schlosser e Steinle. Francosorto s. M. 1842.

<sup>\*\*)</sup> Michaelis de Molinos manuductio spiritualis; hispanice 1675, italice 1680, latine 1687, gallice in libro non adeo raro, cui titulus: Recueil de diverses pièces concernant le quiétisme, ou Molinos et ses disciples. Amstd. 1688.

hat, wird zugeben, daß jede Philosophie, welche konsequenterweise jene gange Denkungsart verwerfen muß, was nur geschehen fann, indem fie die Repräsentanten berfelben für Betruger ober Berrudte erklart, ichon bieferhalb nothwendig falich fenn muß. In diesem Falle nun aber befinden fich alle Europäischen Gp= ftome, mit Ausnahme bes meinigen. Wahrlich eine feltfame Berrudtheit mußte es fenn, die fich, unter den möglichft weit verfchiedenen Umftanden und Berfonen, mit folder Uebereinstimmung ausspräche und babei von ben altesten und gahlreichsten Bolfern ber Erde, nämlich von etwan drei Biertel aller Bewohner Ufiens, ju einer Hauptlehre ihrer Religion erhoben ware. Das Thema bes Duietismus und Asketismus aber bahingestellt fehn laffen barf feine Philosophie, wenn man ihr die Frage vorlegt; weil daffelbe mit bem aller Metaphhfit und Gthit, bem Stoffe nach, ibentifch ift. Sier ift also ein Bunkt, wo ich jede Philosophie, mit ihrem Optimismus, erwarte und verlange, daß fie fich barüber ausspreche. Und wenn, im Urtheil der Zeitgenoffen, die paradore und beispiellofe llebereinstimmung meiner Philosophie mit bem Quietismus und Asketismus als ein offenbarer Stein bes Unftoges erscheint; jo febe ich hingegen gerade barin einen Beweis ihrer alleinigen Richtigfeit und Wahrheit, wie auch einen Erklärungsgrund bes flugen Ignorirens und Gefretirens berfelben auf den protestantifchen Universitäten.

Denn nicht allein die Religionen des Drients, sondern auch bas wahre Christenthum hat durchaus jenen asketischen Grundscharakter, den meine Philosophie als Berneinung des Willens zum Leben verdeutlicht; wenn gleich der Protestantismus, zumal in seiner heutigen Gestalt, dies zu vertuschen sucht. Haben doch sogar die in neuester Zeit aufgetretenen offenen Feinde des Christenthums ihm die Lehren der Entsagung, Selbstverleugnung, vollkommenen Keuschheit und überhaupt Mortisikation des Wilslens, welche sie ganz richtig mit dem Namen der "antikos mischen Tendenz" bezeichnen, nachgewiesen und daß solche dem ursprünglichen und ächten Christenthum wesentlich eigen sind gründlich dargethan. Hierin haben sie unleugbar Recht. Daß sie aber eben Dieses als einen offenbaren und am Tage liegensden Vorwurf gegen das Christenthum geltend machen, während gerade hierin seine tiesste Wahrheit, sein hoher Werth und sein

erhabener Charafter liegt, dies zeugt von einer Verfinsterung des Geistes, die nur daraus erklärlich ist, daß jene Köpfe, wie leider heut zu Tage tausend andere in Deutschland, völlig verdorben und auf immer verschroben sind durch die miserable Hegelei, diese Schule der Plattheit, diesen Heerd des Unverstandes und der Unwissenheit, diese kopfverderbende Afterweisheit, welche man jetzt endlich als solche zu erkennen aufängt und die Verehrung derselben bald der Dänischen Akademie allein überlassen wird, in deren Augen ja jener plumpe Scharlatan ein summus philosophus ist, für den sie ins Feld tritt:

Car ils suivront la créance et estude,
De l'ignorante et sotte multitude,
Dont le plus lourd sera reçu pour juge.

Rabelais.

Allerdings ift im ächten und ursprünglichen Chriftenthum, wie es sich, vom Rern bes Neuen Testaments aus, in den Schriften der Rirchenväter entwickelte, die asketische Tendenz unverkennbar: fie ift ber Gipfel, zu welchem Alles emporftrebt. Als die Hauptlehre berfelben finden wir die Empfehlung des ächten und reinen Colibate (biefen erften und wichtigften Schritt in der Berneinung des Willens) ichon im Neuen Testament ausgesprochen \*). Auch Strauß, in seinem "Leben Jesu" (Bb. 1. S. 618 ber erften Auflage), fagt hinsichtlich ber, Matth. 19, 11 fg. gegebenen, Empfehlung ber Chelosigkeit: "Man hat, um Jesum nichts zu den jetigen Borftellungen Zuwiderlaufendes fagen zu laffen, fich beeilt, ben Gedanken einzuschwärzen. bag Jesus nur mit Rucksicht auf die Zeitumftande und um die apostolische Thätigkeit ungehindert zu laffen, die Chelosigkeit anrühme: allein im Zusammenhange liegt davon noch weniger eine Andeutung, als in der verwandten Stelle 1. Cor. 7, 25 fg.; fondern es ift auch hier wieder einer ber Orte, wo astetische Grundfate, wie fie unter ben Effenern und mahricheinlich auch weiter unter den Juden verbreitet maren, auch bei Jesu burch= fceinen." - Diefe astetische Richtung tritt fpater entschiedener auf, ale Anfange, wo das Chriftenthum, noch Anhänger fuchend.

<sup>\*)</sup> Matth. 19, 11 fg. — Luc. 20, 35—37. — 1. Cor. 7, 1—11 unb 25—40. — (1. Theff. 4, 8. — 1. Joh. 3, 3. —) Apokal. 14, 4. —

feine Forberungen nicht zu hoch spannen durfte: und mit dem Eintritt des dritten Jahrhunderts wird sie nachdrücklich urgirt. Die She gilt, im eigentlichen Christenthum, bloß als ein Kompromiß mit der sündlichen Natur des Menschen, als ein Zusgeständniß, ein Erlaubtes für Die, welchen die Kraft das Höchste anzustreben mangelt, und als ein Ausweg, größerem Verderben vorzubeugen: in diesem Sinne erhält sie die Sanktion der Kirche, damit das Band unauflösbar sei. Aber als die höhere Weihe des Christenthums, durch welche man in die Reihe der Ausserwählten tritt, wird das Sölibat und die Virginität aufgestellt: durch diese allein erlangt man die Siegerkrone, welche sogar noch heut zu Tage durch den Kranz auf dem Sarge der Unverehelichten angedeutet wird, wie eben auch durch den, welchen die Braut am Tage der Verehelichung ablegt.

Ein jedenfalls aus der Urzeit des Chriftenthums ftammendes Zeugnif über diefen Bunkt ift die von Clemens Alexandrinus (Strom., III, 6 et 9) aus dem Evangelio ber Aegypter angeführte prägnante Antwort des Herrn: Τη Σαλωμη δ χυριος πυνθανομένη, μεγρι ποτε θανατος ισγυσεί; μεγρις αν, ειπέν, busic, αί γυναικές, τικτέτε (Salomae interroganti ,, quousque vigebit mors?" Dominus "quoadusque", inquit, "vos, mulieres, paritis".) τουτ' εστι, μεχρις αν αί επιθυμιαι ενεργωσι (hoc est, quamdiu operabuntur cupiditates), sett Clemens c. 9 hingu, woran er fogleich die berühmte Stelle Rom. 5, 12 fnüpft. Weiterhin, c. 13, führt er die Worte des Raffianus an: Πυνθανομενης της Σαλωμης, ποτε γνωσθησεται τα περι ών ηρετο, εφη ό χυριος, Όταν της αισχυνης ενδυμα πατησητε, και όταν γενηται τα δυο έν, και το αρρεν μετα της Σηλειας ουτε αρρεν, ουτε Σηλυ (Cum interrogaret Salome, quando cognoscentur ea, de quibus interrogabat, ait Dominus: ..quando pudoris indumentum conculcaveritis, et quando duo facto fuerint unum, et masculum cum foemina nec masculum nec foemineum"), d. h. wann ihr ben Schleier ber Schaamhaftigfeit nicht mehr braucht, indem aller Beichlechteunterschied weggefallen fenn wird.

Am weitesten sind in diesem Buntte allerdings die Reger gegangen: schon im zweiten Jahrhundert die Tatianiten oder Enfratiten, die Gnostifer, die Marcioniten, die Montanisten, Balen-

tinianer und Raffianer; jedoch nur indem fie, mit rudfichtelofer Ronfegueng, der Wahrheit die Ehre gaben, und bemnach, bem Beifte des Chriftenthums gemäß, völlige Enthaltsamkeit, εγκρα-TELA, lehrten; während die Kirche Alles, was ihrer weitsehenden Politif zuwiderlief, flüglich fur Regerei erflarte. Bon ben Tationiten berichtet Augustinus: Nuptias damnant, atque omnino pares eas fornicationibus aliisque corruptionibus faciunt: nec recipiunt in suum numerum conjugio utentem, sive marem, sive foeminam. Non vescuntur carnibus, easque abominantur. (De haeresi ad quod vult Deum. haer. 25.) Allein auch die orthodoren Bater betrachten die Che in dem oben bezeichneten Lichte und predigen eifrig die gangliche Enthaltfam= feit, die Lyveia. Athanafins giebt als Urfache der Che au: έτι ύποπιπτοντες εσμέν τη του προπατορος καταδική. — επειδη έ προηγουμένος σχοπος του Σεου ην, το μη δια γαμου γενεσθαι ήμας και φθορας. ή δε παραβασις της εντολης τον γαμον εισηγαγεν δια το ανομησαι τον Αδαμ. (Quia subjacemus condemnationi propatoris nostri; - - nam finis, a Deo praelatus, erat, nos non per nuptias et corruptionem fieri: sed transgressio mandati nuptias introduxit, propter legis violationem Adae. — Exposit. in psalm. 50.) Tertullian nennt die Che genus mali inferioris, ex indulgentia ortum (de pudicitia, c. 16) und fagt: Matrimonium et stuprum est commixtio carnis; scilicet cujus concupiscentiam dominus stupro adaequavit. Ergo, inquis, jam et primas, id est unas nuptias destruis? Nec immerito: quoniam et ipsae ex eo constant, quod est stuprum (de exhort. castit. c. 9). Ja, Augustinus felbst bekennt sich gang und gar zu biefer Lehre und allen ihren Folgen, indem er fagt: Novi quosdam, qui murmurent: quid, si, inquiunt, omnes velint ab omni concubitu abstinere, unde subsistet genus humanum? - Utinam omnes hoc vellent! dumtaxat in caritate, de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta: multo citius Dei civitas compleretur, ut acceleraretur terminus mundi (de bono conjugali c. 10). — Und abermais: Non vos ab hoc studio, quo multos ad imitandum vos excitatis, frangat querela vanorum, qui dicunt: quomodo subsistet genus hamanum, si omnes fuerint continentes? Quasi propter aliud retardetur hoc seculum, nisi ut impleatur praedestinatus numerus ille sanctorum, quo citius impleto, profecto nec terminus seculi differetur (de bono viduitatis, c. 23). Man fieht zugleich, bag er das Beil mit bem Ende ber Belt identificirt. - Die übrigen biefen Buntt betreffenden Stellen aus ben Werfen Augustins findet man qu= sammengestellt in der Confessio Augustiniana e D. Augustini operibus compilata a Hieronymo Torrense, 1610, unter ben Rubrifen de matrimonio, de coelibatu u. f. w., und fann sich badurch überzeugen, daß im alten, achten Chriftenthum die Ghe eine bloke Ronceffion mar, welche überdies auch nur die Rinderjeugung jum Zweck haben follte, daß hingegen die gangliche Enthaltsamfeit die jener weit vorzuziehende eigentliche Tugend mar. Denen aber, welche nicht felbst auf die Quellen zurückgehen wollen, empfehle ich, zur Befeitigung aller etwanigen Zweifel über die in Rede stehende Tendeng bes Chriftenthums, zwei Schriften: Carové, lleber das Cölibatgejet, 1832, und Lind, De coelibatu Christianorum per tria priora secula, Havniae 1839. Es find iedoch feineswegs die eigenen Ansichten diefer Schriftsteller, auf die ich verweise, da folde ber meinigen entgegengesett find, sondern gang allein die von ihnen forgfältig gefammelten Berichte und Unführungen, welche gerade barum, ale gang unverfänglich, volles Butrauen verdienen, daß beibe Schriftsteller Gegner bes Colibats find, ber Erstere ein rationalistischer Ratholit, ber Andere ein protestantischer Randidat, welcher gang und gar als ein folder In der zuerst genannten Schrift finden mir, Bb. 1, S. 166, in jener Rudficht folgendes Refultat ausgesprochen: "Der firchlichen Unficht zufolge, - wie bei den fanonischen "Rirchenvätern, in den Synodal- und den papftlichen Belehrun-"gen und in ungähligen Schriften rechtgläubiger Ratholiken gu "lefen, - wird die immermahrende Reuschheit eine göttliche, "himmlische, englische Tugend genannt und die Erwerbung ber "göttlichen Gnabenhulfe bagu vom eruften Bitten um biefelbe ab-"hängig gemacht. — Daß diese Augustinische Lehre fich bei "Canifius und im Tridentinum als immer gleicher Rirchenglaube "ausgesprochen findet, haben wir bereits nachgewiesen. Daß fie "aber bis auf ben heutigen Tag als Glaubenslehre feftgehalten "worben, dafür mag bas Juniheft, 1831, ber Zeitschrift «Der "Ratholit" hinreichendes Zeugniß ablegen: dafelbft, S. 263, "beißt es: "Sm Ratholicismus erscheint die Beobachtung einer "ewigen Reuschheit, um Gotteswillen, an fich als bas unbochfte Berdienft bes Menfchen. Die Anficht, daß bie Be-"obachtung der beständigen Reufchheit als Gelbstaweck den ""Menschen heilige und erhöhe, ift, wie hievon jeder unter-""richtete Ratholik die Ueberzengung hat, in dem Chriftenthum, ", seinem Beift und feiner ausdrucklichen Borfchrift nach, tief "gegründet. Das Tribentinum hat allen möglichen Zweifel "hierüber abgeschnitten."" - - Es muß allerdings von "jedem Unbefangenen zugeftanden werden, nicht nur, daß bie vom " Ratholifen » ausgesprochene Lehre wirklich tatholisch ift, sondern "auch, daß die vorgebrachten Erweisgrunde für eine katholische "Bernunft burchaus unwiderleglich febn mögen, da fie fo recht "aus der firchlichen Grundansicht der Kirche vom Leben und "feiner Beftimmung geschöpft find." - Ferner heißt es bafelbit S. 270: "Wenn gleich sowohl Paulus bas Cheverbot als "Irrlehre bezeichnet und der noch judischere Verfasser des Hebraer-"briefes gebietet, ,,,, die Che folle in Ehren gehalten merden bei ""Allen und das Chebett unbeflect" (Bebr. 13, 4); fo ift darum "doch die Hauptrichtung dieser beiden Sagiographen nicht zu ver-"tennen. Die Jungfräulichkeit war Beiden bas Bollfommene, "bie Che nur ein Nothbebarf für bie Schwächeren, und nur als "folder unverlett zu halten. Das höchfte Streben bagegen mar "auf völlige, materielle Entfelbftung gerichtet. Das Selbft foll "sich von Allem abwenden und enthalten, was nur ihm und "was ihm nur zeitlich zur Freude gereicht." - Endlich noch S. 288: "Wir ftimmen bem Abte Zaccaria bei, welcher ben "Cölibat (nicht bas Cölibatsgeset) vor Allem aus ber Lehre Chrifti "und des Apostels Paulus abgeleitet miffen will."

Was dieser eigentlich Christlichen Grundansicht entgegengestellt wird, ist überall und immer nur das Alte Testament mit seinem navra xada diav. Dies erhellt besonders deutlich aus jenem wichtigen dritten Buch der Stromata des Klemens, woselbst er, gegen die oben genannten enkratistischen Ketzer polemisirend, ihnen stets nur das Judenthum, mit seiner optimistischen Schöpfungsseschichte, entgegenhält, mit welcher die neutestamentliche, weltsverneinende Richtung allerdings in Widerspruch steht. Allein die

Berbindung des Neuen Teftaments mit dem Alten ift im Grunde nur eine äußerliche, eine zufällige, ja erzwungene, und ben eingigen Anknüpfungspunkt für die Chriftliche Lehre bot diefes, wie gefagt, nur in ber Beichichte vom Sundenfall bar, welcher übrigens im Alten Testament ifolirt bafteht und nicht weiter benutt wird. Sind es doch, der evangelischen Darftellung qu= folge, gerade die orthodoren Anhänger des Alten Teftaments. welche den Kreugestod des Stifters herbeiführen, weil fie feine Lohren im Widerstreit mit den ihrigen finden. Im besagten dritten Buche ber Stromata bes Rlemens tritt ber Antagonismus awifchen Optimismus, nebst Theismus, einerseits, und Beffimismus, nebst asketischer Moral, andererseits, mit überraschender Deutlichkeit hervor. Daffelbe ift gegen die Gnoftiker gerichtet. welche eben Pessimismus und Askese, namentlich exxpareia (Enthaltsamkeit jeder Art, besonders aber von aller Geschlechtsbefriebigung) lehrten; weshalb Klemens fie lebhaft tadelt. Dabei ichimmert aber zugleich durch, daß ichon der Beift des Alten Testaments mit dem des Neuen Testaments in diesem Antagonismus fteht. Denn, abgesehen vom Gundenfall, der im Alten Testament wie ein hors d'oeuvre basteht, ist der Beift des Alten Testaments dem des Neuen Testaments biametral entgegengesett; jener optimiftifch, diefer peffimiftifch. Diefen Widerspruch hebt Rlemens felbst hervor, am Schluffe bes elften Rapitels (mpooxποτεινομένου του Παυλου τω Κτιστη κ. τ. λ.), obwohl er ihn nicht gelten laffen will, fondern für icheinbar erklärt, - als ein auter Jude, der er ift. Ueberhaupt ift es intereffant zu feben, wie dem Alemens überall das Neue und das Alte Testament burcheinanderlaufen und er sie zu vereinbaren bemüht ift, jedoch meistens mit dem Alten Testament das Neue austreibt. Gleich am Gingang bes britten Rapitels mirft er ben Markioniten vor, daß sie, nach bem Vorgang des Platon und Phthagoras, die Schöpfung ichlecht befunden hatten, indem Martion lehre, es fei eine schlechte Natur, aus schlechtem Stoff (puois xaxy, ex te ύλης κακης); daher man diese Welt nicht bevölfern, sondern ber The fich enthalten folle (μη βουλομενοι τον χοσμον συμπληρουν, απεχεσθαι γαμου). Dies nimmt nun Rlemens, dem überhaupt das Alte Testament viel mehr als das Neue zusagt und einleuchtet, ihnen höchft übel. Er fieht barin ihren schreienden Unbant, Feindschaft und Emporung gegen Den, der die Belt gemacht hat, ben gerechten Deminrgos, beffen Bert fie felbft feien und bennoch von feinen Schöpfungen Gebrauch zu machen berschmäheten, in gottlofer Rebellion ,, die naturgemäße Gefinnung berlaffend" (αντιτασσομένοι τω ποιητη τω σφων, -εγχρατεις τη προς τον πεποιηχοτα εχθρα, μη βουλομενοι χρησάαι τοις ύπ' αυτου κτισάεισιν, - - ασεβει άεομαχια των κατα φυσιν εκσταντες λογισμων). — Dabei will er, in seinem heiligen Gifer, den Markioniten nicht einmal die Ehre der Originalität laffen, fondern gewaffnet mit feiner bekannten Belehrfamteit, halt er ihnen vor, und belegt es mit den schönften Anführungen, daß ichon die alten Philosophen, daß Berakleitos und Empedofles, Pythagoras und Platon, Orpheus und Pindaros, herodot und Euripides, und noch bie Gibhle bagu, bie jammervolle Beschaffenheit der Welt tief beklagt, also den Bessimismus gelehrt haben. In diefem gelehrten Enthusiasmus merkt er nun nicht, daß er gerade dadurch den Markioniten Wasser auf ihre Mühle fördert, indem er ja zeigt, daß

### "Alle bie Beifeften aller ber Zeiten"

bas Selbe, wie fie, gelehrt und gefungen haben; fondern getroft und beherzt führt er die entschiedensten und energischesten Ausfprüche der Alten in jenem Sinne an. Ihn freilich machen fie nicht irre: mogen Weise das Dasenn als traurig bejammern, mögen Dichter fich in den erschütterndesten Rlagen darüber ergießen, mag Natur und Erfahrung noch fo laut gegen ben Optimismus ichreien, - dies Alles ficht unfern Kirchenvater nicht an: hält er doch seine Judische Offenbarung in der hand, und bleibt getroft. Der Demiurgos hat die Welt gemacht: hieraus ist a priori gewiß, daß sie vortrefflich sei: und da mag sie aus= feben wie sie will. - Eben so geht es sodann mit dem zweiten Bunkt, der eguparsia, durch welche, nach seiner Ansicht, die Markioniten ihren Undank gegen den Demiurgos (axapioteiv tw δημιουργω) und die Widerspänstigkeit, mit der fie feine Gaben von sich weisen, an den Tag legen (δι' αντιταξιν προς τον δημιουργον, την χρησιν των κοσμικών παραιτουμένοι). Da haben nun auch schon die Tragifer den Enfratiten (zum Nachtheil ihrer Driginalität) vorgearbeitet und bas Gelbe gesagt: nämlich indem

auch fie ben endlosen Jammer des Dasenns beklagten, haben fie hinzugefügt, ce fei beffer, feine Rinder in eine folche Belt gu feten: - welches er nun wieder mit den ichonften Stellen belegt und zugleich die Pythagoreer beschuldigt, aus diesem Grunde bem Geschlechtsgenuß entsagt zu haben. Dies Alles aber schadet ihm nichts: er bleibt bei feinem Sat, daß alle Jene fich burch ihre Enthaltsamfeit verfündigen an dem Demiurgos, indem fie ja lehren, daß man nicht heirathen, nicht Rinder zeugen, nicht neue Unglückliche in die Welt feten, nicht dem Tode neues Futter vormerfen foll (δι' εγκρατειας ασεβουσι εις τε την κτισιν και τον άγιον δημιουργον, τον παντοχρατορα μονον Σεον, και διδασκουσι, μη δειν παραδεχεσθαι γαμον και παιδοποιίαν, μηδε αντεισαγειν τω χοσμω δυστυγησοντας έτερους, μηδε επιγορηγειν Σανατω 700pnv. c. 6). - Dem gelehrten Kirchenvater, indem er so die exxparsia anklagt, scheint dabei nicht geahndet zu haben, daß gleich nach feiner Zeit die Chelofigkeit des Chriftlichen Briefterstandes mehr und mehr eingeführt und endlich im 11. Jahrhundert jum Gefet erhoben werden follte, weil fie dem Beifte des Neuen Testaments entspricht. Gerade diesen haben die Gnoftifer tiefer aufgefaft und beffer verstanden, als unfer Rirchenvater, ber mehr Jude ale Chrift ift. Die Auffassung ber Gnoftiker tritt fehr beutlich hervor am Anfang des neunten Rapitels, wo aus bem Evangelio der Aeghpter angeführt wird: αυτος ειπεν ό Σωτηρ, ,,ηλθον καταλυσαι τα εργα της Βηλειας." Βηλειας μεν, της επιδυμιας· εργα δε, γενεσιν και φδοραν (ajunt enim dixisse Servatorem: "veni ad dissolvendum opera feminae": feminae quidem, cupiditatis; opera autem, generationem ct interitum); - gang besonders aber am Schluffe bes breigehnten und Anfang des vierzehnten Rapitels. Die Rirche freilich mufte barauf bedacht fenn, eine Religion auf die Beine gu bringen, die boch auch gehen und ftehen fonne, in der Welt, wie fie ift, und unter den Menschen; baber fie diese Leute für Reter erklärte. -Um Schluffe bes fiebenten Rapitels ftellt unfer Rirchenvater ben Indifden Asketismus, als ichlecht, bem Chriftlich Subifden entacgen; - mobei ber fundamentale Unterschied bes Beiftes beiber Religionen beutlich hervortritt. Rämlich im Judenthum und Chriftenthum läuft Alles zurud auf Behorfam, ober Ungehorfam, gegen Gottes Befehl, — ύπακοη και παρακοη; wie es uns Geschöpsen angemessen ist, ήμιν, τοις πεπλασμένοις ύπο της του Παντοκρατορος βουλησεως (nobis, qui Omnipotentis voluntate efficti sumus) c. 14. — Dazu kommt, als zweite Pflicht, λατρευείν Σεφ ζωντι, dem Herrn dienen, seine Werke preisen und von Dank überströmen. — Da sieht es denn freisich im Brahmanismus und Buddhaismus ganz anders aus, indem in Letzterem alse Bessens, diesem Sansara, ausgeht von der Erkenntniß der vier Grundwahrheiten: 1) dolor, 2) doloris ortus, 3) doloris interitus, 4) octopartita via ad doloris sedationem. — Dammapadam, ed. Fausböll, p. 35 et 347. Die Erläuterung dieser vier Wahrheiten sindet man in Burnouf, Introduct. à l'hist. du Buddhisme, p. 629, und in alsen Darftellungen des Buddhaismus.

In Wahrheit ist nicht das Judenthum, mit seinem παντα καλα λιαν, sondern Brahmanismus und Buddhaismus sind, dem Geifte und der ethischen Tendeng nach, dem Chriftenthum verwandt. Der Geist und die ethische Tendenz sind aber das Wesentliche einer Religion, nicht die Mythen, in welche fie folche fleidet. Ich gebe daher den Glauben nicht auf, daß die Lehren des Chriften= thums irgendwie aus jenen Urreligionen abzuleiten find. Auf einige Spuren hievon habe ich ichon im zweiten Bande ber Barerga, §. 179, (2. Aufl. §. 180) hingewiesen. Ihnen ist hinzuzufügen, daß Epi= phanias (Haeretic. XVIII) berichtet, die erften Berusalemitiichen Juden-Chriften, welche fich Nagaräer nannten, hatten fich aller thierischen Nahrung enthalten. Bermöge dieses Ursprungs (ober wenigftens biefer Uebereinstimmung) gehört bas Chriftenthum dem alten, mahren und erhabenen Glauben der Menschheit an, welcher im Gegensatz fteht zu dem falichen, platten und verberblichen Optimismus, ber fich im Griechischen Beidenthum, im Judenthum und im Jolam barftellt. Die Zendreligion halt gemiffermaagen bas Mittel, indem fie, dem Ormugd gegenüber, am Ahriman ein peffimiftisches Gegengewicht hat. Aus diefer Bendreligion ift, wie 3. G. Rhobe, in feinem Buche "Die heis lige Sage des Zendvolfs", grundlich nachgewiesen hat, die Judenreligion hervorgegangen: aus Ormuzd ift Jehova und aus Ahri= man Satan geworben, ber jeboch im Jubenthum nur noch eine fehr untergeordnete Rolle fpielt, ja, faft gang verschwindet, wo-

Wie dem übrigens auch sehn möge, dem eigentlichen Christenthum ist jenes παντα καλα λιαν des Alten Testaments wirklich fremd: denn von der Welt wird im Neuen Testament durchgängig geredet als von etwas, dem man nicht angehört, das

<sup>\*)</sup> Bgl. "Ueber ben Billen in ber Natur", zweite Auflage, G. 124 (3. Aufl. S. 135).

man nicht liebt, ja bessen Beherrscher ber Teufel ist\*). Dies stimmt zu dem asketischen Geiste der Berlengnung des eigenen Selbst und der Ueberwindung der Welt, welcher, eben wie die gränzenlose Liebe des Nächsten, selbst des Feindes, der Grundzug ist, welchen das Christenthum mit dem Brahmanismus und Buddhaismus gemein hat, und der ihre Berwandtschaft beurstundet. Bei keiner Sache hat man so sehr dern von der Schaale zu unterscheiden, wie beim Christenthum. Eben weil ich diesen Kern hoch schätze, mache ich mit der Schaale bisweilen wenig Umstände: sie ist jedoch dicker, als man meistens denkt.

Der Protestantismus hat, indem er die Askese und deren Centralpunkt, die Berdienftlichkeit des Colibats, eliminirte, eigent= lich schon den innersten Rern des Chriftenthums aufgegeben und ift insofern als ein Abfall von demselben anzusehen. Dies hat fich in unfern Tagen herausgestellt in dem allmäligen Uebergang beffelben in den platten Rationalismus, diefen modernen Belagia= nismus, der am Ende hinausläuft auf eine Lehre von einem liebenden Bater, der die Welt gemacht hat, damit es hübsch vergnügt darauf zugehe (was ihm dann freilich migrathen febn mußte), und ber, wenn man nur in gewiffen Studen fich feinem Willen anbequemt, auch nachher für eine noch viel hübschere Welt sorgen wird (bei der nur zu beklagen ift, daß sie eine fo fatale Entree hat). Das mag eine gute Religion für komfortable. verheirathete und aufgeklärte protestantische Baftoren febn: aber das ist kein Chriftenthum. Das Chriftenthum ift die Lehre von der tiefen Verschuldung des Menschengeschlechts durch sein Dasehn felbst und dem Drange bes Herzens nach Erlösung baraus, welche

<sup>\*). 3.</sup> B. Joh. 12, 25 und 31. — 14, 30. — 15, 18. 19. — 16, 33. — Coloss. 2, 20. — Eph. 2, 1—3. — 1. Joh. 2, 15—17, und 4, 4. 5. Bei dieser Gelegenheit kann man sehen, wie gewisse protestantische Theologen in ihren Bemühungen, den Text des Neuen Testaments ihrer rationalistischen, optimistischen und unsäglich platten Bestansicht gemäß zu misbeuten, so weit gehen, daß sie diesen Text in ihren Uebersetzungen geradezu versfälschen. So hat denn H. A. Schott, in seiner dem Griesbachischen Texte 1805 beigegebenen neuen Bersion das Wort xooploz, Joh. 15, 18. 19, mit Judaei sibersetzt, 1. Joh. 4, 4, mit profani homines, und Coloss. 2, 20, στοιχεια του χοσμου mit elementa Judaica; während Luther überall das Wort ehrlich und richtig durch "Welt" wiedergiebt.

jedoch nur durch die schwerften Opfer und durch die Berleugnung bes eigenen Gelbst, alfo durch eine gangliche Umtehrung ber menschlichen Ratur erlangt werben fann. - Luther mochte, vom praftifchen Standpunkte aus, b. h. in Beziehung auf die Rirchen= gränel feiner Zeit, die er abstellen wollte, gang Recht haben; nicht aber ebenfo vom theoretischen Standpunkte aus. Je er= habener eine Behre ift, besto mehr fteht fie, der im Gangen niedrig und ichlecht gefinnten Menschennatur gegenüber, bem Migbranch offen: barum find im Ratholicismus ber Migbrauche fo fehr viel mehr und größere, als im Protestantismus. Go &. B. ift bas Monchsthum, diefe methodische und, ju gegenseitiger Ermuthigung, gemeinsam betriebene Berneinung bes Willens, eine Unstalt erhabener Art, die aber eben darum meiftens ihrem Beifte untren wird. Die empörenden Migbräuche der Rirche riefen im redlichen Geiste Luthers eine hohe Indianation hervor. Aber in Folge derfelben tam er dahin, vom Chriftenthum felbst möglichst viel abdingen zu wollen, zu welchem Zweck er zunächst es auf Die Worte der Bibel beichränfte, bann aber auch im wohlgemeinten Gifer zu weit ging, indem er, im asketischen Brincip, bas Berg deffelben angriff. Denn nach dem Austreten bes asketischen Princips trat nothwendig bald das optimiftifche an feine Stelle. Aber Optimismus ift in den Religionen, wie in der Philofophie, ein Grundirrthum, ber aller Wahrheit den Weg vertritt. Nach dem Allen scheint mir der Katholicismus ein schmählich migbrauchtes, der Protestantismus aber ein ausgeartetes Chriftenthum ju fenn, bas Chriftenthum überhaupt alfo bas Schickfal gehabt zu haben, dem alles Edele, Erhabene und Große anheimfällt, sobald es unter Menschen bestehen foll.

Dennoch aber hat, felbst im Schoof des Protestantismus, ber wesentlich asketische und enkratistische Beift des Chriftenthums sich wieder Luft gemacht und ist baraus zu einem in folcher Große und Bestimmtheit vielleicht nie zuvor bagemefenen Bhanomen hervorgegangen, in ber höchft merkwürdigen Sette ber Shakers, in Nord - Amerita, gestiftet burch eine Engländerin Anna Lee, 1774. Diefe Seftirer find bereits auf 6000 angewachsen, welche, in 15 Gemeinden getheilt, mehrere Dörfer in den Staaten Reu- Dort und Rentudi inne haben, vorzüglich im Diftrift Neu-Libanon, bei Naffau-village. Der Grundzug

ihrer religiöfen Lebensregel ift Chelofigfeit und gangliche Enthalt= famteit von aller Geschlechtsbefriedigung. Diese Regel wird, wie selbst die souft auf alle Beife fie verhöhnenden und verspottenden Englischen und Nordamerikanischen Besucher einmüthig zugeben, ftreng und mit vollkommener Redlichkeit befolgt; obgleich Brüber und Schweftern bisweilen fogar bas felbe Saus bewohnen, am felben Tifche effen, ja, in der Rirche beim Gottesdienfte gemeinschaftlich tangen. Denn wer jenes schwerfte aller Opfer ge= bracht hat, darf tangen vor dem herrn: er ift der Sieger, er hat überwunden. Ihre Gefange in ber Kirche find überhaupt heiter, ja, zum Theil luftige Lieber. Go wird benn auch jener, auf die Predigt folgende Rirchen= Tanz vom Gefange der Uebri= gen begleitet: taftmäßig und lebhaft ausgeführt ichließt er mit ciner Gallopade, die bis zu Erschöpfung fortgesett wird. Zwiichen jedem Tang ruft einer ihrer Lehrer laut aus: "Gedenket, daß ihr euch freuet vor dem Berrn, euer Fleisch ertödtet zu haben! benn Dieses hier ift ber alleinige Gebrauch, ben wir von unfern widerspänstigen Gliedern machen." Un die Chelofigkeit fnüpfen fich von felbft die meiften übrigen Beftimmungen. Es giebt feine Familie, daher auch fein Privateigenthum, sondern Gütergemeinschaft. Alle find gleich gekleidet, quakermäßig und mit großer Reinlichkeit. Sie find industriell und fleißig: Mugig= gang wird nicht geduldet. Auch haben sie die beneidenswerthe Borichrift, alles unnöthige Geräusch zu vermeiben, wie Schreien, Thurenwerfen, Beitschenknallen, startes Rlopfen u. f. w. Ihre Lebensregel fprach Giner von ihnen fo aus: "Führet ein Leben ber Unschuld und Reinheit, liebt euren Rächsten, wie euch felbit. lebt mit allen Menschen in Frieden und enthaltet euch bes Rrie= ges, Blutvergießens und aller Gewaltthätigkeit gegen Andere, wie auch alles Trachtens nach weltlicher Ehre und Auszeichnung. Bebt Jedem das Seine, und beobachtet Beiligfeit: benn ohne diese kann Reiner den herrn schauen. Thut Allen Gutes, fo weit Gelegenheit ift und eure Rraften reichen." Sie überreden Rie= manden jum Beitritt, sondern prüfen die fich Melbenden burch ein mehrjähriges Noviziat. Auch fteht Jedem der Austritt frei: höchft felten wird Giner, wegen Bergehungen, ausgeftogen. Bugebrachte Rinder werden forgfältig erzogen, und erft wann fie erwachsen find, thun fie freiwillig Profeg. Es wird angeführt,

baf bei den Kontroversen ihrer Borfteber mit anglikanischen Beiftlichen diese meistens ben Rürzeren ziehen, ba die Argumente aus neutestamentlichen Bibelftellen bestehen. - Ausführlichere Berichte über sie findet man vorzüglich in Maxwell's Run through the United states, 1841; ferner auch in Benedict's History of all religions, 1830; besgleichen in ben Times, Novr. 4. 1837; und in der deutschen Zeitschrift Columbus, Mai-Beft, 1831. -Gine ihnen fehr ahnliche Deutsche Gefte in Amerika, welche ebenfalls in itrenger Chelofigkeit und Enthaltsamkeit lebt, find die Rappiften, über welche berichtet wird in &. Löher's "Geschichte und Zustände ber Deutschen in Amerika", 1853. - Auch in Rugland follen die Rastolnit eine ahnliche Gette fenn. Die Gichtelianer leben ebenfalls in ftrenger Reufchheit. — Aber ichon bei den alten Juden finden wir ein Borbild aller biefer Geften, Die Effener, über welche felbit Plining berichtet (Hist. nat., V, 15). und die den Shakers fehr ähnlich waren, nicht allein im Colibat, fonbern auch in anbern Studen, fogar im Tange beim Gottesbienft\*), welches auf die Bermuthung führt, daß die Stifterin diefer jene jum Borbild genommen habe. - Wie nimmt ich, folden Thatfachen gegenüber, Luthers Behauptung aus: Ubi natura, quemadmodum a Deo nobis insita est, fertur ac rapitur, fieri nullo modo potest, ut extra matrimonium caste vivatur. (Catech. maj.) -?

Wenn gleich das Christenthum, im Wesentlichen, nur Das gelehrt hat, was ganz Asien damals schon lange und sogar besser wußte; so war dasselbe dennoch für Europa eine neue und große Tisenbarung, in Folge welcher daher die Geistesrichtung der Guropäischen Bölker gänzlich umgestaltet wurde. Denn es schloß ihnen die metaphhsische Bedeutung des Dasehns auf und sehrte sie demnach hinwegsehen über das enge, armsälige und ephemere Erdenleben, und es nicht mehr als Selbstzweck, sondern als einen Zustand des Leidens, der Schuld, der Prüfung, des Kampses und der Läuterung betrachten, aus welchem man, mittelst moraslischer Verdienste, schwerer Entsagung und Verleugung des eigenen Selbst, sich emporschwingen könne zu einem bessern, uns

<sup>\*)</sup> Bellermann, Geschichtliche Nachrichten über Effäer und Therapenten 1821, S. 106.

Schopenhauer, Die Welt. II.

unbegreiflichen Dafenn. Es fehrte nämlich die große Bahrheit ber Bejahung und Berneinung bes Willens jum leben, im Giewande der Allegorie, indem es fagte, bag durch Abams Gundenfall ber Fluch Alle getroffen habe, die Gunde in die Welt gefommen, die Schuld auf Alle vererbt fei; daß aber dagegen burch Beju Opfertod Alle entfühnt feien, die Welt erlöft, die Schuld getilgt und die Gerechtigkeit verföhnt. Ilm aber die in diefem Minthos enthaltene Wahrheit felbst zu verstehen, muß man die Menschen nicht bloß in ber Zeit, als von einander unabhängige Wesen betrachten, fondern die (Platonische) Idee des Menschen auffaffen, welche fich zur Menschenreihe verhalt, wie die Ewigkeit an fich zu ber zur Zeit auseinandergezogenen Ewigkeit; baber cben die, in der Zeit, zur Menschenreihe ausgedehnte ewige Sdee Menich burch bas fie verbindende Band ber Zeugung auch wieder in der Zeit als ein Ganges erscheint. Behalt man nun die 3dee des Menfchen im Auge; fo fieht man, daß Adams Gundenfall die endliche, thierische, sündige Natur des Menschen darstellt, welcher gemäß er chen ein ber Endlichkeit, ber Gunde, bem Leiben und dem Tode anheim gefallenes Wefen ift. Dagegen ftellt Jesu Christi Wandel, Lehre und Tod die ewige, übernatürliche Seite, die Freiheit, die Erlösung bes Menschen bar. Jeder Mensch nun ift, als folder und potentia, sowohl Adam als Jesus, je nachdem er sich auffaßt und sein Wille ihn banach bestimmt; in Folge wovon er sodann verdammt und dem Tode anheimgefallen, ober aber erlöft ift und das ewige Leben erlangt. - Diefe Wahr= heiten nun waren, im allegorischen, wie im eigentlichen Sinn, völlig neu, in Bezug auf Briechen und Römer, als welche noch gänglich im Leben aufgingen und über baffelbe nicht ernstlich hinausblidten. Wer dies Lettere bezweifelt, febe wie noch Cicero (pro Cluentio, c. 61) und Sallust (Catil., c. 47) vom Zustande nach dem Tode reden. Die Alten, obwohl in fast allem Andern weit vergerückt, waren in der Hanptfache Kinder geblieben, und wurden darin fogar von den Druiden übertroffen, die doch Me= tempsychose lehrten. Daß ein Paar Philosophen, wie Pythagoras und Platon, anders baditen, andert hinsichtlich auf bas Gange nichts.

Buddhaismus enthaltene Grundwahrheit aljo, nämlich bas De

burfniß ber Erlöfung aus einem Dafehn, welches bem Leiben und dem Tode anheimgefallen ift, und die Erreichbarkeit berfelben burch Berneinung des Willens, alfo burch ein entschiedenes der Natur Entgegentreten, ift ohne allen Vergleich bie wichtigfte, Die es geben fann, zugleich aber ber natürlichen Richtung bes Menichengeschlechts gang entgegen und nach ihren mahren Grunden fcmer zu faffen; wie benn alles bloß allgemein und abstraft gu Denfende ber großen Mehrgahl ber Menschen gang ungugunglich ift. Daher bedurfte es für diefe, um jene große Bahrheit in ben Bereich ihrer praktischen Anwendbarkeit zu bringen, überall cines mathifden Behifele berfelben, gleichsam eines Wefages, ohne welches jene fich verlieren und verflüchtigen murbe. Die Wahrheit mußte daher überall das Gewand der Fabel borgen und zudem fiets fich an das jedes Mal hiftorifch Gegebene, be= reits Befannte und bereits Berehrte anzuschließen bestrebt fenn. Was, bei ber niedrigen Gefinnung, ber intellektuellen Stumpfheit und überhaupt Brutalität bes großen Saufens aller Zeiten und Länder, ihm sensu proprio unzugänglich bliebe, muß ihm, zum praftischen Behuf, sensu allegorico beigebracht werben, um fein Leitstern zu fenn. Co find denn die oben genannten Glaubenslehren anzusehen ale die heiligen Gefäße, in welchen die feit mehreren Sahrtaufenden, ja, vielleicht feit bem Beginn bes Menfchengeichlechts erkannte und ausgesprochene große Wahrheit, Die jedoch an fich felbst, in Bezug auf die Maffe ber Menschheit, ftete eine Geheimlehre bleibt, diefer nach Maaggabe ihrer Krafte zugänglich gemacht, aufbewahrt und burch die Jahrhunderte weitergegeben wird. Weil jedoch Alles, was nicht burch und burch aus dem ungerftorbaren Stoff der lauteren Bahrheit befteht, dem Untergange ausgesetzt ift; so muß, so oft biesem ein foldes Gefäß, durch die Berührung mit einer ihm heterogenen Reit, entgegengeht, der heilige Inhalt irgendwie, burch ein anberes, gerettet und ber Denschheit erhalten werben. Die Philoforhie aber hat die Aufgabe, jenen Inhalt, da er mit der lauteren Wahrheit Gins ift, für die allezeit außerft geringe Angahl ber gu benken Fähigen, rein, unvermischt, alfo bloß in abstrakten Beariffen, mithin ohne jedes Behitel barguftellen. Dabei verhalt fie fich zu den Religionen, wie eine gerade Linie zu mehreren neben ihr laufenden Kurven: denn fie fpricht sensu proprio aus,

erreicht mithin geradezu, was jene unter Berhüllungen zeigen und auf Umwegen erreichen.

Wollte ich nun noch, um das zuletzt Gesagte durch ein Beispiel zu erläutern und zugleich eine philosophische Mode meiner Zeit mitzumachen, etwan versuchen, das tiefste Mysterium des Christenthums, also das der Trinität, in die Grundbegriffe meiner Philosophie aufzulösen; so könnte Dieses, unter den dei solchen Deutungen zugestandenen Licenzen, auf folgende Weise geschehen. Ter heilige Geist ist die entschiedene Verneinung des Willens zum Leben: der Meusch, in welchem solche sich in concreto darstellt, ist der Sohn. Er ist identisch mit dem das Leben bejahenden und dadurch das Phänomen dieser auschaulichen Welt hervorden und dadurch das Phänomen dieser auschaulichen Welt hervorden willen, d. i. dem Vater, sosenn nämlich die Bejahung und Verneinung entgegengesetzte Akte des selben Willens sind, dessen Fähigkeit zu Beidem die alleinige wahre Freiheit ist. — Inzwischen ist dies als ein bloßer lusus ingenii anzusehen.

Che ich dieses Rapitel schließe, will ich einige Belege zu Dem beibringen, mas ich §. 68 des ersten Bandes durch den Ausdruck Δευτερος πλους bezeichnet habe, nämlich die Herbeiführung der Berneinung des Willens durch das eigene, schwer gefühlte Lei= den, also nicht bloß durch das Aneignen des fremden und die durch biefes vermittelte Erkenntnig der Nichtigkeit und Trubfalig= teit unseres Dasehns. Bas bei einer Erhebung folder Art und bem durch fie eingeleiteten Läuterungsproceg im Innern des Meuschen vorgeht, kann man sich faklich machen an Dem. was ieber erregbare Menfch beim Buschauen eines Trauerspiels erfährt, als womit es verwandter Natur ift. Nämlich etwan im dritten und vierten Aft wird ein Solcher durch den Anblick des mehr und mehr getrübten und bedrohten Glückes des Belden ichmerz= lich affizirt und beängstigt; wann hingegen diefes im fünften Altre ganglich scheitert und zerschellt, da spürt er eine gewisse Er= hobung feines Gemüthes, welche ihm ein Genügen unendlich höherer Urt gewährt, als der Anblick des noch fo fehr beglückten Selden je vermocht hätte. Diefes nun ift, in den schwachen Bafferfarben der Mitempfindung, wie fie eine wohlbewußte Täu= ichung erregen fann, das Gelbe, mas mit ber Energie ber Birflichfeit in ber Empfindung des eigenen Schickfale vorgeht, mann bas ichwere linglück ce ift, was ben Menschen endlich in den

Safen gänglicher Refignation treibt. Auf Diesem Borgange beruhen alle den Menfchen gang umwandelnden Bekehrungen, wie ich fie im Texte geschiidert habe. Als eine der daselbst ergählten Befehrungsgeschichte des Raimund Lullius auffallend abuliche und überdies durch ihren Erfolg benkwürdige mag die des Abbe Rance hier in wenigen Borten ihre Stelle finden. Seine Jugend war dem Bergnugen und der Luft gewidmet: er lebte endlich in einem leidenschaftlichen Berhältniß mit einer Frau von Montbagon. Gines Abends, als er dieje besuchte, fand er ihre Zimmer leer, in Unordnung und bunkel. Mit bem Fuße ftieß er an etwas: es war ihr Ropf, den man vom Rumpfe getrennt hatte, weil der Leichnam der plötlich Gestorbenen sonst nicht in ben bleiernen Sarg, der baneben ftand, hatte geben fonnen. Rach Meberstehung eines granzenlofen Schmerzes murbe nunmehr, 1663, Rance ber Reformator bes bamals von ber Strenge feiner Regeln gänzlich abgewichenen Ordens der Trappiften, in welchen er sofort trat, und der durch ihn zu jener furchtbaren Größe der Entjagung gurudgeführt murde, in welcher er noch gegenwärtig zu Latrappe besteht und, als die methodisch durchgeführte, durch die schwersten Entsagungen und eine unglaublich harte und peinliche Lebensweise beförderte Berneinung des Willens. den Besucher mit heiligem Schauer erfüllt, nachdem ihn ichon bei feinem Empfange die Demuth diefer achten Monche gerührt hat. Die durch Faften, Frieren, Nachtwachen, Beten und Arbeiten abgezehrt, por ihm, dem Beltkinde und Gunder, niederknien, um feinen Segen zu erbitten. In Frankreich hat von allen Moncheorden diefer allein sich, nach allen Umwälzungen, vollkommen er= halten; welches dem tiefen Ernft, der bei ihm unverkennbar ift und alle Nebenabsichten ausschließt, zuzuschreiben ift. Sogar vom Berfall ber Religion ift er unberührt geblieben; weil feine Burgel eine tiefer in ber menschlichen Natur liegende ift, als irgend eine positive Glaubenslehre.

Daß bie hier in Betrachtung genommene, von den Philofophen bisher ganglich vernachlässigte, große und schnelle Ilmmalgung bes innerften Wefens im Menschen am häufigften da eintritt, wo er, bei vollem Bewußtsehn, einem gewaltsamen und gewiffen Tode entgegengeht, alfo bei Binrichtungen, habe ich im Terte erwähnt. Um aber biefen Borgang viel beutlicher vor

Augen zu bringen, halte ich es feineswegs der Burbe ber Philofophie unangemeffen, die Menferungen einiger Berbrecher bor ber hinrichtung herzuseten; wenn ich mir auch ben Spott, daß ich auf Galgenpredigten provocire, badurch zuziehen follte. Bielmehr glaube ich allerdings, daß ber Galgen ein Ort gang besonderer Offenbarungen und eine Warte ift, von welcher aus bem Menichen, ber baselbst seine Besinnung behalt, bie Aussichten in bie Swigfeit fich oft weiter aufthun und beutlicher barftellen, als den meiften Philosophen über den Paragraphen ihrer rationalen Pinchologie und Theologie. - Folgende Galgenpredigt also hielt, am 15. April 1837, ju Glocefter, ein gewiffer Bartlett, ber feine Schwiegermutter gemorbet hatte: "Engländer und Landsleute! Mur fehr wenige Worte habe ich zu fagen: aber ich bitte euch, Alle und Jeden, daß ihr diese wenigen Worte tief in eure Bergen dringen lagt, daß ihr fie im Andenken behaltet, nicht nur mahrend ihr bem gegenwärtigen, traurigen Schauspiele gufehet, fonbern sie nach Sause nehmt und sie euren Rindern und Freunden wiederholet. Hierum alfo flehe ich euch an, als ein Sterbender, als Einer, für den das Todeswertzeng jett bereit fteht. Und diese wenigen Worte find: macht euch los von der Liebe zu dieser fterbenden Welt und ihren eitelen Freuden: denft weniger an fie und mehr an euren Gott. Das thut! Bekehret euch, bekehret euch! Denn, seid versichert, daß ohne eine tiefe und mahre Be= fehrung, ohne ein Umkehren zu eurem himmlischen Bater, ihr nicht die geringste Hoffnung haben könnt, jemals jene Gefilde ber Seeligkeit und jenes Landes bes Friedens zu erreichen, welchem ich jett mit schnellen Schritten entgegenzugehen, die feste Buverficht habe." (Nach den Times, vom 18. April 1837.) — Roch merkwürdiger ift eine lette Mengerung des bekannten Morders Greenacre, welcher am 1. Mai 1837 in London hinacrichtet wurde. Die englische Zeitung The Post berichtet barüber Folgen= des, welches auch in Galignani's Messenger vom 6. Mai 1837 abgedruckt ift: "Um Morgen feiner Hinrichtung empfahl ihm ein Berr, er moge fein Bertrauen auf Gott ftellen und um Bergebung durch die Bermittelung Jesu Chrifti beten. Greenacre erwiderte: um Bergebung durch die Bermittelung Chrifti bitten fei eine Sache ber Meinung; er, feines Theils glaube, daß, in ben Augen bes höchsten Wefens, ein Mohammedaner einem Chriften gleich gelte und eben jo viel Anspruch auf Secliafeit habe. Er habe, seit feiner Gefangenschaft, seine Aufmerksamkeit auf theologische Gegenstände gerichtet, und ihm fei die Ueberzengung geworden, daß ber Galgen ein Pag (pass-port) jum himmel ift." Gerade die hier an den Tag gelegte Gleichgültigkeit gegen positive Religionen giebt diefer Meukerung größeres Bewicht; in= bem fie beweift, daß berfelben fein fanatischer Bahn, fondern eigene, unmittelbare Erkenntnif jum Grunde licat. - Doch folgender Zug fei erwähnt, welchen Galignani's Messenger bom 15. August 1837 aus der Limerick Chronicle giebt: "Letzten Montag wurde Maria Coonen wegen des empörenden Mordes der Frau Anderson hingerichtet. Go tief war diese Glende von ber Groke ihres Berbrechens burchdrungen, daß fie ben Strick, ber an ihren Sals gelegt murbe, füßte, indem fie bemuthig Gottes Gnade anrief." - Endlich noch dieses: die Times vom 29. April 1845 acben mehrere Briefe, welche der als Mörder des De= farue verurtheilte Soder am Tage vor feiner hinrichtung ge= idnieben hat. In einem berfelben fagt er: "Ich bin überzeugt, bak, wenn nicht bas natürliche Berg gebrochen (the natural heart be broken) und durch göttliche Gnade erneuert ift, so edel und liebenswürdig baffelbe auch ber Welt erscheinen mag. ce doch nimmer ber Ewigfeit gebenfen fann, ohne innerlichen Schauder." - Dies find die oben erwähnten Aussichten in die Emiafeit. Die fich von jener Warte aus eröffnen, und ich habe um fo weniger Anftand genommen, fie herzuseten, als auch Shafespeare fagt:

out of these convertites There is much matter to be heard and learn'd \*). (As you like it, last scene.)

Daß auch bas Chriftenthum bem Leiben als foldem die hier bargestellte läuternde und heiligende Kraft beilegt und dagegen bem großen Wohlsehn eine entgegengesette Wirfung gufchreibt, hat Strauß in seinem "Leben Jesu" nachgewiesen. (Bb. 1, Abichn. 2, Rap. 6, 8. 72 und 74.) Er fagt nämlich, daß bie Mafarismen in der Berapredigt einen andern Sinn bei Lufas (6, 21), als bei Matthaus (5, 3) hatten: benn nur Diefer füge zu paxapio.

<sup>\*)</sup> Bon biefen Befehrten ift gar Bieles ju boren und zu fernen.

οί πτωχοι hingu τω πνευματι, und zu πεινωντες den Zusatz την δικαιοσυνην: bei ihm allein also feien die Ginfältigen und Demüthigen u. f. w. gemeint, hingegen bei Lukas die eigentlich Armen; jo daß hier der Gegenfatz der fei, zwischen jetigem Leiden und fünftigem Wohlergehn. Bei ben Ebioniten fei ein Sauptfat, bağ wer in biefer Zeit fein Theil nehme, in ber fünftigen leer ausgehe, und umgekehrt. Auf die Makarismen folgen bemgemäß bei Lukas eben so viele ovai, welche den adousiois, emaendysmevois und yedwor zugerufen werden, im Ebionitischen Sinn. 3m felben Sinn, fagt er S. 604, fei die Parabel (But. 16, 19) vom reichen Mann und dem Lagarus gegeben, als welche burchaus fein Bergeben Jenes, noch Berdienst Diefes erzählt, und zum Maagstab ber fünftigen Bergeltung nicht bas in biesem Leben gethane Gute, oder verübte Bofe, fondern das hier erlittene Uebel und genoffene Gute nimmt, im Ebionitischen Sinne. "Gine abnliche Werthschätzung ber äußern Armuth", fahrt Strauß fort, "fchreiben auch die andern Synoptifer (Matth. 19, 16; Mark. 10, 17; Luk. 18, 18) Jesu zu, in ber Erzählung vom reichen Jüngling und ber Gnome vom Rameel und Nadelohr."

Wenn man den Sachen auf den Grund geht, wird man erkennen, daß fogar die berühmteften Stellen ber Bergpredigt eine indirekte Anweisung zur freiwilligen Armuth, und badurch jur Berneinung bes Willens jum Leben, enthalten. Denn bie Vorschrift (Matth. 5, 40 fg.), allen an uns gemachten Forderungen unbedingt Folge zu leiften, Dem, der um die Tunika mit uns rechten will, auch noch das Pallium dazu zu geben, u. f. w., im= gleichen (ebendafelbst 6, 25-34) die Vorschrift, uns aller Sorgen für die Zukunft, fogar für den morgenden Tag, zu entschlagen und fo in den Tag hinein ju leben, find Lebensregeln, beren Befolgung unfehlbar zur ganglichen Armuth führt, und die bemnach auf indirekte Beise eben Das besagen, mas Buddha den Seinigen geradezu vorschreibt und burch fein eigenes Beispiel befraftigt hat: werfet Alles weg und werdet Biffdu, b. h. Bettler. Noch entschiedener tritt Dieses hervor in der Stelle Matth. 10. 9-15, wo den Aposteln jedes Eigenthum, fogar Schuhe und Banderstab, untersagt wird und fie auf bas Betteln angewiesen werden. Diese Borschriften sind nachmals die Grundlage der Bettelorden des Heil. Franciscus geworden (Bonaventurae vita

S. Francisci, c. 3). Darum asso sage ich, daß der Geist der Christlichen Moral mit dem des Brahmanismus und Buddhaismus identisch ist. — In Gemäßheit der ganzen hier dargelegten Ansicht, sagt auch Meister Echard (Werke, Bd. I, S. 492): "Tas schnellste Thier, das euch trägt zur Vollkommenheit, das ist Leiden."

# Rapitel 49.

## Die Beilsordnung.

Es giebt nur einen angeborenen Irrthum, und es ift ber, daß wir dasind, um glücklich zu sehn. Angeboren ist er uns, weil er mit unserm Dasehn selbst zusammenfällt, und unser ganzes Wesen eben nur seine Paraphrase, ja unser Leib sein Monogramm ist: sind wir doch eben nur Wille zum Leben; die successive Besrichigung alles unsers Wollens aber ist was man durch den Begriff des Glückes denkt.

So lange wir in biefem angeborenen Irrthum verharren, auch wohl gar noch durch optimistische Dogmen in ihm bestärft werden, ericheint uns die Welt voll Widersprüche. Denn bei jebem Schritt, im Großen wie im Rleinen, muffen wir erfahren, daß die Welt und das Leben durchaus nicht darauf eingerichtet find, ein glückliches Dafenn zu enthalten. Während nun hiedurch der Gedankenlofe fich eben bloß in der Wirklichkeit geplagt fühlt. fommt bei Dem, welcher benft, zur Bein in der Realität noch die theoretische Berplerität bingu, warum eine Welt und ein Leben, welche doch ein Dal bagu bafind, daß man darin glücklich fei, ihrem Zwede fo ichlecht entsprechen? Gie macht vor ber hand fich Luft in Stoffenfzern, wie: "Ach, warum find ber Thränen unter'm Mond fo viel?" u. dergl. m., in ihrem Gefolge aber fommen beunruhigende Strupel gegen die Borausfetungen jener porgefaßten optimiftischen Dogmen. Immerhin mag man babei versuchen, die Schuld feiner individuellen Unglücfäligfeit balb auf Die Umftande, bald auf andere Menfchen, bald auf fein eigenes Miggeschick, ober auch Ungeschick, zu schieben, auch wohl erkennen, wie Diese fammtlich bagu mitgewirft haben; Dieses ändert boch nichts in dem Ergebniß, daß man den eigentlichen Zweck des Lebens, ber ja im Glücklichsehn bestehe, verfehlt habe; worüber dann die Betrachtung, jumal wenn es mit dem Leben schon auf Die Reige geht, oft fehr niederschlagend ausfällt: baber tragen faft alle ältlichen Gefichter ben Ausbruck Deffen, was man auf Englisch disappointment nennt. Ueberdies aber hat uns bis dahin schon jeder Tag unfere Lebens gelehrt, daß die Freuden und Genüffe, auch wenn erlangt, an fich felbst trügerisch find, nicht leisten, was fie versprechen, bas Berg nicht zufrieden ftellen und endlich ihr Besit wenigstens burch die sie begleitenden, oder aus ihnen entspringenden Unannehmlichfeiten vergällt wird; wäh= rend hingegen die Schmerzen und Leiden fich als fehr real erweisen und oft alle Erwartung übertreffen. - So ift benn allerdings im Leben Alles geeignet, uns von jenem ursprünglichen Brithum gurudgubringen und uns zu überzeugen, daß der Zweck unsers Dasehns nicht ber ift, glücklich zu fehn. Ja, wenn näher und unbefangen betrachtet, stellt das leben sich vielmehr dar, wie gang eigentlich barauf abgesehen, daß wir uns nicht glücklich barin fühlen follen, indem daffelbe, durch feine ganze Beschaffenheit, den Charafter trägt von etwas, baran uns der Geschmack benommen, das uns verleidet werden foll und davon wir, als von einem Irrthum, zurückzukommen haben, damit unfer Herz von der Sucht zu geniegen, ja, zu leben, geheilt und von der Welt abgewendet werde. In diefem Sinne mare es demnach richtiger, den Zweck des Lebens in unser Webe, als in unser Wohl zu feten. Denn bie Betrachtungen am Schluffe bes vorigen Rapitels haben gezeigt, daß, je mehr man leidet, besto cher ber mahre Zweck bes Lebens erreicht, und je glücklicher man lebt, besto weiter er hinausgeschoben wird. Diesem entspricht jogar der Schluß des letten Briefes des Senefa: bonum tunc habebis tuum, quum intelliges infelicissimos esse felices: welcher allerdings auf einen Ginfluß des Chriftenthums zu deuten icheint. - Huch die eigenthümliche Wirkung des Trauerspiels beruht im Grunde darauf, daß ce jenen angeborenen Irrthum er= ichüttert, indem es die Bereitelung des menschlichen Strebens und Die Richtigkeit biefes gangen Dafenns an einem großen und frapranten Beispiel lebhaft veranschaulicht und hiedurch ben tiefften Sinn bes Lebens aufschlicht; weshalb es als die erhabenfte Dichtungeart anerkannt ift. - Ber nun, auf bem einen ober bent andern Wege, von jenem uns a priori einwohnenden Irrthum. jenem πρωτον ψευδος unfere Dafenne, gurudgefommen ift, wird bald Alles in einem andern Lichte sehen und jett die Welt, wenn auch nicht mit seinem Bunsche, doch mit seiner Ginsicht im Ginflang finden. Die Unfälle, jeder Art und Grofe, wenn fie ihn auch schmerzen, werden ihn nicht mehr wundern; da er eingesehen hat, daß gerade Schmerz und Trübfal auf den wahren Zweck des Lebens, die Abwendung des Willens von demfelben, hin= arbeiten. Dies wird ihm fogar, bei Allem was geschehen mag. eine wundersame Gelassenheit geben, der ähnlich, mit welcher ein Aranter, ber eine lange und peinliche Rur gebraucht, ben Schmerz berfelben als ein Unzeichen ihrer Birtfamteit erträgt. - Deutlich genug fpricht aus bem gangen menschlichen Dafenn bas Leiden als die mahre Bestimmung beffelben. Das Leben ift tief darin eingesenkt und kann ihm nicht entgeben: unfer Gintritt in baffelbe geschieht unter Thranen, fein Berlauf ift im Grunde immer tragisch, und noch mehr fein Ausgang. Ein Anstrich von Absichtlichfeit hierin ift nicht zu verkennen. In ber Regel fahrt bas Schickfal bem Menschen im Sauptzielpunkt seiner Bunfche und Bestrebungen auf eine raditale Weise burch ben Ginn; wodurch alsbann fein Leben eine tragische Tenbeng erhält, vermöge welcher es geeignet ift, ihn von ber Sucht, beren Darftellung jebe in= bividuelle Exifteng ift, ju befreien und ihn dahin zu führen, daß er vom Leben scheidet, ohne den Bunfch nach ihm und feinen Freuden gurudgubehalten. Das Leiden ift in der That der ganterungsproceg, burch welchen allein, in den meiften Fällen, der Menich geheiligt, b. h. von dem Irrmeg des Willens zum leben gurudgeführt wird. Dem entsprechend wird in den Chriftlichen Erbauungsbüchern fo oft die Beilfamfeit des Rreuges und Leidens erörtert und ift überhaupt fehr paffend das Rreug, ein Bertzeug des Leidens, nicht des Thuns, das Symbol der Chriftlichen Religion. Ja, icon der noch judifche, aber fo philosophische Robeleth fagt mit Recht: "Es ift Trauern beffer, benn Lachen: denn burch Trauern wird das Herz gebeffert" (7, 4). Unter der Bezeichnung des deutepog ndoug habe ich das Leiden gemissermaaken als ein Surrogat ber Tugend und Beiligfeit bargeftellt: hier aber muß ich das kühne Wort aussprechen, daß wir, Alles wohl erwogen, für unser Heil und Erlösung mehr zu hoffen haben von Dem, was wir leiden, als von Dem, was wir thun. Gerade in diesem Sinne sagt Lamartine, in seiner Hymne à la douleur, den Schmerz anredend, sehr schön:

> Tu me traites sans doute en favori des cieux, Car tu n'épargnes pas les larmes à mes yeux. Eh bien! je les reçois comme tu les envoies, Tes maux seront mes biens, et tes soupirs mes joies. Je sens qu'il est en toi, sans avoir combattu, Une vertu divine au lieu de ma vertu, Que tu n'es pas la mort de l'âme, mais sa vie, Que ton bras, en frappant, guérit et vivifie.

Hat also ichon das Leiden eine solche heiligende Rraft, so wird diese in noch höherm Grade dem mehr als alles Leiden ge= fürchteten Tode zukommen. Dem entsprechend wird eine der Chrfurcht, welche großes Leiden uns abnöthigt, verwandte vor jedem Geftorbenen gefühlt, ja, jeder Todesfall stellt fich gemiffermaaken als eine Art Apotheose oder Beiligsprechung dar; daher wir den Leichnam auch des unbedeutendesten Menschen nicht ohne Chrfurcht betrachten, und fogar, fo feltfam an diefer Stelle die Bemerkung klingen mag, vor jeder Leiche die Wache ins Gewehr tritt. Das Sterben ift allerdings als der eigentliche Zweck des Lebens anzusehen: im Augenblick besselben wird alles Das entschieden, mas burch den gangen Berlauf des Lebens nur vorbereitet und ein= geleitet war. Der Tod ift das Ergebniß, das Résumé des Bebens, ober die zusammengezogene Summe, welche die gefammte Belehrung, die das leben vereinzelt und ftuchweise gab. mit Ginem Male ausspricht, nämlich biefe, daß das gange Streben, beffen Fricheinung das Leben ift, ein vergebliches, eitles, sich wiber= sprechendes mar, von welchem gurudgekommen gu febn eine Er= lösung ift. Wie die gesammte, langsame Begetation ber Bflange fich verhalt zur Frucht, die mit Ginem Schlage jest hundertfach leistet, was jene allmälig und stückweise; so verhalt fich bas Beben, mit seinen Sinderniffen, getäuschten Soffnungen, vereitelten Planen und stetem Leiben, jum Tode, der Alles, Alles, mas der Menich gewollt hat, mit Ginem Schlage zerftort und fo ber Belehrung, die das Leben ihm gab, die Krone auffett. - Der vollbrachte Lebenslauf, auf welchen man fterbend zurückblickt, hat auf den gangen, in diefer untergehenden Individualität fich objeftivirenden Willen eine Wirkung, welche ber analog ift, Die ein Motiv auf das Sandeln des Menschen ausübt: er giebt nämlich demfelben eine neue Richtung, welche sonach das moralische und wesentliche Resultat des Lebens ift. Eben weil ein plötlicher Tod diesen Rückblick unmöglich macht, sieht die Rirche einen folden als ein Unglud an, um beffen Abwendung gebetet wird. Weil sowohl dieser Rückblick, wie auch die deutliche Vorhersicht des Todes, als durch Vernunft bedingt, nur im Menschen, nicht im Thiere, möglich ift, und deshalb auch nur er den Becher des Todes wirklich leert, ift die Menschheit die alleinige Stufe, auf welcher der Wille fich verneinen und vom Leben gang abwenden fann. Dem Willen, der fich nicht verneint, verleiht jede Geburt einen neuen und verschiedenen Intellekt. - bis er die mahre Beschaffenheit des Lebens erkannt hat und in Folge hievon es nicht mehr will.

Bei dem naturgemäßen Berlauf kommt im Alter das Abfterben des Leibes dem Absterben des Willens entgegen. Die Sucht nach Genüffen verschwindet leicht mit der Fähigkeit zu denfelben. Der Unlag des heftigften Wollens, der Brennpunkt bes Willens, der Geschlechtstrieb, erlischt zuerst, wodurch der Mensch in einen Stand verfett wird, der dem der Unschuld, die vor der Entwickelung des Genitalinstems da mar, ähnlich ist. Die Illusionen, melde Chimaren als hochft munschenswerthe Guter barstellten, verichwinden, und an ihre Stelle tritt die Erkenntnif der Nichtigfeit aller irdischen Güter. Die Gelbstsucht wird burch bie Liebe zu den Kindern verdrängt, wodurch der Menich ichon anfängt mehr im fremden Ich zu leben, als im eigenen, welches nun balb nicht mehr fenn wird. Diefer Berlauf ift wenigstens der munichenswerthe: es ift die Euthanasie des Willens. In Soffnung auf benfelben ift bem Brahmanen verordnet, nach Burudlegung ber beften Lebensjahre, Gigenthum und Familie zu verlaffen und ein Ginfiedlerleben gu führen. (Menu, B. G.) Alber wenn, umgefehrt, die Bier die Sahigfeit jum Beniegen überlebt, und man jett einzelne, im Leben verfehlte Genuffe berenet, ftatt die Leerheit und Dichtigfeit aller einzusehen; und wenn jobann an die Stelle der Wegenstände der Lufte, für weldje der Sinn abgestorben ist, der abstrakte Repräsentant aller dieser Gegenstände, das Geld, tritt, welches nunmehr die selben heftigen Leidenschaften erregt, die ehemals von den Gegenständen wirkslichen Genusses, verzeihlicher, erweckt wurden, und also jetzt, bei abgestorbenen Sinnen, ein lebloser aber unzerstörbarer Gegenstand mit gleich unzerstörbarer Gier gewollt wird; oder auch wenn, auf gleiche Weise, das Daschn in der fremden Meinung die Stelle des Daschns und Wirkens in der wirklichen Welt vertreten soll und nun die gleichen Leidenschaften entzündet; — dann hat sich, im Geiz, oder in der Ehrsucht, der Wille sublimirt und versgeistigt, dadurch aber sich in die letzte Festung geworfen, in welscher nur noch der Tod ihn belagert. Der Zweck des Dasehns ist versehlt.

Alle diefe Betrachtungen liefern eine nähere Erklärung ber im porigen Rapitel burch ben Ausbruck deutepog ndoug bezeichneten Läuterung, Wendung bes Willens und Erlöfung, welche burch bie Leiden des Lebens herbeigeführt wird und ohne Zweifel Die häufigste ift. Denn sie ift der Weg der Gunder, wie wir Alle sind. Der andere Weg, der, mittelft bloger Erkenntnig und bennächst Aneignung ber Leiben einer gangen Welt, eben babin führt, ift die schmale Strafe ber Auserwählten, ber Beiligen, mithin als eine feltene Ausnahme zu betrachten. Ohne jenen erftern murbe baber für die Meiften fein Beil zu hoffen febn. Ingwischen sträuben wir une, benfelben zu betreten, und ftreben vielmehr, mit allen Rräften, uns ein sicheres und angenehmes Dasehn zu bereiten, wodurch wir unfern Willen immer fester an das Leben fetten. Umgekehrt handeln die Asketen, welche ihr Leben absichtlich möglichst arm, hart und freudenleer machen, weil fie ihr mahres und lettes Wohl im Auge haben. Aber für uns forat das Schicffal und ber Lauf ber Dinge beffer, als wir felbit, indem es unfere Anftalten zu einem Schlaraffenleben, beffen Thörichtes ichon an feiner Rurge, Beftandlofigfeit, Leerheit und Beschließung burch ben bittern Tob erkennbar genug ift, allenthalben vereitelt, Dornen über Dornen auf unfern Pfad ftreuet und bas heilsame Leiden, das Panakeion unsers Jammers, uns überall entgegen bringt. Wirklich ift was unferm Leben feinen munderlichen und zweideutigen Charafter giebt Diefes, daß barin zwei einander diametral entgegengesette Grundzwecke fich beständig kreuzen: der des individuellen Willens, gerichtet auf chimärisches Glück, in einem ephemeren, traumartigen, täuschenden Dasehn, wo hinsichtlich des Vergangenen Glück und Unglück gleichgültig sind, das Gegenwärtige aber jeden Augenblick zum Vergangenen wird; und der des Schicksals, sichtlich genug gerichtet auf Zerstörung unsers Glücks und dadurch auf Mortifikation unsers Willens und Ausschedung des Wahnes, der uns in den Banden dieser Welt gefesselt hält.

Die gangbare, besonders protestantische Ausicht, daß ber Zweck des Lebens gang allein und unmittelbar in den moralischen Tugenden, also in der Ausübung der Gerechtigkeit und Menichenliebe liege, verräth ihre Ungulänglichkeit ichon dadurch, baß jo erbarmlich wenig wirkliche und reine Moralität unter ben Meniden angetroffen wird. Ich will gar nicht von hoher Tugend, Edelmuth, Großmuth und Selbstaufopferung reben, als welchen man schwerlich anders, als in Schausvielen und Romanen begegnet fehn wird; fondern nur von jenen Tugenden, Die Jedem zur Pflicht gemacht werden. Wer alt ift, bente zu= rück an alle Die, mit welchen er zu thun gehabt hat; wie viele auch nur wirklich und wahrhaft ehrliche Leute werden ihm wohl vorgekommen fenn? Waren nicht bei Weitem die Meiften, trot ihrem ichaamlosen Auffahren beim leifesten Berbacht einer Unredlichkeit, oder nur Unwahrheit, gerade heraus gesagt, das wirkliche Gegentheil? War nicht niederträchtiger Gigennut, grangen-Toje Geldgier, wohlversteckte Gaunerei, bazu giftiger Reid und teuflische Schadenfreude, fo allgemein herrschend, daß die kleinfte Ausnahme davon mit Bewunderung aufgenommen wurde? Und Die Menschenliebe, wie höchst selten erftreckt sie sich weiter, als bis zu einer Gabe bes fo fehr Entbehrlichen, daß man es nie vermiffen fann? Und in folden, fo überaus feltenen und fcma= den Spuren von Moralität follte ber gange Zweck bes Dafenns liegen? Gett man ihn hingegen in die gangliche Umkehrung Dieses unfere Wefens (welches die eben besagten schlechten Früchte trägt), herbeigeführt burch bas Leiben; fo gewinnt die Cache ein Unfeben und tritt in lebereinstimmung mit bem thatfachlich Borliegenden. Das Leben ftellt fich alsdann bar als ein Länterungs= proceg, beffen reinigende Lange ber Schmerz ift. Ift ber Proceg vollbracht, fo läßt er die ihm vorhergegangene Immoralität und

Schlechtigkeit als Schlacke zurück, und es tritt ein, was der Veda jagt: finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt. — In Uebereinstimmung mit dieser Ansicht wird man die sehr lesenswerthe 15te Predigt des Meisters Echard sinden.

# Rapitel 50.

## Epiphilosophie.

Um Schlusse meiner Darftellung mögen einige Betrachtungen über meine Philosophie felbst ihre Stelle finden. - Diefelbe maagt fich, wie schon gesagt, nicht an, das Dasenn der Welt aus feinen letten Grunden zu erklaren: vielmehr bleibt fie bei dem Thatsächlichen der äußern und innern Erfahrung, wie fie Jedem zugänglich find, stehen, und weift den mahren und tief= ften Zusammenhang berselben nach, ohne jedoch eigentlich barüber hinauszugehen zu irgend außerweltlichen Dingen und beren Berhältniffen zur Welt. Sie macht bemnach feine Schluffe auf bas jenseit aller möglichen Erfahrung Borhandene, sondern liefert blog die Auslegung des in der Augenwelt und dem Selbstbewußtsenn Gegebenen, begnügt fich also damit, das Wefen der Welt, fei= nem innern Zusammenhange mit fich felbst nach, zu begreifen. Sie ist folglich immanent, im Rantischen Sinne des Worts. Eben deshalb aber läßt sie noch viele Fragen übrig, namlich warum das thatsächlich Rachgewiesene so und nicht anders jei, u. f. w. Allein alle folche Fragen, ober vielmehr die Antworten darauf, find eigentlich transscendent, b. h. fie laffen fich mittelft ber Formen und Funktionen unsers Intellekts nicht benken, gehen in diese nicht ein; er verhält sich daher zu ihnen wie unsere Sinnlichkeit zu etwanigen Eigenschaften ber Körper, für bie wir feine Sinne haben. Man fann 3. B., nach allen meinen Museinandersetzungen, noch fragen, woraus benn dieser Wille, welcher frei ist sich zu bejahen, wovon die Erscheinung die Welt, ober gu verneinen, wovon wir die Erscheinung nicht kennen, entsprungen fei? welches die jenseit aller Erfahrung liegende Fatalität fei. welche ihn in die höchste mifliche Alternative, als eine Welt, in der Leiden und Tod herricht, zu erscheinen, oder aber sein eigen= ites Wefen zu verneinen, verfett habe? oder auch, mas ihn vermocht haben moge, die unendlich vorzuziehende Ruhe des seeligen Nichts zu verlaffen? Gin individueller Wille, mag man bingufügen, fann zu seinem eigenen Berderben allein durch Irrthum bei ber Wahl, also burch Schuld ber Erfenntnig, fich hinlenken: aber der Wille an fich, vor aller Erscheinung, folglich noch ohne Erkenntnik, wie kounte er irre gehen und in das Verderben seines jetigen Zustandes gerathen? woher überhaupt ber große Miston, ber biese Welt burchbringt? Ferner fann man fragen, wie tief, im Wefen an fich der Welt, die Wurzeln der Individualität gehen? worauf sich allenfalls noch antworten ließe: fie gehen fo tief, wie die Bejahung des Willens gum leben; wo Die Berneinung eintritt, horen fie auf: benn mit ber Bejahung find fie entsprungen. Aber man fonnte mohl gar die Frage aufwerfen: "Was mare ich, wenn ich nicht Wille gum Leben wäre?" und mehr bergleichen. - Auf alle jolde Fragen ware zunächst ju antworten, daß ber Ausbruck ber allgemeinsten und burch= gängigften Form unfers Intellefts ber Sat vom Grunde ift, daß aber biefer eben beshalb nur auf bie Erscheinung, nicht auf bas Wefen an sich ber Dinge Unwendung findet: auf ihm allein aber beruht alles Woher und Warum. In Folge der Kantischen Philosophie ift er nicht mehr eine aeterna veritas, sondern blok Die Form, b. i. Funftion, unfere Intellefte, ber wesentlich ein cerebraler und ursprünglich ein bloges Werfzeug jum Dienfte unfere Willens ift, welchen, nebft allen feinen Objektivationen, er daher voraussett. Un feine Formen aber ift unfer gesammtes Erfennen und Begreifen gebunden: demgufolge muffen wir Alles in der Zeit, mithin als ein Borber oder Nachher, fodann als Urjach und Wirfung, wie auch ale oben, unten, Ganges und Theile u. f. w. auffaffen und tonnen aus diefer Sphare, worin alle Möglichkeit unfere Erkennens liegt, gar nicht heraus. Diefe Formen nun aber find ben hier aufgeworfenen Problemen durchaus nicht angemeffen, noch beren löjung, gefett fie mare gegeben, ju faffen irgend geeignet und fahig. Darum ftogen wir mit unferm Intelleft, Diefem blogen Willens : Werfzeug, überall an unauflösliche Probleme, wie an die Maner unfers Rerters. -

lleberdies aber läßt fich wenigstens als wahrscheinlich annehmen, bağ von allem jenen Nachgefragten nicht blog für une feine Erfenntniß möglich fei, sondern überhaupt feine, also nie und nirgends; daß nämlich jene Berhältniffe nicht blog relativ, fondern absolut unerforschlich seien; daß nicht nur niemand fie wiffe, jondern daß fie an fich felbst nicht wißbar feien, indem fie in die Form ber Erkenntniß überhaupt nicht eingehen. (Dies entspricht Dem, was Stotus Erigena fagt, de mirabili divina ignorantia, qua Deus non intelligit quid ipse sit. Lib. II.) Denn die Erfennbarkeit überhaupt, mit ihrer wefentlichsten, baher itets nothwendigen Form von Subjekt und Objekt, gehört bloß der Erscheinung an, nicht dem Wefen an fich ber Dinge. Bo Erkenntniß, mithin Borftellung ift, da ift auch nur Ericheinung, und wir fteben bafelbft fcon auf bem Bebiete ber Erscheinung: ja, die Erkenntnig überhaupt ift uns nur als ein Gehirnphänomen bekannt, und wir find nicht nur unberechtigt, tondern auch unfähig, fie anderweitig zu benten. Was die Welt ale Welt fei, läßt fich versteben: fie ift Erscheinung, und wir fönnen unmittelbar aus uns felbst, vermöge des wohlzerlegten Selbstbewußtsehns, das darin Erscheinende erkennen: bann aber läßt fich, mittelft diefes Schlüffels zum Wefen der Welt, die gange Erscheinung, ihrem Zusammenhange nach, entziffern; wie ich glaube dies geleiftet zu haben. Aber verlaffen mir die Welt, um die oben bezeichneten Fragen zu beantworten; fo haben wir auch den gangen Boden verlaffen, auf dem allein nicht nur Berfnüpfung nach Grund und Folge, sondern selbst Erkenntnig überhaupt möglich ist: dann ist Alles instabilis tellus, innabilis unda. Das Wesen ber Dinge vor ober jenseit der West und folglich jenseit des Willens, steht keinem Forschen offen; weil die Ertenntniß überhaupt felbst nur Phanomen ift, daher nur in der Welt Statt findet, wie die Welt nur in ihr. Das innere Wefen an fich der Dinge ift fein erkennendes, fein Intellett, fondern ein erfenntnifloses: die Erkenntnif fommt erft als ein Accideng, ein Sulfemittel ber Erscheinung jenes Wefens, bingu, fann baber es felbft nur nach Maafgabe ihrer eigenen, auf gang andere Zwede (die des individuellen Willens) berechneten Beschaffenheit, mithin fehr unvollkommen, in sich aufnehmen. hieran liegt es, bag vom Dafebn, Befen und Urfprung ber Welt ein vollftanbiges, bis auf den letten Grund gehendes und jeder Anforderung genügendes Berständniß unmöglich ist. So viel von den Gränzen meiner und aller Philosophie. —

Das & xat \( \pi a \), d. h. daß das innere Wesen in allen Dingen schlechthin Gines und dasselbe sei, hatte, nachdem die Eleaten, Stotus Erigena, Jordan Bruno und Spinoza es aussührlich gesehrt und Schelling diese Lehre aufgefrischt hatte, meine Zeit bereits begriffen und eingesehen. Aber was dieses Gine sei und wie es dazu komme sich als das Viele darzustellen, ist ein Problem, dessen Lösung man zuerst bei mir sindet. — Ebenfalls hatte man, seit den ältesten Zeiten, den Menschen als Mikrokosmos augesprochen. Ich habe den Satz umgekehrt und die Welt als Makranthropos nachgewiesen; sosen Wille und Vorstellung ihr wie sein Wenschen verstehen zu sehren, als den Menschen zus der Welt aus dem Menschen verstehen zu sehren, als den Menschen zus der Westehen, als dem Wenschen zu sehren, als dem Wenschen zus der Wesebenen, also dem Selbstbewußtsen, hat man das mittelbar Gegebene, also das der änsern Anschaung, zu erklären; nicht umgekehrt.

Mit ben Pantheisten habe ich nun zwar jenes & και παν gemein, aber nicht bas nay Seog; weil ich über die (im weitesten Sinne genommene) Erfahrung nicht hinausgehe und noch weniger mich mit den vorliegenden Datis in Widerspruch fete. Stotus Erigena ertlärt, im Ginne bes Pantheismus gang fonfequent, jede Erscheinung für eine Theophanie: bann muß aber biefer Begriff auch auf die ichrecklichen und icheuflichen Ericheinungen übertragen werden: saubere Theophanien! Bas mich ferner von ben Bantheiften unterscheibet, ift hauptfächlich Folgendes. 1) Dag ihr Soog ein x. eine unbefannte Große ift, der Bille hingegen unter allem Möglichen bas uns am genaueften Befannte, bas allein unmittelbar Gegebene, baher gur Erflärung bes Uebrigen ausschließlich Geeignete. Denn überall muß bas Unbefannte aus bem Befannteren erflärt werben; nicht umgefehrt. - 2) Dag ihr Soos fich manifestirt animi causa, um feine Berrlichfeit gu entfalten, oder gar fich bewundern zu laffen. Abgefehen von der ihm hiebei untergelegten Gitelfeit, find fie dadurch in ben Fall gefett, die toloffalen Uebel der Welt hinwegfophifticiren gu muffen: aber die Welt bleibt in ichreiendem und entjetglichem Biberfpruch mit jener phantafirten Bortrefflichfeit fteben. Bei mir hingegen kommt der Wille durch seine Objektivation, wie fie auch immer ausfalle, zur Selbsterkenntniß, wodurch feine Aufhebung, Bendung, Erlöfung, möglich wird. Auch hat bemgemäß bei mir allein die Ethik ein sicheres Fundament und wird vollftändig durchgeführt, in llebereinstimmung mit den erhabenen und tiefgedachten Religionen, alfo bem Brahmanismus, Buddhaismus und Chriftenthum, nicht bloß mit dem Judenthum und Islam. Auch die Metaphyfit des Schönen wird erft in Folge meiner (Brundwahrheiten vollständig aufgeklärt, und braucht nicht mehr fich hinter leere Worte zu flüchten. Bei mir allein werden die Hebel der Belt in ihrer gangen Größe redlich eingestanden: fie fönnen dies, weil die Antwort auf die Frage nach ihrem Ilriprung zusammenfällt mit der auf die nach dem Ursprung der Welt. Singegen ift in allen andern Suftemen, weil fie fammtlich optimistisch sind, die Frage nach dem Ursprung des Uebels die stets wieder hervorbrechende unheilbare Krankheit, mit welcher behaftet fie fich, unter Palliativen und Quacffalbereien, dahinichleppen. — 3) Dag ich von der Erfahrung und dem natürlichen, Jedem gegebenen Selbstbewußtsehn ausgehe und auf den Willen als das einzige Metaphysische hinleite, also ben aufsteigenden, analytischen Gang nehme. Die Pantheisten hingegen geben umgekehrt, den berabsteigenden, den funthetischen: von ihrem Deoc, den sie, wenn auch bisweilen unter dem Namen substantia oder Absolutum, erbitten oder ertrogen, gehen fie aus, und diefes völlig Unbekannte foll dann alles Bekanntere erklären. — 4) Daß bei mir die Welt nicht die ganze Möglichkeit alles Genns ausfüllt, sondern in dieser noch viel Raum bleibt für Das, mas wir nur negativ bezeichnen als die Berneinung des Willens jum Bantheismus hingegen ift wesentlich Optimismus: ift aber die Welt das Beste, so hat es bei ihr sein Bewenden. -5) Dag den Pantheisten die anschauliche Welt, also die Welt als Borftellung, eben eine absichtliche Manifestation des ihr inmobnenden Gottes ift, welches feine eigentliche Erklärung ihres Bervortretens enthält, vielmehr felbft einer bedarf: bei mir hingegen findet die Welt als Vorstellung sich bloß per accidens ein, inbem der Intellekt, mit feiner außern Anschauung, junachst nur das medium der Motive für die vollfommeneren Billensericheis nungen ift, welches fich allmälig zu jener Objektivität ber Anschaulichkeit steigert, in welcher die Welt basteht. In diesem Sinne wird von ihrer Entstehung, als auschausichen Objekts, wirklich Rechenschaft gegeben, und zwar nicht, wie bei jenen, mittelst uns haltbarer Fistienen.

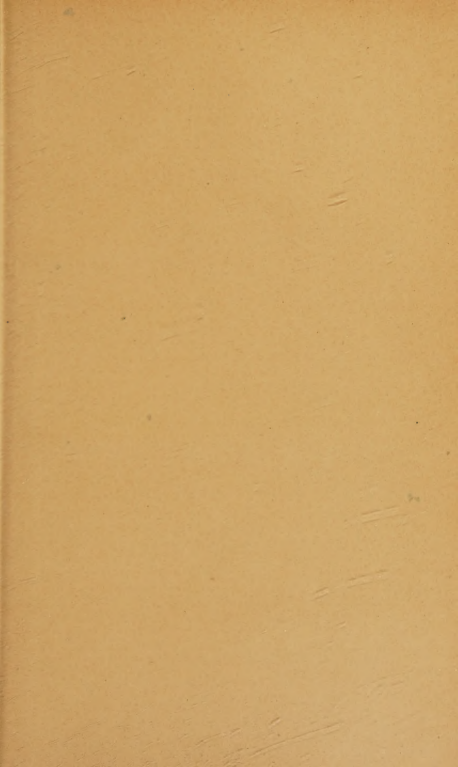
Da, in Folge der Kantischen Kritik aller spekulativen Theologie, die Philosophirenden in Deutschland fich faft alle auf den Spinoga gurudwarfen, fo baf bie gange unter bem Ramen ber Nachkantischen Philosophie bekannte Reihe verfehlter Bersuche bloß geschmadlos aufgeputter, in allerlei unverftändliche Reden gehüllter und noch fonft verzerrter Spinozismus ift; will ich, nachbem ich das Berhältniß meiner Lehre zum Pantheismus überhaupt bargelegt habe, noch das, in welchem fie zum Spinozismus insbesondere fteht, bezeichnen. Bu diesem also verhalt fie fich wie das Neue Testament zum alten. Was nämlich das Alte Testament mit dem neuen gemein hat ift der felbe Gott-Schöpfer. Dem analog, ift bei mir, wie bei Spinoga, die Welt aus ihrer innern Braft und durch fich felbit ba. Allein beim Spinoga ift feine substantia aeterna, das innere Besen der Welt, welches er selbit Deus betitelt, auch seinem moralischen Charafter und seinem Werthe nach, ber Jehova, ber Gott-Schöpfer, ber feiner Schöpfung Beifall flaticht und findet, daß Alles vortrefflich gerathen fei. navra καλα λιαν. Spinoza hat ihm weiter nichts, als die Perfonlichfeit entzogen. Auch bei ihm also ift die Welt und Alles in ihr gang vortrefflich und wie es fenn foll: daher hat der Mensch weiter nichts zu thun, als vivere, agere, suum Esse conservare, ex fundamento proprium utile quaerendi (Eth. IV, pr. 67): er foll eben fich feines Lebens freuen, fo lange es mahrt: gang nach Robeleth, 9, 7-10. Rurg, es ift Optimismus: baber ift die ethische Seite schwach, wie im Alten Testament, ja sie ist sogar falich und zum Theil emporend\*). — Bei mir hingegen ift ber Wille, oder das innere Wefen der Welt, feineswegs der Jehova,

<sup>\*)</sup> Unusquisque tantum juris habet, quantum potentia valet. Tract. pol., c. 2, §. 8. — Fides alicui data tamdiu rata manet, quamdiu ejus, qui fidem dedit, non mutatur voluntas. Ibid. §. 12. — Uniuscujusque jus potentia ejus definitur. Eth. IV, pr. 37, schol. 1. — Besonders ist bas 16. Kapitel des Tractatus theologico-politicus das rechte Kompendium der Jumoralität Spinozischer Philosophie.

vielmehr ift es gleichsam der gefrenzigte Beiland, oder aber der gefrenzigte Schächer, je nachbem es sich entscheibet: bemaufolge stimmt meine Ethik auch zur Chriftlichen durchweg und bis zu den höchsten Tendenzen diefer, wie nicht minder zu der bes Brahmanismus und Buddhaismus. Spinoza hingegen fonnte den Buden nicht sos werden; quo semel est imbuta recens servabit odorem. Gang Judifch, und im Berein mit dem Pautheismus obendrein absurd und abschenlich zugleich, ift feine Berachtung der Thiere, welche auch er, als bloge Sachen zu unferm Ochrand, für rechtlos erffärt: Eth. IV, appendix, c. 27. -Bei dem Allen bleibt Spinoga ein fehr großer Mann. Aber um seinen Werth richtig zu schätzen, muß man fein Berhältniß zum Kartefins im Ange behalten. Diefer hatte die Ratur in Geift und Materie, b. i. bentende und ausgedehnte Substang, icharf gespalten, und eben fo Gott und Welt im völligen Begen= fat zu einander aufgestellt: auch Spinoza, fo lange er Rartesianer war, schrte das Alles, in seinen Cogitatis metaphysicis, c. 12, i. 3. 1665. Erft in seinen letten Jahren fah er das Grundfaliche jenes zwiefachen Dualismus ein: und demzufolge besteht seine eigene Philosophie hauptsächlich in der indiretten Aufhebung jener zwei Gegenfätze, welcher er jedoch, theils um seinen Lehrer nicht zu verleten, theils um weniger auftößig zu sehn, mittelst einer ftreng dogmatischen Form, ein positives Ausehen gab, obgleich ber Behalt hauptsächlich negativ ist. Diesen negativen Sinn allein hat auch seine Ibentifikation ber Welt mit Gott. Denn die Welt Gott nennen heißt nicht fie erklaren: fie bleibt ein Rathsel unter diesem Ramen, wie unter jenem. Aber jene beiben negativen Wahrheiten hatten Werth für ihre Zeit, wie für jede, in der es noch bewußte, oder unbewußte Rartesianer giebt. Mit allen Philosophen vor Locke hat er den Fehler gemein, von Begriffen auszugehen, ohne vorher deren Urfprung untersucht zu haben, wie da find Substang, Urfach u. f. w., die bann bei foldem Berfahren eine viel zu weit ausgedehnte Geltung erhalten. - Die, welche, in neuester Zeit, sich jum aufgefommenen Meo = Spinogismus nicht bekennen wollten, murben, wie 3. B. Jacobi, hauptfächlich burch bas Schrechbild bes Fatalismus bavon zurückgescheucht. Unter biesem nämlich ift jede Lehre zu verstehen, welche das Dasenn der Welt, nebst der fri=

tischen Lage des Menschengeschlichts in ihr, auf irgend eine abfolute, b. h. nicht weiter erklärbare Nothwendigkeit gurudführt. Jene hingegen glaubten, ce fei Alles baran gelegen, Die Welt aus bem freien Willensaft eines außer ihr befindlichen Befens abzuleiten; als ob zum voraus gewiß mare, welches von Beiden richtiger, ober auch nur in Beziehung auf uns beffer mare. sonders aber wird dabei das non datur tertium vorausgesett, und demgemäß hat jede bisherige Philosophie das Eine ober das Undere vertreten. Ich zuerst bin hievon abgegangen, indem ich das Tertium wirklich aufstellte: der Willensaft, aus welchem die Welt entspringt, ift unser eigener. Er ift frei: benn ber Sat vom Grunde, von dem allein alle Nothwendigkeit ihre Bedeutung hat, ift blok die form feiner Erscheinung. Chen barum ift diefe, wenn ein Mal da, in ihrem Verlauf durchweg nothwendig: in Folge hievon allein können wir aus ihr die Beschaffenheit jenes Willensaktes erkennen und demgemäß eventualiter anders wollen.





# Date Due Library Bureau Cat. no. 1137

| В                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| F845                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| AUTHOR 2523                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Schopenhauer, A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | The second secon |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Sammtliche Werke, v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| SNAME                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - Commence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1-12-66 Local bind                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | DATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2 10 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | conce /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A STATE OF THE STA |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

